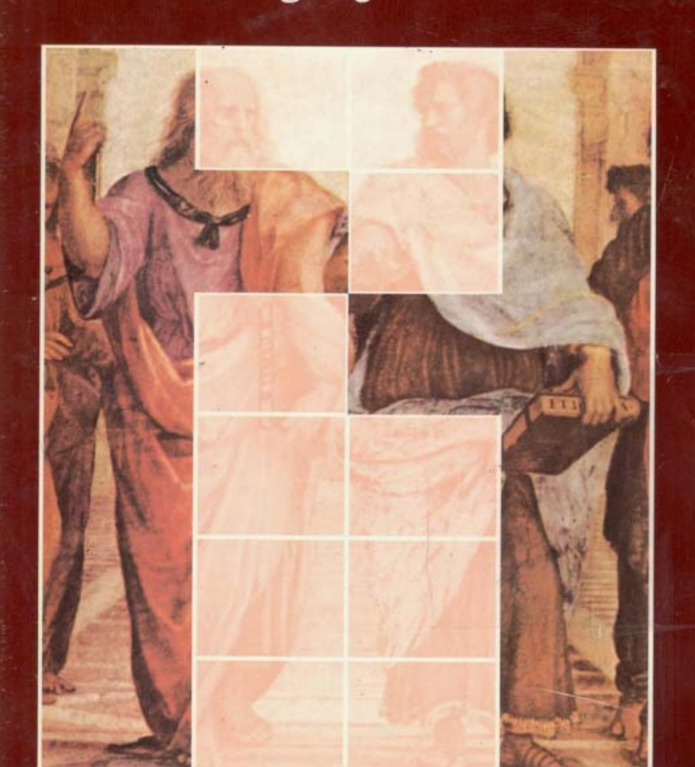
دبلیو. کی. سی. گاتری

# تاریخ فلسفهی یونان

(14)

افلاطون (بخش دوم) محاورات میانی حسن فتحی



## دبلیو. کی. سی. گاتری تاریخ فلسفه ی یونان (۱۴)

افلاطون (بخش دوم) محاورات میانی

حسن فتحي





#### انتشارات فكرروز

تاریخ فلسفهی یونان (جلد ۱۲) (افلاطون، بخش دوم، محاورات مياني)

نویسنده دبلیو.کی.سی.گاتری

حسن فتحى

مترجم

A HISTORY OF GREEK PHILOSOPHY by W. K. C. Guthrie

Cambridge university press, 1975, vol. V, pp. 213-433

نكرروز

آمادهسازی، طرح و اجرا أبراتور كامبيونو

الههعليخاتى غلامحسين سهرابى

طرح جلا

فكرروز

فتوليتوكراني متن و جعلد

محسن حقيقي

مونتاژ متن و جلد

ماكان زعرايي

روتوش

عليرضا احتشام زاده

تهيەيزىنك

چاپ جلد

نگارش امروز

چاپ متن

محسن حقيقي

ناظر چاپ

اول، ۱۳۷۷

توبت چاپ

۲۲۰۰نسخه ۱۳۰۰ تومان

تعدأد

حق چاپ و نشر این اثر برای شرکت انتشاراتی فکرروز محفوظ است.

دفتر مرکزی: تهران، کریمخانزند، آبان شمالی، خیابان ۱۲، شمارهی ۲۲ تلفن: ۸۹۱۳۵۴ نمایر: ۸۸۹۲۳۴۰

اداره ی فروش: تهران، سیدجمال الدین اسدآبادی (بوسف آباد)، کوچه ششم، پلاک ۲۶ تلفن: ۸۸۵۶۹۶۳



عضو هیئت مؤسس شرکت سهامی پخش و توسعهی کتاب ایران (پکا) فروشگاه مرکزی: تهران، خیابان انقلاب، بین فلسطین و وصال شیرازی، شمارهی ۱۰/۳۹ تلفن: ۶۲۹۲۳۹۱\_۶۲۹۸۳۲۶ نمایر: ۶۲۱۰۸۶۹

غابک ۱SBN: 964-5838-69-X ۱۶۲۰۵۸۳۸۰۹-۱

| ٩                                                                           | مقدمه             |
|-----------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| اس                                                                          | <b>پروتاگو</b> را |
| تاریخ / ۱۱ تاریخ نمایشی / ۱۲ تا صحنه و شخصیتها / ۱۳ تا محاوره (صورت گزارشی، |                   |
| به نقل سقراط) / ۱۵ ه شرح / ۲۳ یکی بودن عدالت و دینداری / ۲۵ یکی دانستن حکمت |                   |
| و خویشتن داری / ۳۲ بررسی ضمنی شعر سیمونیدس / ۳۳ استدلال بر یکسانی شجاعت     |                   |
| با دانش / ۳۴ه لذت و خوبی / ۳۹ه نتیجه / ۴۵ه                                  |                   |
| F9_9 <i>F</i>                                                               | منون              |
| تاریخ / ۴۹ تاریخ نمایشی / ۵۰ صحنه و شخصیتها / ۵۰ محاوره (به صورت نمایش      |                   |
| مستقیم) / ۵۲ شرح / ۵۷ طرح جدید / ۵۷ آرتهی کسانی چون منون / ۵۸ استدلال در    |                   |
| قالب شخصیت / ۵۸ء تعریف سقراطی / ۶۰ه هیچکس خواهان شر نیست / ۶۵ه              |                   |
| تعریفهای شکل / ۶۸ آموختن به منزلهی یادآوری / ۷۰ صور در منون / ۷۶ سقراط و    |                   |
| برده / ۷۸۵ دانش و باور درست / ۸۲ آیا افلاطون به این همه معتقد است؟ / ۸۴ آیا |                   |
| فضیلت دانش است؟ / ۸۵ یادداشت تکمیلی: دانش و حکمت / ۹۵                       |                   |
| ى                                                                           | ائوتودموس         |
| تاریخ / ۹۷ تاریخ نمایشی / ۹۹ صحنه و شخصیتها / ۹۹ محاوره (ترکیبی از صورت     |                   |
| گزارشی و گفتگری مستقیم) / ۱۰۱ه شرح / ۱۱۲ه سقراط و جدل / ۱۱۳ استدلالهای      |                   |
| جدلی / ۱۱۵ اثوتودموس و صور / ۱۱۸ ترغیب سقراطی / ۱۲۰ یادداشت الحاقی:         |                   |
| هویت شخص بینامی که از سقراط انتقاد کرده است / ۱۲۵ ه                         |                   |
| 174_175                                                                     | گرگیاس            |
| تاریخ / ۱۲۹ تاریخ نمایشی / ۱۳۱ تخصیتها و صحنه / ۱۳۱ محاوره (به صورت         |                   |
| نمایش مستقیم) / ۱۳۳۵ شرح / ۱۴۷ و روش سقراطی و هدفهای آن / ۱۵۱ و سخنوری و    |                   |
| اخلاق / ۱۵۳ م لذت و خوب / ۱۵۹ م عنصر اسطورهای / ۱۶۴ م صور در گرگیاس / ۱۶۸ م |                   |
| ايسوكراتس و گرگياس / ١۶٩ يادداشت الحاقي (آيا پولوس مجاب شد؟) / ١٧۴ =        |                   |
| 177_14#                                                                     | منكسنوسر          |
| اصالت / ۱۷۷ تاریخ / ۱۷۸ تاریخ نمایشی / ۱۷۹ حارجوب مکالمهای (صورت            |                   |

نمایشی مستقیم) / ۱۷۹ تخلاصه و شرح / ۱۸۱ شرح / ۱۸۵ تیادداشت الحاقی: (برخی دیدگاههای جدید) / ۱۹۱ ت

بخش دوم / فایدون، میهمانی، فایدروس بخش دوم / فایدون، میهمانی، فایدروس

مقلمه

فايدون ١٩٩\_٢۶۴

تاریخ / ۱۹۹ صحنه و شخصیتها / ۲۰۰ محاوره / ۲۰۰ استدلال از راه تناسخ / ۲۰۵ استدلالِ مبتنی بر نظریهی تذکر / ۲۰۶ استدلال از خویشاوندی میان روح و واقعیتهای نامحسوس / ۲۰۷ دو اعتراض / ۲۰۹ میان پرده و هشدار علیه بدبینی به علم / ۲۱۰ نامحسوس / ۲۱۰ سطوره / ۲۱۶ شرح / ۲۰۰ پاسخ به ایراد کبس / ۲۱۲ اسطوره / ۲۱۶ شرح / ۲۰۰ افلاطون و اسرار / ۲۲۰ صورتهای معرفی شده / ۲۲۴ فضیلت متعارف یا سیاسی / افلاطون و اسرار / ۲۲۰ صورتهای معرفی شده / ۲۲۴ فضیلت متعارف یا سیاسی / ۲۲۵ استدلال از راه تناسخ / ۲۲۶ برابری و برابرها / ۲۲۷ یادآوری و حواس / ۲۳۰ پسوخه بسیط است، نه مرکب / ۲۳۴ روح و هماهنگی / ۲۳۵ اعتراض کبس: ضرورت تبیین غایتشناختی / ۲۳۷ علت و آیتیا / ۲۳۸ صور و علتها / ۲۴۰ از اشیاء مادی تا لوگوی / ۲۴۳ صور حلولی / ۲۵۴ اضداد و ناسازگارها / ۲۵۰ صور در فایدون / ۲۵۴ آیا روح صورت است؟ / ۲۵۶ اسطوره / ۲۵۸ نتیجه / ۲۶۲

سيهماني ٢٥٥\_٣١٤

تاریخ / ۲۶۵ تاریخ نمایشی / ۲۶۶ صحنه و شخصیتها / ۲۶۷ محاوره / ۲۷۰ سخنرانی فایدروس / ۲۷۱ سخنرانی پائوسانیاس / ۲۷۲ آریستوفانس سکسکه دارد / ۳۷۳ سخنرانی اروکسیماخوس / ۲۷۴ سخنرانی آریستوفانس / ۲۷۵ سقراط و آگاتون / ۳۷۸ سخنرانی آگاتون / ۳۷۸ ورود آلکیبیادس / ۲۸۵ سخنرانی آگاتون / ۲۷۵ سخنرانی آگاتون / ۲۷۸ شرح / ۲۸۰ ورود آلکیبیادس / ۲۸۵ سخنرانی آلکیبیادس / ۲۸۶ تایان / ۲۸۸ شرح / ۲۸۹ بارداری و زایمان روح / ۳۰۰ جاودانگی / ۳۰۰ دیالکتیک و صور / ۳۰۸ تعالی / ۳۰۹ آلکیبیادس / ۳۱۳

فايدروس

تاریخ / ۳۱۵ زمان، مکان و شخصیتها / ۳۱۷ محاوره (به صورت نمایش مستقیم) / ۳۱۹ سخنرانی لوسیاس / ۳۲۰ اولین سخنرانی سقراط / ۳۲۲ طبیعت روح / ۳۲۵ سفر ۳۱۹ خدایان و ارواح، و دیدار واقعیت / ۳۲۶ سرنوشت ارواح / ۳۲۸ زیبایی و نقش عشق / ۳۲۹ انتقال: اسطوره ی جیر جیرکها / ۳۳۱ سخنوری و حقیقت / ۳۳۳ روش دیالکتیکی / ۳۳۵ سخنور روانشناس است / ۳۳۷ راه کوتاهی به سوی توفیق وجود ندارد / ۳۳۸ سخن شفاهی و سخن کتبی / ۳۳۹ شرح / ۳۴۱ سخنوری و فلسفه / ۳۴۲ دیوانگی الهی و انواع آن / ۳۵۰ طبیعت و کارکردهای روح / ۳۵۳ روح مرکب / ۳۵۶ آیا روح ذاتاً سه جزیی است؟ / ۳۵۸ ترتیب زندگی های زمینی / ۳۶۳ یادآوری و صور / ۳۶۴ دانش و چگونه به دست می آید / ۳۶۵ نجوای کیهانشناختی / ۳۷۳ یادداشت الحاقی (سخنرانی از لوسیاس) / ۳۷۵

بخشنخست

پروتاگوراس، منون، ائوتودموس، گرگیاس، منکسنوس

#### مقدمه

محاوراتی که در اینجابا هم آورده ایم، وجوه مشترک زیادی دارند. اولاً، نسبت به محاورات پیشین، مفصل تر و دقیق تر هستند. ثانیاً، اگرچه افلاطون سوفسطاییان را در آثار متعددی، از جمله محاوره ای موسوم به سوفسطایی ، به تصویر کشیده است، پروت گوراس و اثوتودموس عمدتاً به بررسی این جماعت اختصاص یافته است، و گرگیاس ، سقراط را در حالِ مبارزه با صورت افراطی ای از اخلاق سوفسطایی نشان می دهد. موضوع اصلی پروت گوراس و منون، یکی از اخلاق سوفسطایی نشان می دهد. موضوع اصلی پروت گوراس و منون، یکی است: «آیا فضیلت آموختنی است؟»؛ و سقراط در هر دو محاوره به این نتیجه می رسد که نباید پیش از روشن ساختن چیستی فیضیلت، به این سؤال می پرداختند. این مطلب در اثوتودموس دوباره مطرح می شود و سقراط، استدلالی را که پیش از این آورده بود، در اینجا و نیز در منون تکرار می کند: «خوبها» فقط به سبب کاربرد درست، خوب هستند و بنابراین دانش یگانه چیزی است که همیشه خوب است. در منون و گرگیاس ، به استدلال تازه ای بر پایه ی جاودانگی

روح برمی خوریم: در منون برای حل مسئله ی امکان شناخت، و در گرگیاس به مثابهِ موضوعِ اولین اسطوره ی بزرگ معاد شناختیِ افلاطون برای اثبات اینکه بهترین عاقبت در انتظارِ عادلانه ترین زندگی است. در اینجا، محاوره ی کوچکِ منکسنوس را به دیده ی موخره ای برای گرگیاس نگریسته ام: افلاطون، در گرگیاس ، عقاید خودش را درباره ی سخنوریِ معاصر و فرضیات اخلاقی آن بازمی گوید، و در منکسنوس نمونه ای برای آن می آورد.

## پروتاگوراس

تاریخ . بسیاری از پژوهندگان قرن نوزدهم، پر وتاگوداس را اثری جوان می دانند که مدتها پیش از مرگ سقراط نوشته شده است. فون آرنیم، در ۱۹۱۴، آن را اولین اثر افلاطون خوانده است. ریتر، برای تقدم بر دیگر محاورات، هم بر دلایل زبانشناختی متوسل می شود، و هم مانند ویلاموویتس می گوید: افلاطون نمی توانست پس از ماجرای شهادت سقراط، چنین تصویر غیرعاطفی ای از او ترسیم کند. عقیده ی محققان جدید به گونه ای دیگر است. برنت و تیلور، به تبع گروته، معتقدند که کمال نگارش هنرمندانهی پر وتاگوراس، اجازه نمی دهد که گروته، معتقدند که کمال نگارش هنرمندانهی پر وتاگوراس، اجازه نمی دهد که آن را اثری جوان بدانیم. محتوای فلسفی محاوره نیز این نظر را تأیید می کند. تا اینجا، فضیلت واحدی مورد بحث قرار می گرفت، و گفتگو در آنجا به اتمام می رسید که سقراط و مخاطب او متوجه می شدند که موضوع مورد بحث در فضیلت، به عنوان یک کل، مستهلک می شود. افلاطون این روند را تحتِ تأثیر سقراطِ تاریخی در پیش گرفته بود؛ و هنوز خودش به بر رسی رابطه ی فضیلت ها سقراطِ تاریخی در پیش گرفته بود؛ و هنوز خودش به بر رسی رابطه ی فضیلت ها

نیرداخته بود. او دریر وتاگوراس ، خود فضیلت را مورد بحث قرار میدهد، رابطهی تک تک فضیلت ها را با خود فضیلت و با یکدیگر بر رسی می کند و مهارت بیشتری در استدلال به کار می گیرد؛ بنابراین طبیعی است که بگوییم افلاطون یو وتاگوراس را بعد از مکالمات کوتاهتر و محدودتر ، به رشتهی تحریر درآورده است. مى توان بانستله همراهى كردو آن را آخرين محاورهى سقراطى دانست، بدین معنی که این محاوره، هر چند استدلال را بیش از محاورات پیشین جلوتر مى برد، هنوز «اين جهاني محض بودنِ» نگرش سقراطى را حفظ مى كند و هیچ نشانی از مباحث ریاضی، مابعدالطبیعی و معادشناختی را با خود ندارد؟ مباحثي كه افلاطون رابا فيثاغوريان پيوند مي دهد، و به طور معقول مي توان گفت که پس از اولین سفر او به ایتالیای جنوبی و سیسیل نُضج یافته است. نستله به همین دلیل آن را جز ومحاورات اولیه دانسته و از گرگیاس و منون جدا ساخته است. بیش از این گفتیم که چرا ما این محاورات را در یک دسته قرار داديم، ولي اين احتمال قوي است كه سفر ايتاليا، بين اين محاوره و محاورات بعدی، فاصله انداخته باشد؛ و دست کم می توان با هکفورث و دیگران ابراز همرأیی کردو، بر خلاف گروبه، اعلام کرد که افلاطون پروتاگوراس را پیش از گر گیاس نوشته است. ا

تاریخ نمایشی . تیلور بحث مُشبعی در این خصوص انجام داده (PMW 236) و ۴۳۳ پ.م. یا جلوتر از آن را برای این کار تعیین کرده است. در اوج شکوفایی

Von Arnim, Jugendd. 3 and 34-5; Ritter, Unters über P. 127, Essence 60 n.1; Wilamowitz, Pl. 1.149; Burnet; Platonism 52 n-7; Taylor, PMW 235; Grote, Pl. 1, 198; Nestle, Prot 43; Hackforth, CQ 1928, 42; Grube, P.'s Th. xxi, 58f.

(گروبه میگوید: «پروتاگوراس بحث را از آنجا سر میگیرد که گرگیاس رها ساخته بود».)

١. منابع اين باراگراف عبارتند از:

دوره ی پریکلس قرار داریم؛ جنگ پلوپونزی هنوز شروع نشده است؛ آلکیبیادس در عنفوان نوجوانی است، «اندکی بیش نیست که ریش بر رخسار او می روید» (۳۰۹۵)؛ آگاتون، شاعر تراژدی پرداز، نوجوانی ناشناخته است (۳۱۵۵-۳)؛ و دو پسر پریکلس در مجلس حضور دارند و پروتاگوراس، آینده این دو جوان را امیدبخش توصیف می کند (۳۲۸۸). آن دو در طاعون ۳۲۹ جان باختند. در برابرِ این همه، ارجاع به حکمای فِرکراتس، شاعرِ کمدی پرداز، را می بینیم (۳۲۷۸). این نمایشنامه در ۴۲۰ به اجرا درآمد (آتنایوس، ۵، ۲۱۸۸) و افلاطون آن را بی تردید بر خلاف ترتیبِ تاریخی، و فقط برای اشاره ای مناسب آورده است.

صحنه و شخصیت ها دقت به خرج نداده است و یا نتوانسته است تا این اندازه در توصیف صحنه و شخصیت ها دقت به خرج نداده است و یا نتوانسته است تا این اندازه تصویر روشنی عرضه کند. آپر وتاگوراس ، حتی اگر هیچ درس فلسفی هم در بر نمی داشت، به صورت اثر ادبی برجسته ای باقی می ماند. این رساله را بایستی برای خودش خواند، نه فقط برای موضوعی که بررسی می کند. وقتی در طول این محاوره به سخنان برخی از برجسته ترین شخصیت های این نسلِ بزرگ گوش

۲. در موارد دیگری نیز به عدم رعایت ترتیب تاریخی از سوی افلاطون برخواهیم خورد. رابین برخی
 از این موارد را در .Platon, 25f برشمرده است، و تسلر تکنگاری ای در این مورد تصنیف کرده
 است:

Über die Anachronismen in den Plat. Gesprächen (1873).

۳. پاراسیتس ـ کمدی ائوپولیس که در ۴۲۱ به نمایش درآمد ـ همایشی از سوفسطاییان، از جمله پروتاگوراس، و دیگر کسان را در خانهی کالیاس به نمایش گذاشت، و عقیده ی ویلامو ویتس (Pl. 1, 140) این است که افلاطون از این نمایشنامه اقتباس کرده است. چون افلاطون پس از این شخصیت ها دست به قلم برده است، کاملاً محتمل است که از این کمدی معاصر یاری بگیرد تا گوشه ای از زندگی آنها را توصیف کند.

می سپاریم - که هر کدام با مشخص ترین ویژگی خویش سخن می گوید (و هر چند در خصوص ویژگی های رفتاری آنها اندکی مبالغه می شود، این کار بی هیچ ایرادی صورت می گیرد) - محلی برای این پرسش باقی نمی ماند که چرا افلاطون، بر خلاف مخالفتش با سخنان مکتوب، دست به نگارش زد، و چرا شیوه ی مکالمه ای را اختیار کرد. همچنین ملاحظه می کنیم که افلاطون از امکاناتِ صورتِ گزارشی (که قبلاً در لوسیس و خلامیدس نیز مشاهده کردیم) نهایتِ استفاده را می کند تا توصیف زنده ای را از این صحنه و از افراد آن عرضه کند. به عنوان نمونه ی کوچک، اما، جالبی از تأثیر کاملاً نمایشی این شیوه، سخن پروتاگوراس را درباره ی پسران کالیکلس نقل می کنیم (هو حوان هستند، و آینده ی آنها امیدبخش است.» خوانندگان این محاوره می دانستند که اندکی بعد، بیماری طاعون هر دوی آنها را در طول یک هفته از پای درآورد. به علاوه، پلوتارک - که این اطلاعات را به ما می دهد - فقره ی مکتوبی را زخود پروتاگوراس نقل می کند که شیوه ی بسیار عالیِ تحمل این مصیب از خود پروتاگوراس نقل می کند که شیوه ی بسیار عالیِ تحمل این مصیب مضاعف از سوی سیاستمدار بزرگ، یعنی پریکلس، را می ستاید. ۲

لازم نیست درباره ی شخصیتهای اصلی این محاوره سخن بگوییم این افراد و سایر سوفسطاییان، موضوع اصلی قسمت اول مجلد پیشین (یعنی مجلدات دهم و یازدهم ترجمه ی فارسی) بودند. در واقع می توان گفت که پروتاگوراس قهرمان این محاوره است.

۴. پلوتارک، Cons. ad Apoll. 118 e-f ، پريكلس ، بخش ۳۶

۵. اطلاعاتی را که از پروتاگوراس، پرودیکوس، هیپیاس و کریتیاس به دست ما رسیده است در
 بخش پنجم جلد یازده ترجمهی فارسی آورده ایم؛ اما، چون تعلیمات آنها در مباحث مختلفِ
 مجلدات دهم و یازدهم، به طور پراکنده آمده است، به نمایه نیز نگاه کنید.

(صورتِ گزارشی، به نقل سقراط)

سقراط توصیف می کند که چگونه دوست جوانی به نام هیپوکراتس (که در غیر از اینجا اسمی از او به میان نیامده است)، قبل از سپیده دم، بی صبرانه درِ او را می کوبد و می گوید: «پروتاگوراس به آتن آمده است، از تو می خواهم که مرا پیش او ببری و چنان کنی که به شاگردی او درآیم. آن دو سپیده دمان در حیاط قدم می زنند، و سقراط ضمن گفت و گویی به هیپوکراتس می فهماند که هنوز نمی داند سوفسطایی یعنی چه، و بنابراین خود را از سرِ نادانی و جسارت به کسی می سپارد که، به عقیده ی سقراط، «فروشنده ی غذای روح است»، و مانند دیگر خوده فروشان، متاع خویش را بی استثنا می ستاید. این جوان بایستی مواظب خودش باشد، و پروتاگوراس را به دیده ی داوری بنگرد، نه مثلِ کسانی که در پیرامون او گرد آمده اند و به ستایشِ وی مشغول اند. پروتاگوراس در خانه ی پیرامون او گرد آمده اند و به ستایشِ وی مشغول اند. پروتاگوراس در خانه ی کالیاس مسکن گزیده است، همان ثر و تمندِ فرهنگ دوستی «که به تنهایی بیش از همه ی کسان دیگر در راه سوفسطاییان پول خرج کرده است» و خانه ی او نامه از سوفسطاییان و طرفداران آنهاست.

سقراط و هیپوکراتس، پس از گفتگوی مختصری با دربان، که آنها رابا سوفسطاییان عوضی می گیرد واردِ خانه می شوند و سقراط، هیپوکراتس را به پروتاگوراس معرفی می کند؛ پروتاگوراس سوفسطایی گری را با وصف هنری کهن توصیف می کند، و قول می دهد که هیپوکراتس را «هر روز بهتر از روز پیش خواهد گردانید». (هیپوکراتس بیش از این مقدار در گفت و گو شرکت نمی کند.) سقراط همین سخن را پی می گیرد. در چه چیزی بهتر می شود؟

۶. خلاصهای را نیز در «ترجمهی پنگوئنِ خودم، صص ۷-۳۰، آوردهام.

۷. برای کالیاس و توصیف مختصر صحنه، رک به ج ۱۰ ترجمه ی فارسی صص ۸۳ و بعد.

فی المثل، اگر به پیش زئوکسیپوس برود، در نقاشی بهتر می شود؛ و اگر به نزد اورتاگوس برود در موسیقی نیکوتر می گردد. پروتاگوراس این پرسش را می پسندد، و می گوید: من فقط مطالب عملی را تعلیم می دهم؛ به او خواهم آموخت که چگونه زندگی خویش را اداره کند، و خطابه های مؤثر ایراد کند و رهبری زندگی سیاسی را بر عهده گیرد؛ در یک کلام، مهارت ( تخنه) یا فضیلتِ رهبری زندگی سیاست و شهروندی را او به خواهم آموخت.^

سقراط به سخنان پروتاگوراس علاقه مند می شود. او تا کنون تصور نمی کرد که این نوع «فضیلت» را می شود از راه تعلیم یا تمرین به دیگران آموخت، و جامعه ی دموکراتیک آتن را نیز با خود همراًی می دانست: آنها در موضوعات فنی ای همچون معماری یا طرح ناوگانی، فقط نظرِ متخصصان فرهیخته را می پذیرند، اما در موضوعات مربوط به شهر وندی، به سخن هرکسی گوش می سپارند و هیچ توجهی به تعلیم و تربیت یا مهارت او ندارند. ۹ به علاوه، به نظر می رسد که حتی به ترین سیاستمداران نیز نمی توانند حرفه ی خویش را به دیگران، و یا حتی به فرزندان خودشان بیاموزند. ۱۰ آیا پروتاگوراس می تواند ثابت

- ۸. تداعی های عملی آرته ، و رابطه ی نزدیک آن با تخنه را که باعث می شود آنچه برای ما خلط میان فضیلت اخلاقی و مهارت فنی بنماید، برای یونانیان امری طبیعی در نظر آید در ج ۱۰ ترجمه فارسی (ص ۱۲۵ یادداشت ۲) و ج ۱۱ ترجمه فارسی (صص ۲۰۰۳) تذکر داده ام. افلاطون در پروتاگوراس ، این دو واژه را به جای یکدیگر به کار می برد: مقایسه کنید با ۳۲۲ b۳ و ط۷ با و و و با ترجمه ی سنتی آرته به «فضیلت virtue» وفادار مانده ام، اما این قید را همیشه باید مد نظر داشته باشیم.
- ۹. برای عقیده ی خود سقراط درباره ی جریان دموکراسی آتن، ر.ک. به ج ۱۲ تر جمه ی فارسی، ص ۱۶۳ و بعد.
- ۱۰. این استدلال در منون ۹۳a ـ ۹۴e نیز آمده است (سقراط در آنجا علاوه بر پریکلس، از تمیستوکلس آریستیدس و توکودیدس نیز به عنوان مثال یاد کرده است)، و همین طور در آنکیبیادس اول ۱۱۹a ا ۱۱۸d ـ ادکینز Adkins اعتراض می کند (JHS 1973, 4) که سقراط ثابت کرده است که آرته را نباید آموخت، نه اینکه نمی شود آن را آموخت، اما عقیده ی معقول ـ ا

### كند كه فضيلت را واقعاً مي شود آموخت؟

پروتاگوراس پاسخ را در قالب داستان مفصلی عرضه میکند" که سرآغاز آن اسطورهی است دربارهی پیدایش جامعه و تمدن. ۱۲ نتیجهی داستان این است که هر چند توانایی فنی لازم برای بقای فردی، ذاتی مو جودات خردمندِ موسوم به انسان است، كيفيتهاي اخلاقي لازم براي زندگي اجتماعي و سياسي چنين نیستند، و فقط پس از تجربهی تلخ زندگی «پراکنده» در میان حیواناتِ قوی تر، حاصل آمده اند. بنابراين، اگرچه اين فضيلت ها جزء ذاتي طبيعتِ انسان نیستند، مرتبهای از آنها در هرکسی که مُرده یا مطرود نباشد، بالضرورة وجود دارد. از اینجا معلوم می شود که چرا آتنیان قبول دارند که هرکسی، و نه فقط گروه محدودی از سیاستمداران فرهیخته، می تواند در انجمن حضور یابد. و در عین حال اذعان ميكنند كه فضيلتَ قابل تعليم است، البته منظور ما معني وسيع تعلیم و تربیت است، نه فقط آموزش صوری. خود زندگی در متن جامعه ی متمدن، به منزلهی آموزش فضایل است؛ درست همان طور که زبانِ محلی بدین صورت آموخته می شود. جریان تعلیم و تربیت از بدوِ تولد به وسیله ی پدر و مادر، پرستاران، لَلهها و آموزگاران پی گیری می شود، و بزرگ ترها نیز به وسیلهی قوانین \_ که هدف اصلی آنها همان تربیت است \_ و نیز از سوی همسایگان تعلیم می بینند، زیرا از جمله خوشبختی های هرکسی این است که همسایگان خوب و عادلي داشته باشد. و اين سخن سقراط نيز درست نيست كه سياستمداران فرزندان خود را تعلیم نمی دهند. علت اینکه پسر فلان سیاستمدار نمی تواند به

<sup>→</sup> سقراط این بود که اولی مستلزم دومی نیز هست. نگا: منون ۹۶b-c،۸۹d-e.

۳۲۰ α ، επιδειξω ، ۱۱ به ، ۳۲۰ و ، ۳۲۰ و ، ۳۲۸ ، ۳۲۸ برای اینگونه فیصاحت نمایی های سوفسطایی نگاه کنید به ج ۱۰ ترجمه ی فارسی ، ص ۸۳ و بعد .

۱۲. شرح مفصل ترِسخنرانی پروتاگوراس و اهمیت آن در ج ۱۰ ترجمه ی فارسی صص ۹-۱۲۲ و ج ۱۱ ترجمه ی فارسی ص ۹-۱۲۲ و ج ۱۱ ترجمه ی فارسی ص ۱۷۴ و بعد آمده است.

پای پدر برسد، اختلاف آنها در استعدادهای طبیعی است. کاری که از سوفسطاییانی چون خود او برمی آید این است که با کمالِ توانایی به شاگردان خودش کمک می کنند تا نه تنها شهروند خوبی باشند بلکه مقام بر جستهای را نیز در جامعه برعهده گیرند.

سقراط، پس از ابراز ستایش عمیق نسبت به پر وتاگو راس، می گوید «فقط نکتهی کوچکی» باقی مانده است که او را نگران می سازد. پر وتاگو راس دربارهی عدالت، دینداری، خویشتن داری و امثال آنها به گونهای سخن گفت که گویی همهی آنها یک چیز ، یعنی فضیلت ، هستند . نظر او در این خصوص چیست ؟ آیا فضیلت کل واحدی است که تک تک فضایل اجزای آنها هستند، یا فضیلت ها فقط اسم های مختلفی برای یک مسمّا محسوب می شوند؟ به عقیدی پر وتاگوراس، همهی آنها اجزای یک کل، یعنی فضیلت، هستند، ۱۲ اما تفاوت آن اجزا با یکدیگر مانند تفاوت اجزای مختلف یک چهره است نه مانند اجزای تکهای طلا. سقراط (که، همان طور که می دانیم، معتقد است همهی آنها را می توان به یک چیز بازگردانید، یعنی علم به اینکه چه چیزی خوب\_یا سودمند است و چه چیزی بد) ابتدا عدالت و دینداری را در نظر می گیرد. می گوید اگر این دو فضیلت وجود داشته باشند (که پروتاگوراس وجود آنها را قبول دارد)، عدالت نمی تواند غیرعادلانه باشد و دینداری نمی تواند غیر دیندارانه باشد، پس عدالت عادلانه است و دینداری دیندارانه. اگر آن دو غیر از یکدیگر باشند، دينداري عادلانه نخواهد، يعني غيرعادلانه خواهد بود. اين نتيجه را نمي توان درست دانست، بنابراین عدالت و دینداری یا یک چیز هستند و یا شباهت بسیار زیادی به یکدیگر دارند. پروتاگوراس میگوید: هرچند نوعی شباهت در میان

<sup>17.</sup> μοριον هم برای اجزای یک کل طبیعی، مانند چهره، به کار میرفت، و هم برای انواع یک جنس (ارسطو، مابعدالطبیعه، ۱۲۵ تا ۱۰۲۳)، این نوع استعمال در اثوتوفرون ۱۲۵، گرگیاس ۴۶۳۵،۴۶۲e

آنها وجود دارد، مسئله به آن آسانی نیست که سقراط گمان می کند، زیرااگر صِرف شباهت را در نظر بگیریم حتی میان چیزهای متضادی چون سیاه و سفید نیز می توان شباهتی یافت. ۱۴ سقراط از این پاسخ در شگفت می ماند، و چون تصور میکند که از این راه به جایی نخواهد رسید، راهی دیگر در پیش می گیرد. او برای اینکه نشان دهد زوج دیگر از فضایل، یعنی دانایی و خویشتن داری، عین یکدیگر هستند، از پروتاگوراس اعتراف می گیرد که هر چیزی فقط می تواندیک متضاد داشته باشد و سپس او را به سوی این سخن سوق می دهد که حماقت متضاد دانایی و خویشتن داری ـ هر دو ـ است. سقراط بی آنکه فاصلهای دهد به بررسی رابطهی میان عدالت و خویشتن داری (یا هر واژهای که در برابر سوفر وسونه بیاوریم، صص ۲۶۵ و بعدِ ج ۱۳ ترجمهی فارسی) می پردازد. آیا مى توان گفت آدم خطاكار از روى خويشتن دارى عمل كرده است؟ پاسخ پروتاگوراس منفی است، هرچند خیلی ها پاسخ مثبت را می پسندند. سقراط با زحمت او را متقاعد می سازد که نه برای خودش، بلکه برای همین خیلی ها، پاسخ دهد، اما پروتاگوراس لجاجت می ورزد؛ و وقتی سقراط از او می پرسد که به نظر وی، «خوب» و «سودمند برای انسان» یک چیز هستند، فرصت به دست مي آورد و خطابهي كوچكي دربارهي يكي از موضوعاتِ مورد علاقهاش، يعني نسبیتِ مفهوم «خوب بودن»، ایراد می کند. ۱۵ سقراط زبان به اعتراض می گشاید: او فقط مى تواند در قالب پرسش و پاسخهاى كوتاه به بحث ادامه دهد، و بنابراين ناچار است که جلسهی گفت و گو را ترک گوید. استمرار گفت و گوی این دو تنها پس از وساطت كالياس، آلكيبيادس، كريتياس، پروديكوس و هيپياس میسور می گردد؛ افلاطون این میان پرده را برای عرضهی تقلید جالبی از شیوهی

۱۴. یا سخت و نرم. شاید از این جهت که هر دو رنگ یا کیفیتِ ملموس هستند. ۱۵. این سخنرانی را در ج ۱۱ ترجمه ی فارسی ص ۹-۱۵ ترجمه و تفسیر کردهام.

این دو سوفسطایی [پرودیکوس و هیپیاس] اجرا می کند. ۴

پروتاگوراس، بر خلاف ارادهاش، سرانجام متقاعد می شود که به روش پرسش و پاسخ ادامه دهد، اما این بار او می پرسد و سقراط پاسخ می دهد. و وقتی که او همهی پرسشهایش را مطرح کرد و پاسخ شنید، باز هم نوبتِ سقراط خواهد رسید. پر وتا گوراس پیشنهاد می کند که برای پی بردن به ماهیتِ فضیلت، پرسشهایی را در خصوص شعری از سیمونیدس مطرح سازند؛ همان طور که مى دانيم، تفسير شعر از جمله كارهايي است كه همهى سوفسطاييان به آن اشتغال داشتهاند. پس از گفت و گویی چند، سقراط که از سخنرانی های مفصل ابراز تنفر می کرد\_پیشنهاد می کند که نظر خودش را درباره ی منظور شاعر عرضه كند؛ هر سه سوفسطايي باييشنهاد سقراط موافقت مي كنند و او تقلید مفصل و استادانهای از خطابههای سوفسطاییان را عرضه می دارد؛ هیپیاس این سخنرانی را میستاید، ولی سقراط در بیانات خویش منظور شاعر را به شدت تحریف می کند و ارتباطی با استدلال اصلی برقرار نمی سازد. سقراط پس از این سخنرانی درخواست می کند که این گونه مطالب را به یک سو نهند (او تفسیر اشعار را همپایهی مراسم رقص و آواز در نظر می گیرد، مراسمی که به جای گفت و گوی جدی در ضیافتهای شام برگزار می شود) و عقل خویش را به کار گیرند و به شیوهی خاص خودشان به «پژوهش همگانی» بپردازند.

باز هم نوبتِ پرسیدنِ سقراط میرسد، و او دوباره نظر پروتاگوراس را دربارهی فضیلتها جویا می شود. به عقیده ی وی فضیلتهای مختلف، اجزای فضیلت هستند، و اکثر آنها شباهت بسیار نزدیکی به یکدیگر دارند، اما یکی از

<sup>16.</sup> موضوع سخنرانی هیپیاس برتری فوسیس بر نوموس است، و خویشاوندی طبیعی چیزهایی که نوموس ، میان آنها جدایی ایجاد می کند، در این باره نگاه کنید به ج ۱۰ ترجمه ی فارسی ۲۹۳ و بعد، ۱۵-۲۱۲. سخنان پرودیکوس نشان می دهد که او به فرق گذاشتن میان واژگانی که با بی دقتی، مترادف تلقی می شوند علاقه مند است؛ ر.ک. ج ۱۱ ترجمه ی فارسی ۱۱۳.

آنها ـ شجاعت ـ به دیگران نمی ماند، زیرا این امکان هست که کسی دارای بهره ی وافری از شجاعت باشد و در عین حال کاملاً ستمگر، بی دین، هرزه و نادان هم باشد. آن دو به توافق می رسند که شجاعت انسان ها یا از دانش سرچشمه می گیرد (فی المثل، سربازان تعلیم دیده شجاعانه تر از سربازان ناآزموده عمل می کنند) و یا از نادانی نسبت به خطری که در پیش است. فقط دسته ی اول را می توان شجاع نامید، زیرا شجاعت چیز خوبی است (ج ۱۳ ترجمه ی فارسی؛ صص ۲۷۵ و بعد)، و کسانی که از سرِ نادانی به پیشواز خطرها می روند نادان هایی بیش نیستند. ۱۷ از این رو، دانایی است که بی باکی محض را به شجاعت تبدیل می کند، یعنی عنصرِ شجاعتِ یک فعل در واقع همان دانش است. پروتاگوراس استدلال سقراط را مغالطه آمیز می خواند، و سقراط، بی آنکه دفاعی از خویشتن بکند، راهی تازه در پیش می گیرد.

سقراط می گوید: هر چیزی که به خودی خود (و بدون در نظر گرفتن نتیجه هایش) لذت بخش باشد خوب است، یعنی خود لذت خوب است، پروتاگوراس این نظریه را خطرناک می خواند، ولی به بررسی آن رضا می دهد. پروتاگوراس ناگهان (همان طور که از سخنانش پیداست، از روی غروری بروتاگوراس ناگهان (همان طور که از سخنانش پیداست، از روی غروری استادانه) و به طرز نسبتاً جالبی، این دیدگاهِ کاملاً سقراطی را پذیرا می شود که دانش بر انسان سلطه دارد، و انسان ها فقط اگر به خوب و بد علم داشته باشند، دیگر فریبِ لذت، درد، احساسات و امثال آنها را نمی خورند و راهی را در پیش می گیرند که آن دانش در پیش پایشان قرار می دهد. اما اکثر مردم این عقیده را نکار می کنند و می گویند ممکن است کسی به غلط بودن راهی وقوف کامل نکار می کنند و در عین حال، در اثر غلبه ی شهوت، همان راه را برگزیند؛ و سقراط

۱۷ - درباره ی رابطه ی این سخن با لاخس ۱۹۳۵ ، نگاه کنید به ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، ص ۲۱۶، یدد شت ۸۸.

در ضمن استدلال مفصلی، از سوی خودش و پروتاگوراس، به «اکثر مردم» اثبات می کند که، بر پایه ی سخنان خود آنها، این گونه اعمالِ غلط همیشه مستلزم مرتبه ای از نادانی درباره ی عواقب کامل آنهاست. وقتی آنها می گویند کسی به ناحق تسلیم لذت می شود، منظور واقعی شان این است که او به لذت های کنونی تن در می دهد و غافل از آن است که این راه به دردیا محرومیت از لذت منتهی خواهد شد. و برعکس، آنگاه که تجربه های دردناک یا نامطلوب را خوب توصیف می کنند، منظور شان این است که لذت های بیشتری در پی آنها به دست خواهد آمد. مثال سقراط این است: تسلیم شدن در برابر خوردنی ها، نوشیدنی ها و لذت های جنسی به ناتوانی جسمانی و فقر مالی منجر می شود؛ و جراحی ها یا معالجات پزشکی دردناک، ورزش های سخت و عملیات نظامی، موجب حصولِ بهبودِ جسمانی، سلامت و امنیت کشوری و حکومتی، و ثروت خواهد شد. معیار نهایی همان محاسبه ی لذت و درداست.

بااین حساب آنچه برای به دست آوردن آرمان همگانی لازم است، همانا مهارت تنظیم ترازنامه ی لذتها و دردهای حال و آینده است. این مهارت، مهارت تنظیم ترازنامه ی لذتها و دردهای حال و آینده است. این مهارت، گونه ای دانش است، و فقدان این دانش، یعنی نادانی، یگانه علتِ چیزی است که مردم آن را «ارتکابِ جرم در اثر تسلیم شدن به لذت» می نامند. تا اینجا فقط با تکیه بر دیدگاه های «اکثر مردم» به این نظریه رسیدیم که خود لذت خوب است، اما چون نتیجه مستقیم نظریه ی ما این است که زندگی خوب بر پایه ی دانش استوار است، و این سخن تبلیغاتِ خوبی بر ضرورتِ و جود سوفسطاییان است (و خود سقراط نیز به آن تصریح می کند)، وقتی سقراط نظر آنها را جویا می شود، موافقت خود را با کمال میل ابراز می دارند.

سقراط اینک به نکتهی اصلی خویش بازمی گردد، یعنی اثبات اینکه شجاعت همان دانش است. از آنجا که، بنابر آنچه هماکنون قبول کردیم، لذت همان خوب است، و نمی توان گفت کسی لذت را بر خلافِ داوری به تِرِخویش برمیگزیند، پس هیچکش بدتر (یعنی کم لذت تر) را به جای بهتر انتخاب نمی کند. ترش چیزی جز انتظار حادثه ی بد نیست، بنابراین اگر هیچکس چیزی را که بد می داند به طور دانسته انتخاب نمی کند، پس هیچکس به دنبال چیزی نمی رود که به نظرش ترسناک است. درست است که شجاعان با اشتیاق به میدان کار زار می روند و ترسویان از آن ابا دارند، اما، بر اساس آنچه گفتیم، علت این است که شجاعان می دانند که به استقبالِ جنگ رفتن بهتر و لذت بخش تر از شانه خالی کردن از آن است، و ترسویان از این دانش بی بهره اند. پس، معلوم شد که شجاعت همان دانش است.

سقراط در پایان بحث می گوید: چنین می نماید که او و پروتا گوراس، موضع خویش را عوض کرده اند. او که تصور نمی کرد فضیلت آموختنی باشد، نهایت سعی خود را به عمل می آورد تا اثبات کند که آن همان دانش است، و بنابراین، یقیناً قابل تعلیم است؛ در حالی که پروتا گور کس که مدعی آموختنی بودنِ فضیلت است، از برابر دانستن آن با دانایی امتناع می ورزد. اندیشهی آنها آشفته گشته است و راه چاره این است که ابتدا چیستیِ فضیلت را روشن سازند و سپس به چگونگی اکتساب آن بپردازند. پروتا گوراس این پرس و جو را به «وقتی دیگر» موکول می کند، و گفت و گو را با ستایش هایی چند در خصوصِ استعدادِ فلسفی سقراط به پایان می برد.

#### شرح

در مجلد پیشین (یعنی جلد دهم و یازدهم ترجمه ی فارسی)، از محاوره ی پر وتاگوراس به عنوان منبعی برای مطالعه ی سوفسطاییان، به ویژه خود پر وتاگوراس، هیپیاس و پر ودیکوس، و مطالعه ی جوّفکریِ نیمه ی دوم قرن پنجم استفاده کردیم. در اینجا به مطالعه ی افلاطون و سقراطِ افلاطونی خواهم پرداخت. به عقیده ی آدام (Prot. ix) هیچیک از محاورات افلاطون تا این اندازه

انباشته از استدلالهای مغالطی نیست، و نظریهی اخلاقی این محاوره بیش از آموزهی هر محاورهی دیگری، با سایر دیدگاههای افلاطون منافات دارد. اما هیچکس در اصالتِ آن به طور جدی ابرازِ تردید نکرده است، زیرا «توانایی و روشنی خارقالعادهی تصویرگری نمایشی، و همین طور گیرایی سبک محاوره، اصالت آن را به گونهای اثبات می کند که حتی شکاک ترین نقادان نیز نمی توانند در برابر آن مقاومت کنند». تصویرهایی چون تصویر پرودیکوس سودایی مزاج که با صدای بم خویش، در زیر انبوهی از پوستینها، در انبار سابق کالیاس ـ که تازه به صورت اتاق پذیرایی در آوردهاند ـ سخن میگوید، و تصویر هیپیاس که از سریر سلطانی خویس پاسخهای آمرانهای به پرسشهای مربوط به ستاره شناسی، و دانش های وابسته به آن، عرضه می دارد، واقعاً به یاد ماندنی هستند. سقراط در محاوراتِ پیشین، قبل یا بعد از اظهارات معارضانش بی درنگ به مخالفت آنها می پردازد، ۱۸ و یا با برخی از دوستان خویش سخن می گوید. او در اینجا، هم گوش می سپارد و هم نقش خودش را ایفا می کند، یعنی به هر دو روشی که پروتاگوراس و گرگیاس تبلیغ میکردند ـ سخنرانی طولانی و پرسش و پاسخ ـ ۱۹ در حضور جمع کثیری از شنوندگان سرشناس جامهی عمل مي پوشاند. (نام بيست تن از آنها به صراحت آمده است كه از ميان آنها هشت تن در گفت و گو شرکت می کنند.) اما برای ادراک این «توانایی و گیرایی» لازم است که خواننده خودِ محاوره را از نظر بگذراند. در گزارش مختصر محاوره، عنصر نمایشی را فقط به صورت مبهم و در قالب تغییرات ناگهانی مطالب می توان منعکس ساخت؛ این تغییرات یا در اثر هشیاری سقراط نسبت به نشانههای بی میلی پروتاگوراس بر ادامهی گفت و گو به وجود می آیند و یا در اثر اعتراف

۱۸. مقایسه کنید با هیپیاس بزرگ، ۲۸۶۵-c، هیپیاس کو چک، ۳۶۳۵-b، ایون ۵۳۰d. ۱۹. پروتاگوراس، ۳۳۴e، ۳۲۹b، گرگیاس، ۴۴۷۵-c.

ضمني سقراط به اين حقيقت كه استدلال خود او راه به جايي نبرده است.

برای اینکه در پیچ و خم استدلالهای جزیی و گاهی مغالطه آمیزِ سقراط در برابر پروتاگوراس گم نشویم، لازم است منظور ناگفتهی سقراط را به عنوان رشتهی آریادنه Ariadne در مدنظر داشته باشیم: یعنی این نکته که به نظر سقراط همهی فضیلتها ذاتاً یک چیز هستند و می توان آنها را به حکمت یا دانش بازگردانید. سقراط، اگر چه ابتدا با پرسشِ «آیا فضیلت آموختنی است؟» آغاز کرد، و (همان طور که خودش در پایان گفت و گو اذعان می کند) پرسش بنیادی پروتاگوراس را در خصوصِ این مسئله [ماهیت فضیلت] معلوم سازد. این مدّعا پروتاگوراس را در خصوصِ این مسئله [ماهیت فضیلت] معلوم سازد. این مدّعا خریح آن را تا منون (۱۹۵ می ۱۹۸ می اندازد.

یکی بودن عدالت و دینداری (۳۲۹۵–۳۲۹). سقراط درسهای مهم سخنرانی پروتاگوراس را به یک سو می هد و روی این حقیقت تأکید می کند که در آن سخنرانی گاهی از فضیلت به طور کلی سخن می رود و گاهی از برخی فضیلتها چون عدالت، خویشتن داری و دینداری؛ و فضیلتها را ابتدا دو به دو در نظر می گیرد و می کوشد پروتاگوراس را متقاعد سازد که آنها فقط اجزای یک کی نیستند که کارکردهای مختلفی داشته باشند به همان صورت که بینی، دهان و چشم اجزای چهره هستند بلکه عملاً عین یکدیگرند. ۲ سقراط در این دهان و چشم اجزای چهره هستند - بلکه عملاً عین یکدیگرند. ۲ سقراط در این

<sup>-</sup> و الستوس می گوید (ر.ک. ۴۶ PS 221 ff.) سقراط فضیلتها را عین یکدیگر نمی داند. شجاعت بعنی علم به آنچه مایه ی ترس یا خطر است ( النخس ۱۹۴۵)، عدالت یعنی «دادن هر چیزی به کسی که شایسته ی آن است» (البته او نمی تواند منبعی برای این سخن خویش ذکر کند، زیرا تعریف سقراط از δικαιοσυνη [عدالت] این نیست)، و همین طور در خصوصِ دیگر فضیلتها. وقتی سقراط می گوید همه ی آنها دانش هستند، منظورش این نیست که آنها عین -

کار از شیوه ای که ویژه ی سوفسطاییان است استفاده می کند؛ بدین صورت که مخاطب خود را در برابر حالت خامی از دوراهی «یا ـ یا» قرار می دهد؛ این شیوه را \_ که افلاطون در اثوتوفر وین مورد استهزا قرار داده است \_ معمولاً خلطِ میان متناقضین و متضادین می نامند. در سرتاسر محاوره، پروتاگوراس است که به نحو معقولی تأکید می ورزد که زندگی آنقدرها هم ساده نیست، و نمی توان حقایقِ آن را در یک دسته دوگانه های شسته و روفته ی الیایی جمع بندی کرد. پروتاگوراس قبول می کند که عدالت و دینداری، به مثابه «چیزها» وجود دارند، ولی این پذیرش را نمی توان به منزله ی تأیید «آموزه ی صُور» دانست، بلکه او پاسخی در حدّ عُرف عادی داده است. اما موافقت او را با این سخن که عدالت عادلانه است و دینداری دیندارانه است \_ به همان صورت که این صفات بر مصادیق عدالت و دینداری حمل می شوند \_ می توان بیشتر مورد مناقشه قرار داد. انسان ها و کارهای آنها عادلانه هستند، و این امر طبیعی می نماید (هر چند

یکدیگرند، بلکه فقط میخواهد بگوید دانش را به صورت توصیفی می توان بر آنها حمل کرد،
به همان ترتیب که «فرد» را بر «سه» حمل می کنیم. اما لاخس را نمی توان شاهد خوبی برای این
مدعا دانست، زیرا سقراط در ۱۹۹۵ می گوید شجاعت نه تنها علم به چیزهای ترسناک یا
غمآلود است، بلکه علم به هرگونه خیر یا شر نیز هست، و بنابراین با فضیلت به طور کلی برابر
است. به عقیده ی من، نظر سقراط این بود که تمامی فضیلت ها نمونه های ویژه ای از یک
صورت، یعنی فضیلت، هستند؛ و خود فضیلت را می توان به صورت «دانشِ (امر خوب)»
تعریف کرد. این صورت واحد در آن نمونه ها «حضور» دارد و «بدان علت» است که آنها
فضیلت شده اند (ج ۱۳ ترجمه ی فارسی صص ۲۰۱ و بعد).

۱۳. همین پاسخ را هیپیاس در هیپیاس بزرگ ۲۸۷ عرضه می دارد. مقایسه کنید با ج ۱۳ ترجمه ی فارسی صص ۱۹۶ و بعد، ولاستوس، ۱۹ انن، ۱۹۶ و آلن، ۱۹۶ و الن، ۱۹۶ و بعد، ولاستوس، ۱۹۰ اساساً در برداشت متعارف انسانها «اگر چه نظریهی صور نظریهای مابعدالطبیعی است، اساساً در برداشت متعارف انسانها استمرار دارد». پِک ۱۳۲۶ طرز بیانِ خود پروتاگوراس را در ۳۲۵ – ۳۲۴، به طرز شایستهای شاهد می آورد. نیز مقایسه کنید با فقرهای که در ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، ص ۳۱۳ یادداشت ۲۱۳ از ایسوکراتس نقل کردیم.

دسوارهای فلسفی ای برمی انگیزد) که بگوییم کیفیت مشترکی ـ به نام عدالت و جود دارد که همه ی آنها در آن سهیم اند؛ اما انسان ها را به این دلیل عادل یا دیندار می نامیم که وام خود را می پردازند، قربانی اهدا می کنند و کارهایی از این دست انجام می دهند، در صورتی که نمی توان گفت عدالت یا دینداری نیز به این نوع کارها اقدام می کنند. انسان ها با این کارها کیفیتی را دارامی شوند؛ عدالت کیفیت است. پیش از این در مورد «حمل شیء بر خودش self-predication» سخن گفتیم و توضیح دادیم که این کار، وقتی افلاطون و جود مستقلی برای صور قایل شد و آنها را از مصادیق شان جدا ساخت، چه مشکلاتی برای او پیش آورد. ۲۲ در آن هنگام که افلاطون این نظریه را با انگیزه ی دینی در فایدون،

٢٢. ج ١٣ ترجمه ي فارسي، ص ١٩٣ و بعد، آنجا كه به تأثيرِ استعبمالِ همگاني حالت وصفي توجه داديم. تيلور مثالِ كاملاً روشن زوج هارا خاطرنشان ميسازد/PMW 355 )، اين مثال را خود افلاطون در هیپیاس بزرگ ۳۰۱d آورده است تا نشان دهد که لازم نیست اشیا صفاتی را که در معیتِ یکدیگر دارند، به تنهایی نیز داشته باشند. سوان Savan در Phron. 1964 ، بر این اساس از سقراط دفاع می کند\_اگر به مثال سقراط (اجزای چهره) توجه کنیم، پی می بریم - که منظور او «حمل شیء بر خودش» نیست، بلکه او فقط میخواهد بگوید «که گلامیه که کلامیه ا قوهی عدالت رفتار عادلانه است، قوهی دینداری رفتار دیندارانه است»، و این قضیه اگر چه تحليلي است با حمل شيء بر خودش فرق دارد. استدلال سوان دقيق است، اما سقراط το πραγμα... η δικαιοσυνη, αυτο τουτο δικαιον εστιν (۲۳٠c) ميي پـرســـد τουτο، سؤال او به گونهای نیست که سوان در نظر می گیرد. درست است که چشم توان دیدن را دارد (یا به طور دقیق تر ، ما به وسیله ی ابزارهایی به نام چشم می بینیم ، تثایتتوس ۱۸۴c) ، اما عدالت توان رفتار عادلانه را ندارد، بلكه چنين كارى از انسان ساخته است. عدالتْ همان قوه است، و منظور ما از حمل شيء بر خودش اين است که خود هر صورتي کيفيت يا δυναμις دونامیسی را داراست که به افرادش می بخشد؛ چشم به این دلیل می بیند که قوه ی بینایی را داراست، اما نمی نوان گفت بینایی می بیند. کرومبی در 1966, 311 از راه دیگری سعی می کند ثابت کند که در اینجا «حمل شیء بر خودش» صورت نگرفته است، اما استدلال او دست کم تردید مرا از بین نمی برد.

جمهوری و فایدروس اعلام کرداز این نظر مشکلی نداشت، و فقط در دوره ی واکنشِ نقادانه ی بعدی بود که با مشکل مواجه شد؛ و از آنجا که در پر وتاگوراس هیچ شبههای [نسبت به صور] دیده نمی شود، با اطمینان می توان گفت که خود افلاطون در این مرحله از تعلیم ساده ی سقراطی ـ که هنوز به نتایج کامل، و به ویژه نتایج هستی شناختیِ آن، نیندیشیده است ـ هیچ اشکالی ندیده است که بگوید عدالت عادلانه است و دینداری دیندارانه. ۲۳

سقراط بر اساس آنچه تا کنون گفته آمد، استدلال می کند که به نظر پروتاگوراس، این دو غیر از هماند؛ نه دینداری عادلانه است و نه عدالت دیندارانه، و بنابراین عدالت غیر دیندارانه است و دینداری غیر عادلانه؛ و بدین ترتیب «بر پروتاگوراس می قبولاند که این انفصال کامل است» (ولاستوس، 76 .n.

۲۳. ولاستوس (Lc. P. 222 n. 1) در ضمن مناقشهای، سعی کرده است اصل فرضیهی «حمل شیء بر خودش» از سوی افلاطون را انکار کند، در حالی که بسیاری از پژوهشگران و از جمله خود او در ۱۹۵۴ و بعدها آن را پذیرفته و مورد بحث قرار دادهاند. من تصمیم گرفته بودم یادداشتی را دربارهی برداشت جدید پروفسور ولاستوس از صور بنویسم، اما او که محتویات آن را دیده است اطمینان می دهد که من منظور او را درست نفهمیده ام. امیدوارم حق با او باشد، و بنابراین خوانندگان را به تفسیر وی ارجاع می دهم و یقین دارم که بحث بیشتر میانِ من و او موجب خواهد شد که سخنانش را بهتر بفهمم. او برداشت جدید خودش را ـ که (با الهام از مفهوم عشق در نامه ی اول به کورنتیان) نام «حمل پولس وار Pauline predication» را بر آن نهاده است\_در مقالهی دیگری در همان مجموعه (صفحات ۳۲۲-۲۷۰) و در Phron. 1974, 95-101 به تفصيل شرح داده است. در اينجا فقط اين نكتهام را تكرار ميكنم که جملهی «چیزی به نام عدالت و جود دارد» برای اکثر ماها درست و طبیعی است، و اگر کسی می گوید «عدالتی در جهان و جود ندارد!»، منظورش انکار جملهی فوق نیست. بلکه عدالت وجود دارد و او نیز ماهیت آن را به خوبی می شناسد، اما، متأسفانه، هیچ نمونه و مصداقی برای آن پیدا نمی کند. یونانیان عدالت را یکی از ایزدبانوان می دانستند، و هر چند ممكن است حالا به اندازهي زنان سادهي مومن نتوانيم حريم او را مقدس بدانيم، در هر حال بقایای این سنت فکری هنو زباقی است.

هست آگاه بوده باشد، زیرااو در جایی (و حتی جلوتر از محاوره ی متأخر هست آگاه بوده باشد، زیرااو در جایی (و حتی جلوتر از محاوره ی متأخر سوفسطایی ) تذکر می دهد که لازم نیست هر چیزی یا x باشد و یا نقیضِ x، زیرا ممکن آن چیز در حد وسطِ آن معیار قرار گرفته باشد، همان طور که اروس Eros ممکن آن چیز در حد وسطِ آن معیار قرار گرفته باشد، همان طور که اروس نه زیباست و نه زشت بلکه در مرتبه ی بینابین قرار دارد. ۲۴ بر همین سیاق، رنگ خاکستری میان رنگ سیاه و رنگ سفید قرار دارد، و حالت ولرم بودن میان گرم و سرد. در خود پر وتاگوراس نیز بارها به این نکته اشاره شده است: سقراط در ۲۴۶ط می گوید واسطه هایی میان سیاه و سفید و جود دارد و پر وتاگوراس در ۲۵۱ط تصریح می کند که تجربه های دردناکی و جود دارند که نه خوب اند نه بد.

اما در اینجا خطا این نیست که امکان حالت واسطه ی میان دو نهایت انکار می شود، بلکه این فرض است که اشیا در هر در جه ای یکی از دو طرفِ نقیضین را دارا هستند. ممکن است بازی بیلیارد یا شنیدن موسیقی را عادلانه ننامیم، ولی آنها ظالمانه هم نیستند؛ بلکه به مقوله ی دیگری تعلق دارند. ۲۵ سخنِ سقراط بر

77. میهمانی ۲۰۱۵ آدام در همان جا به این نکته تذکر داده است. سوان نیز حالت واسطه را به این مسئله مربوط دانسته است، 1964, 134 اوبرین در 79 این تمایز برشمرده است. توجه داشته باشید که فی المثل جمهوری ۴۹ اطران معنی ۲۹ این معنی ۴۹ اطران در آنجا ۲۹ اوبرین خوب آیمنی خنثی]، نقیض خوب محسوب می شود.» پیام افلاطون در آنجا Corruptio optimi pessima است. انسان بسیار مستعد، اگر نیکو تربیت نشود یا در شرایط بدی قرار گیرد، شریرانه تر از فرد کم استعداد عمل می کند؛ افلاطون آنها را با گیاهان و جانورانی مقایسه می کند که در شرایط نامساعد پر ورش یابند. معنی عبارت جمهوری این است که «شر، بیش تر از غیر خوب، دشمنِ خوب است»، و منظور او از خوب همان گیاهان، جانوران و انسان های خوب هستند.

۲۵. به عنوان نمونه ای در خود حوزه ی اخلاق، مقایسه کنید با سخن ولاستوس در باب نیکوکاری خود به خودی (SP249f. n. 79). ارسطو در طبیعیات ۱۸۸ a۳۶ به این نکته پی برده است؛ او رنگ سیاه و مجموع رنگهای واسطه را از کل حوزه ی غیر سفید ـ که فی المثل موسیقی را نیز →

این سیاق نیست که هرکسی حکیم نباشد ابله است، تابگوییم او غافل از آن است که اکثر مردم نه حکیم بر جسته اند و نه ابلهِ انگشت نما. آن سخن به منزلهی این است که بگوییم هرکس حکیم باشد عجول است زیرا حکمت و صبر غیر از هماند، یا بر همان اساس بگوییم چیزی که سفید است نمی تواند مثلث باشد. انسان نمی تواند هم عادل باشد و هم ظالم، اما بی تردید می تواند هم عادل باشد و هم سیاه، یا خسته، یا جوان؛ زیرا سیاهی، خستگی یا جوانی، هر چند غیر از عدالت هستند، با آن ناسازگار نیستند. رابطهی عدالت و دینداری نیز بدانگونه است، و در اینجا از همین نکته غفلت شده است. از گرگیاس ۴۶۷e می فهمیم که خود افلاطون نیز ـ مانند مفسرانش ـ حالت واسطهی میان دو نهایت (سیاه، سفید، خاکستری) را از چیزی که ـ به علت بیرون بودن از آن مقوله ـ هیچیک از آنها محسوب نمی شود، تمیز نداده است. در آنجا از نشستن، قدم زدن، دویدن، سنگ و چوب، به عنوان نمونه های برای حالت واسطهی (μεταξυ) میان خوب و بديادمي كندومي گويد: آنها گاهي خوباند، زماني بدند، و گاهي نيزنه خوب اند و نه بد. اما بي ترديد فرق ميان آنها واقعى و مهم است. حالت واسطهاى همچون خاکستری بودن نمی تواند هیچیک از دو طرف سیاه یا سفید واقع شود؛ اما آنچه هیچ رابطهای با آن دو طرف ندارد، به اقتضای شرایط می تواند یکی از آنها واقع شود (دویدن برای نجات دادن غریق، دویدن برای ارتکاب قتل؛ دویدن منجر به سلامتی، دویدن منتهی به حملهی قلبی).

آنچه این ضعف را از دیده ی افلاطون پنهان داشت، اعتیادِ بر مفاهیمِ شیئیت بخش بود، عادت مألوف یونانی ای که در تعلیمات سقراط شدت یافت و باعث شد که افلاطون به صورتهای دارای وجود مستقل معتقد شود. ممکن است (از سرِ فضل فروشی) بگوییم انسان هم دیندار است و هم غیر دیندار، و

<sup>🗻</sup> در بر میگیرد ـ نمیز میدهد .

منظور ما این باشد که او می تواند به صفت های دیگری غیر از دینداری متصف باشد؛ اما سؤال افلاطون این است که آیا آن «چیز»، یعنی دینداری، می تواند هم دیندارانه باشد و غیردیندارانه. ۲۶ در زمان افلاطون مسئلهی رابطهی یک شیء با صفات متعددش، هنوز به طور جدی مطرح بوده است، ۲۷ و وقتی او، در سوفسطایی ، به تحلیل تفاوت میان تضاد جدی و غیریّت محض می پردازد، ناچار می شود این کار را با استفاده از واژگان دقیق نظریهی صور انجام دهد. «حرکت» و «هستی» صورت های مختلفی هستند، اما می توانند در یک فرد «گرد آیند»، در حالی که «حرکت» و «سکون» نمی توانند. به همین دلیل است که یک چيز مي تواند هم و جود داشته باشد و هم در حال جنبش باشد، اما نمي تواند هم در حال حركت باشد و هم در حال سكون. تمام اين كارها در زماني سپستر صورت گرفته است. شاید هیچوقت معلوم نگردد که افلاطون تا چه اندازه به عمد اجازه داده است که سقراط به صورت مغالط وآمیز استدلال کند.۲۸ تصور مى كنم او مى دانست كه برابر دانستن «غيرعادلانه» با «ظالمانه» درست نيست، اما هنوز نمی توانست علت آن را توضیح دهد، و بر اساس واسطه های میانِ دو طرف، نکتهای اصیل (وحدت فضیلت) را بر زبان سقراط جاری سازد. استدلال آنها دقیق نیست، اگرچه پروتاگوراس متذکر می شود که غیریّت مستلزم حذف

۲۸. من «تا چه اندازه» را به جای «آیا» به کار میبرم، و علت آن، نکته ای است که از آر. رابینسون به خاطر دارم (Essays 27f.): «آگاهی یک فرد از یک مفهوم ممکن است مراتب مختلفی داشته باشد. هیچ عقیده ای را نمی توان به طور کامل درک کرد؛ و نمی توان درک کسی را نسبت به عقیده ای صفر توصیف کرد.»

هرگونه شباهت نیست و حتی چیزهای متضاد نیز شباهتهایی با یکدیگر دارند؛ و این بخش از گفتگوی آنها به طور ناگهانی و بدون نتیجه گیری کامل قطع می شود. در ۲۵۰ تیز وقتی پروتاگوراس سقراط را به مغالطه گویی متهم می سازد، رشته ی کلام به طور ناگهانی گسیخته می شود، اگرچه افلاطون، هم در آنجا و هم در اثوتوفرون (ج ۱۳ ترجمه ی فارسی صص ۱۹۳ و بعد)، نشان می دهد که از وجود مغالطه با خبر است.

یکی دانستن حکمت و خویشتن داری (۳۳۲۵–۳۳۲۵). این قسمت نیز نمونه ای سقراطی است و هر استدلالی را بر پایه ی مفاهیم انتزاعی اقامه می کند. ما معمولاً از کسی نمی پرسیم که آیا خویشتن داران خویشتن دار هستند؛ آیا برای انجام ضعیف یک کار باید آن را با ضعف انجام داد؛ و آیا به طور کلی کارهایی که به یک حالت انجام می گیرند، نتیجه ی عمل فاعلهای مشابهی هستند (۳۳۲). سقراط از روی نمونه هایی چند (زیبا و زشت، خوب و بد، بالا و پست)، اثبات می کند که هر چیزی فقط یک ضد دارد؛ و این همان استقراء مقدماتی سقراط است. ۲۹ سقراط، اگر هم متوجه بوده باشد، به خوبی توضیح نمی دهد که لازم نیست غیر x همان ضد x باشد، بلکه ممکن حالت واسطه ای در همان مقیاس داشته باشد، و یا حتی از مقوله ی کاملاً متفاوتی به شمار آید. لازم نیست

n. 18. در این خصوص نگاه کنید به ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، صص ۱۹۵-۱۹۵ ولاستوس در ۱۹۵ و درباره ی Prot. P. xxix, استفاده از آن روش را در اینجا مورد انتقاد قرار می دهد، اما آنچه او درباره ی استقراء شهودی نقل می کند تردید آمیز به نظر می آید. می توان گفت هر استدلال استقرایی ای غیر از استدلال مبتنی بر استقصای کامل، تا آنجا معتبر است که مبتنی بر شهود بوده باشد (ج غیر از استدلال مبتنی بر استقصای کامل، تا آنجا معتبر است که مبتنی بر شهود بوده باشد (ج ۲۱ ترجمه ی فارسی، صص ۱۹۸ و بعد). درباره ی استدلال «یک چیز یک ضد» ر.ک. به 19 تر جمه ی فارسی، صص ۵۸ و بعد). درباره ی استدلال سقراط در اینجا دفاع کرده است، و ک. یی. گاوتیر D.P. Gauthier در یک به قرزیده است.

روی این استدلال پافشاری شود، و او نیز به پروتاگوراس اجازه نمی دهد که روی آن بیشتر تأمل کند. می گوید «بهتر است درنگ نکنیم»، و بی درنگ زوج دیگری عدالت و خویشتن داری ـ را پیش می کشد (۳۳۳۵)، اما استدلال او برای یکی بودن آنها موجب خشم پروتاگوراس می شود؛ سقراط از او می خواهد که برای ادامه ی بحث حتی از پاسخهایی که خودش معتقد نیست دریغ نورزد؛ این بحث به اظهارات خشم آلود پروتاگوراس در باب نسبیت مفهوم «خوب» منجر می شود و مشاجره ی میانِ آن دو را به دنبال می آورد.

بررسی ضمنی شعرِ سیمونیدس (۳۴۷۵–۳۳۹۵). وقتی منازعه نمام می شود، و پروتاگوراس به بررسی قطعه شعری از سیمونیدس می پردازد، سقراط که مطالعه ی درسهای اخلاقی شاعران را، در برابر تأمّل مستقل پژوهشگر، بی ارزش می داند \_ احساس می کند که لازم است با سبرک سریِ فوق العاده ای به بررسی موضوع بپردازد. دست کم در اینجا هیچ تردیدی و جود ندارد که افلاطون آگاهانه عمل می کند؛ کار او سرگرمی زیبایی است، اما اهمیت فلسفیِ زیادی ندارد." سقراط با تأییدِ پرودیکوس می گوید منظور سیمونیدس از واژه ی

۳۰. در اینجا نمی توانم به بررسی مفصلِ کار او بپردازم. مقایسه کنید با کرومبی، 1,234 EPD : «شاید هدفِ این فقره (علاوه بر ارزش کُمیکِ آن) نشان دادن این حقیقت است که، همان طور که سقراط می گوید، شما می توانید هر شعری را به هر معنی ای که بخواهید در آورید؛ و شاید لازمه ی چنین نتیجه گیری ای این است که استفاده از شعر، به عنوان وسیله ای برای تعلیم و تربیت، گمراه کننده است.» علاقمندان می توانند از آثار زیریاری جویند:

H. Gundert, 'Die Simonides - Interpr. in P.'s Prot.', Ermeneia 1925; L. Woodbury, 'S. on αρετη', TAPA 1953; Adkins, M. and R. (1960), App. on 'The Scopas - fr. of Simon.', pp. 355-9; Pfeiffer, Hist. Class. Schol. I (1968), 32-4; des Places, 'Simon. et Socr. dans le Prot. de P.', Les Ét. Cl. 1969.

برای متن بازسازی شده ی پاره ر.ک. به آدام، پر وتاگوراس ص ۱۹۸، که اختلاف اندکی با ویرایش -

«سخت» همان «بد» است، و وقتی پر وتاگوراس تأکید می ورزد که منظور او «مشکل» است، سقراط می گوید عقیده ی او نیز همین است، و بنابراین باید گفت پر ودیکوس او را دست انداخته است. سقراط در پایانِ فقره، خطابه ی کمیکِ سوفسطایی ای درباره ی شعر ایراد می کند، از جمله اینکه می گوید مردم اسپارت بیش از سایر یونانیان به فرهنگ و فلسفه علاقه مند هستند، و فقدان ظاهری علایق فلسفی آنها و تمایل شان به نظامی گری و ورزشهای سخت، خیزی جز مخفی کاری عمدی نیست (۵-۳۴۲)؛ سقراط همچنین، با تغییرِ آشکار معنای مناسبِ کلمات، مدعی می شود که سیمونیدس نیز همچون خود او معتقد بوده است که هیچ کس نمی تواند به طور عمدی گناه کند (۳۴۵ ط).

استدلال بریکسانی شجاعت با دانش (۳۵۱۵ – ۳۴۹۵). پروتاگوراس، پس از آنکه به درخواست سقراط، بر موضوع اصلی بحث بازمی گردد، می گوید فضیلت های گوناگون شباهت زیادی به یکدیگر دارند؛ اما تأکید می ورزد که شجاعت به کلی غیر از دیگر فضایل است، زیرا ممکن است کسی هم کاملاً بی باک باشد و هم تبه کار، بی دین و نادان. و بدین ترتیب در برابر کوشش سقراط، برای اثبات اینکه تمامی فضیلت ها دانش هستند، مانع بزرگی به وجود می آید. استدلال سقراط برای رفع این مانع بدین قرار پیش می رود: الطمینانِ (شجاعت، بی باکی) انسان ها یا نتیجه ی دانش است (خطرها را می شناسند و به شیوه های مقابله با آن علم دارند) یا حاصلِ نادانی. اگر شجاعت فضیلت باشد، مورد اخیر را نباید شجاعت نامید، بلکه باید حماقت خواند. بنابراین آنچه مورد اخیر را نباید شجاعت تبدیل می کند دانش است. این استدلال را در لاخس (ج

ح ديل (Anth. Lyr. II, 62-6 )، بورا و ديگران دارد.

۳۱. برای شرح و بررسیِ بیشتر، ر.ک. ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، ۲۴۳ و بعد؛ و Crombie, EPD 1, 234f.; Sullivan, Phron . 1961, 17f.; Vlastos, Prot . xxxi-xxxvi.

۱۳ ترجمهی فارسی ص ۲۲۲) ملاحظه کردیم، و در منون (۸۸b،۸۷d) نیز خواهیم دید. فضیلت ذاتاً خوب است ( آگاتون ؛ و در پروتاگوراس ٣۴٩e آن را با وصف كالون توصيف مي كند)، يعني سودمنداست، اما اگر بگوييم شجاعت غیر از حکمت است و چیزی جز بی باکی جاهلانه و عاری از اندیشه نیست، باید بپذیریم که چنین چیزی ممکن است زیانبار نیز باشد. (برای نمونه ر.ک. به ج ۱۳ ترجمه ی فارسی ص ۲۱۶ یادداشت ۸۸ تا آخر.) بی باکی فقط آنگاه که همراهِ دانش باشد همیشه سودمند است. این سخن در باب تک تک فضایل دیگر نيز صادق است، يعني در هر موردي فقط حضور دانش است كه ما را مطمئن مىسازد كه به اصطلاح عمل فاضلانه، خوب و سودمند خواهد بود؛ پس معلوم شد که فضیلت دانش است. کسان زیادی تصور میکنند که مغالطهای در اینجا نهفته است، زيرا ما فقط ثابت كرديم كه لازم است دانش را بخشى از فضيلت بدانیم، نه اینکه خود فضیلت بخوانیم و شرطِ کافی برای درست بودن یک عمل تلقى كنيم. تعليمات سقراط را بايستى به صورت يك كل در نظر بگيريم، و آن قسمت را نیز در نظر آوریم که ارسطو «کاملاً خلافِ تجربه» می دانست، ۳۲ یعنی این آموزه که هرکس راه درست را بشناسد، به ناچار همان راه را پیش میگیرد و طی می کند. سقراط این استدلال را در منون به اختصار مطرح می سازد ـ شاید به این دلیل که در لاخس و پروتاگوراس به تفصیل بازگفته است ـ و به این نتیجه مىرسد كه «شجاعت يعنى علم به اينكه چه چيزى ترسناك است و از چه چيز لازم نیست بترسیم»؛ در لاخس (۱۹۹c) این نتیجه را به صورت عام تر «دانش خوب و بد» بیان کرده بود.

آدام (ص ۱۷۳) این استدلال را ابتدا بر این اساس مورد انتقاد قرار میدهد

۳۲. یابه احتمال، «خلاف اعتقاد عامه»؛ این سخن را اوئن گفته است ( 85f. on EN 1154 b 25 ). در ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، صص ۲۳۹ و بعد، نظریه ی ( A. et les Probl. de Méth. «فضیلت دانش است»، و انتقادهای ارسطو از آن را به طور مشروح بررسی کرده ام.

که لازم نیست فقط دو نوع بی با کی داشته باشیم یکی مبتنی بر دانش و دیگری مبتنی بر نادانی. بنابراین هر چند انسانهای متهور بی باک هستند، و بی باکی آنها از نادانی سر چشمه نمی گیرد، ضرورتی ندارد که بگوییم پس بی باکی آنها با دانش توام است. به نظر می آید سقراط در اینجا به همان خلطی دچار می شود که در فرضِ «غیرعادل = ظالم» گرفتار آمده بود؛ آدام با اشاره به همین فرض می گوید: «این سخن [اینکه فقط دو نوع بی باکی و جود دارد] برای سقراط کاملاً طبیعی می نمود.» البته می توان گفت بین دانش کامل و نادانی کامل در جاتی و جود دارد، اما این امر، ارزش استدلال سقراط را مخدوش نمی سازد. سقراط هرگز در جات شجاعت را انکار نمی کند. برای اینکه انتقاد فوق موثر واقع شود، هرگز در جات شجاعت را انکار نمی کند. برای اینکه انتقاد فوق موثر واقع شود، بی باکی داشته باشیم که از حوزه ی بی باکی «آگاهانه» و بی باکی داشته باشیم که از حوزه ی بی باکی «آگاهانه» و سفیدی و جود ندارد، نمی توان برای نقض سخن او بی باکی دیگری جز سیاهی و سفیدی و جود ندارد، نمی توان برای نقض سخن او سایه های رنگ خاکستری را که ترکیبی از سیاه و سفید هستند مطرح کرد، بلکه لازم است رنگ سرخ یا سفید را به او خاطرنشان کنیم. ۳۳

۳۳. برای بررسی انتقادِ بعدیِ آدام ـ اینکه سقراط قضیه را به صورت نادرست منعکس کرده است بایستی به متن یونانی بازگردیم: حتی اگر سقراط ثابت کرده باشد که هر شجاعی دانا است، نمی تواند بر پایه ی آن بگوید هر دانایی شجاع است؛ در حالی که به عقیده ی آدام این نتیجه را اخذ کرده است. تردیدی نیست که افلاطون از زبان سقراط می نویسد (٣٥٠ د ٣٥): ۴١٦ اخذ کرده است. تردیدی نیست که افلاطون از زبان سقراط می نویسد (٣٥٠ د ٣٥): توف در تعریف در جلو می تموین می نماید که در ترجمه بگوییم «بر اساس این استدلال دانش همان شجاعت است». اگر جریان از این قرار باشد (هر چند نمونه های دیگری نیز می توان پیدا کرد که افلاطون حرف تعریف را نابجا به کار می برد؛ ر.ک. استالباوم هیپیاس بزدگ ۲۹۳۳)، بایستی بگوییم افلاطون در اینجا راهِ خطا پیموده است. او فقط می خواهد سقراط نشان دهد که شجاعت دانش است. از این استدلال عکسِ آن نتیجه نمی شود، اما این کار برای هدفِ کنونیِ بحث ضر ورتی هم ندارد، و سقراط و افلاطون ـ هیچ کدام ـ نیز آن را قبول ندارند. در توجیه این احساس که سقراط تصحیح پر وتاگوراس را به راحتی می پذیرد و آن را در استدلال ح

پروتاگوراس در اینجامتوجه می شود که سقراط با نیرنگ بر او قبولانیده است که هر بی باکی شجاع است، در حالی که سخن او در اصل این بود که هر شجاعی بی باک است. به عقیده ی پروتاگوراس فرق میان این دو بسیار زیاد است، ولی در اینجا امکان سه گونه تفسیر و جود دارد:

(۱) وقتی سقراط از پروتاگوراس می پرسد آیا به نظر او افراد شجاع بی باک هستند، در پاسخ به طور ساده می گوید: «بلی، آنها برای مواجهه با خطرهایی آماده اند که اکثر مردم می ترسند و شانه خالی می کنند.» او هیچ استثنای خاصی مطرح نمی کنند، و اگر سقراط تذکر نمی داد، بین شجاعت و بی باکی جاهلانه هیچ فرقی نمی گذاشت. سقراط است که می گوید هر بی باکی شجاع نیست

-> اصلی موثر نمی داند می توان گفت که پروتاگوراس از سقراط می خواهد چیزی را بر زبان آورد که آشکارا در نظر دارد، یعنی اینکه شجاعت دانش است.

حتی می توان گفت در جمله ی آزار دهنده ی است. شاید منظورِ افلاطون از خطای واقعی ای وجود ندارد، اگر چه کاملاً در معرض بدفهمی است. شاید منظورِ افلاطون از مومون م مطلق دانش نیست، بلکه او دانش لاژم برای رفتار شجاعانه ی خاص را در نظر دارد. افزودنِ حرف تعریف در زبان انگلیسی [the knowledge] تصحیح لاژم را معمول می دارد: در موارد گوناگون (همچون دریانوردی و اسبسواری) فقط افرادِ تعلیم یافته هستند که شجاعت واقعی از خود نشان می دهند، بنابراین «دانش است که شجاعت است»، و نه بی باکی ای که آنها در ضمن شجاعت به نمایش می گذارند. به نظر می آید که پروتاگوراس نیز منظور سقراط را به همین صورت فهمیده است، زیرا می گوید (۴۵ م ۳۵) تو با استدلالِ مشابهی می توانی ثابت کنی که محمول در بریشان خاطر شده است که در حین نتیجه گیری از مشابهی می گوید (۴۶ م ۳۵) با استفاده از این برهان می توانی نشان دهی که ۱۵ می ۱۵ می برهانش می گوید (۴۶ م ۳۵) با استفاده از این برهان می توانی نشان دهی که ۱۵ می ۱۵ می برهانش در موضعی نیست که بر سر قضایای عکس ناپذیر بحث کند. سقراط در منون نیز که عاری از ابهامات ناشی از کوشش برای غلبه بر استاد سوفسط ایی بروتاگوراس] است حروف تعریف را درست به کار می برد: ۲۲۷ می ۱۵ می ۱۵ می ۱۹ م

.(ra.c1)

(۲) پروتاگوراس با قبول بی چون و چرای تساوی ای که سقراط در ۳۵۰b۷ با آوردن حرف تعریف بر سرِ «بی باک» («آیا به نظر تو شجاعان را می توان با صفت بی باکان the Confident توصیف کرد؟) مطرح می سازد، در واقع حالتِ معکوس قضیه را قبول کرده است. ۲۴

(۳) همان طور که پیش از این گفتیم، نتیجه ی واقعی سقراط، از معکوس کردنِ قضیه ی عکس ناپذیر ناشی نمی شود. تمام سخن او این است که هر شجاعتی دانش است، نه برعکس؛ و او برای اثباتِ این مدعا فقط از این مقدمه استفاده کرده است که بیباکی و شجاعت عین یکدیگر نیستند، بلکه بیباکی استفاده کرده است که بیباکی و شجاعت عین یکدیگر نیستند، بلکه بیباکی جنسی است که شجاعت فقط یکی از دو نوع آن محسوب می شود. استدلالی که پروتاگوراس برای تعلیق به امر محالِ سخن سقراط مطرح می سازد و به بیان پروتاگوراس می تواند ثابت کند که نیرومندی جسمانی همان دانش است بدین قرار است (۳۵۰ de): نیرومندان توانا هستند، ۴۵۰ کشتی گیرانِ تعلیم دیده تواناتر از افرادِ پرورش نادیده هستند، بنابراین توانایی، یعنی نیرومندی آنها، حاصلِ دانشی است که از تربیت ناشی می شود، پس نیرومندی دانش است. اما این استدلال تقلید تمسخرآمیزی از سقراط به حساب می آید، زیرا گام اساسی ای را که سقراط در ۳۵۰ b۱-c ۲ برداشته است نادیده می گیرد: «اما نادانان نیز ممکن

۳۴. برخی از مفسرین میگویند تعریف در اینجا موجب رابطه ی این همانی نمی شود. در این مورد، و برای شواهد دال بر افاده ی این معنی، ر.ک. به ام. جی. اوبرین در 13-141, 411 با مورد، و برای شواهد دال بر افاده ی این معنی، از سوی Sauppe توجیهی ندارد.)

۳۵. کلمه ی به کار رفته برای «نیرومند» (ισχυς) در اصل بر نیرومندی جسمانی دلات می کرد؛ وقتی به جای آن «توانا» (δυνατος) می آوریم، منظور استعداد یا توانایی رسیدن به هدفِ خاصی (در دویدن، کشتی گرفتن، سخن گفتن، متقاعد کردن، فرمان راندن و امثال آنها) است.

است بی باک باشند، بنابراین بعضی بی باکان نادان هستند.» اگر مفاهیم پروتاگوراس را در نظر بگیریم یعنی: اما نادانان نیز ممکن است توانا باشند (مثلاً در حال دیوانگی یا هیجان شدید، اگر چه معمولاً از نظر جسمانی ضعیف می شوند)، بنابراین برخی تواناها نیر ومند نیستند. ۲۳ پروتاگوراس این گام را نادیده می گیرد و نادیده گرفتن آن را نقطه ضعفی بر سقراط تلقی می کند. اوست که مغالطهی معکوس نمودن قضایای موجبه ی کلیه را به کار می برد، و آن را بر گردن سقراط می اندازد. ۲۷ نمی خواهم بگویم سقراط از این امر آگاه بوده است، اما در هر حال، هر دوی آنها چنان سردرگم شده اند، و راه ها را بر روی خود بسته دیده اند که سقراط نا چار می شود کار قبلی اش را دوباره تکرار کند: او استدلال را دیمی سازد و راهی دیگر در پیش می گیرد.

لذت و خوبی (۳۵۷۰–۳۵۱۵): آیا سقراط لذتگرااست؟ این فقره مربوط است به «استدلالِ» مشهور سقراط «برای لذت انگاری» که مباحثات بسیار زیادی را برانگیخته است. در این خصوص، سه دیدگاهِ مهم را ممکن دانسته اند. ۲۸

- 77. رُزاموند اسپراگ Rosamond Sprague ( PUF 95) می گوید این استدلال «دقیقاً ساختارِ مشابهی» با استدلالِ سقراط دارد، و برای اثبات این مدعا مراحل هر دو استدلال را به طور دقیق مقایسه می کند. او در پانوشتی دربارهی «برخی تواناها نیرومند نیستند» می نویسد این عبارت در متن نیست، بلکه به منظور کامل کردنِ طرح افزوده شده است! من بیشتر با این نظر کرومبی 1,235 EPD مرأی هستم که پروتاگوراس «استدلال بدی را اقامه می کند و آن را معادل استدلال سقراط توصیف می کند»، هر چند آن استدلال خیلی بدتر است.
- ۳۷. خود سقراط در ۱۵۰ شجاع را با بی باک برابر ندانست، و حتی در استفهام انکاری اش که به جمله ی خبریِ مثبت تأویل می یابد، خود او چنین نکرد. او گفت: «نظر تو درباره ی افراد شجاع چیست؟ آیا چنین نیست که آنان همان افراد بی باک هستند؟» پروتاگوراس در جواب می گوید: «بلی، عقیده ی من همین است.»

۳۸. به منظور ارجاع کامل تر به مباحثات جدید، ر.ک.

Friedländer, Pl. II, 302 n. 24; Sullivan, Phron 1961, notes to pp. 10ff. H. G. wolz, ->

(۱) (۱) سقراط در اینجا از «لذتگرایی پستی» طرفداری می کند؛ او این نظریه را در گرگیاس به شدت محکوم می کند، بنابراین تناقض آشکاری بین این دو محاوره وجود دارد: او «سقراطی است که «دانش بودن فضیلت» را فقط بر پایه ی فرضیه ی لذت انگارانه ای اثبات می کند که آشکارا با معیار اخلاقی گرگیاس و جمهوری منافات دارد» (دودس، گرگیاس، ۲۱). همان طور که ریتر گرگیاس و جمهوری منافات دارد» (دودس، گرگیاس و بندگاه را نمی توان درست دانست. قید و شرطهایی که سقراط در پروت گوراس مطرح می سازد، «لذت گرایی» او را از دیدگاه خام موردِ نظر کالیکلس در گرگیاس، به کلی جدا می سازد؛ در نظریه ی کالیکلس هیچ اشاره ای به دوراندیشی و «هنر اندازه گیری» صورت نگرفته است. حسابگری لذت انگارانه ی سقراط مستلزم خویشتن داریِ فراوانی است، در حالی که کالیکلس می گوید: «زندگیِ درست این است که عرصه را برای امیال خویش تنگ نگیریم و هیچ مهاری در برابر آنها به کار نبریم، بلکه از شهامت و هوشمندیِ لازم برای تدبیر آنها برخوردار باشیم و هر شهوتی را در حدِ اعلایِ ممکن ارضا کنیم». ۲۹

(ب) تأکیدِ این فقره به گونه ای دیگر است، اما در اصل موضع واقعی سقراط و افلاطون را در حین نگارش این محاوره نشان می دهد. گروته طرفدار شدیدِ این دیدگاه است، و هکفورث نیز صورت معتدلی از آن را قبول دارد. هکفورث می گوید: افلاطون «به طور جدی در جهتِ فهم این مطلب پیش می رود، و معنای واقعی برابری سقراطی (میان فضیلت و دانش) را، برای

→ 'Hedonism in the Prot.'in JHPh. 1967.

که پاسخی است به ای. سِز ونِسکه A. Sesonske دربارهی همان موضوع در ۱۹۶۳.

۳۹. گرگیاس ۴۹۲۵–۴۹۱۹. به ویژه توجه کنید به ۴۹۱۰ به ویژه توجه کنید به ۴۹۱۰ به ویژه توجه کنید به ۳۹. گرگیاس و پر وتاگوراس ر.ک. αποπιμπλαναι برای مقایسه ی کامل تر بین دیدگاه های گرگیاس و پر وتاگوراس ر.ک. صص ۱۶۳ بس از این.

خواننده، توضیح می دهد.» خود سقراط نتوانسته بود معیاری برای تمایز خوب ظاهری از خوبِ حقیقی عرضه کند. کوشش اولیهی افلاطون برای نیل به این معیار، همان لذتگرایی روانشناختی است. او در هنگام نگارش گرگیاس ، از این حد فراتر رفته بود. بدین ترتیب، هکفورث (و به دنبالِ او، دودس) نیز می گویند اخلاق پر وتاگوراس با اخلاق گرگیاس سازگار نیست. آصرف نظر از این، مطالب زیادی دربارهی دیدگاه او هست که با برخی از نکاتی که در این خصوص در خارمیدس گفتیم مطابقت دارد (ج ۱۳ تر جمهی فارسی، صص ۲۸۷ و بعد). به ویژه اینکه، علی رغم بی تو جهی خیلی ها، به حق می گوید: فقط سقراط است که دیگران را بر آن می دارد که بگویند هر لذتی خوب است. پر وتاگوراس و «اکثر مردم» معتقدند که لذت ها به دو دستهی خوب و بد تقسیم می شوند، ولی سقراط بر آنها می قبولاند که موضع شان با منطق سقراطی منافات دارد.

(۲) این قسمت نیز مانند کل محاوره با انگیزه ی حمله بر پروتاگوراس و در مقیاسی وسیع تر برای انتقاد از معیارهای اخلاقی سوفسطاییان نگاشته شده است؛ یعنی خود سقراط به مقد ماتِ استدلالش برای اثبات دانش بودن شجاعت و دیگر فضایل معتقد نیست. ۲۰ مبتنی بودنِ اخلاق پروتاگوراس بر باورهای مقبول، از توضیحی که او درباره ی کسب فضیلت سیاسی به وسیله ی تربیت خانوادگی، تعلیم مدرسهای، آموزش قانون ها و تماس های بین همشهریان

40. Grote, Pl. II, ch. xxi; Hackforth in CQ 1928; Dodds, G. and I. 198 n. 33. به المحن پیام مقالهی سولیوان در 1961 است. مقایسه کنید با سخن کان Kahn کنید با سخن کان Phron. 1961 است، زیرا این جمله، مقدمه یا این نیست که لذت خوب است، زیرا این جمله، مقدمه یا فرضیه ای است که به شیوه ی جدلی استادانه ای انتخاب شده است، یعنی به مثابه قضیه ای که فرضیه ای است که به شیوه ی جدلی استادانه ای انتخاب شده است، یعنی به مثابه قضیه ای که اکثر انسانها قبول دارند. سقراط می خواهد ثابت کند که شجاعت، و به طور کلی ترفضیلت، دانش است.» (اما این عقیده برای اکثر انسانها مقبول نیست، و پروتاگوراس و «اکثر مردم» در صدد انکار آن هستند. عرضه می کند، معلوم می شود. اما او این عناصر را در پرتو فلسفه ی ویژه و اصیلی تفسیر می کند که افلاطون هرگز آن را به دیده ی تحقیر نمی نگرد. ۲۲ گروته این قول را که افلاطون سرتاسر محاوره را با روحیه ی ستیزه جویانه ای تألیف کرده است، به طرز نسبتاً ناهنجاری مطرود می خواند؛ گروته به هیچ و جه ساده لوح نبود، اما عقیده داشت که محاسبه ی لذت گرایانه ای که در اینجا مطرح می شود واقعاً از آنِ خود سقراط است، وی مقام پروتاگوراس را بالاتر از این گونه اعتقادها قرار می دهد، و برای این منظور به خود افلاطون استناد می جوید. ۲۲

(۳) دیدگاه سوم از آنِ خود من است که در مقدمه ی ترجمه ی پنگوئنیِ محاوره ، مطرح کرده ام و هنوز آن را بهتر می دانم . سقراط بر اساس مقدمات خود پروتاگوراس استدلال می کند ، از اصول او در خصوص نسبیت ، تجربه گرایی ، و دیگر موارد عملی و نظری ، در این محاوره سخن گفته است ، و اند کی نیز درباره ی نسبیت مفهوم «خوب» به درازا سخن گفته رانده است (۳۴۴۵-۲) . اما (بر خلاف تبیین قبلی) افلاطون نمی خواهد به صراحت بر آن اصول حمله کند ، بلکه آنها را به بهترین و جه ممکن توضیح می دهد . پروتاگوراس خصم بود ، اما خصمی محترم ؛ و اختصاص محاوره ای برای بیان قوتِ خصم ، و نه ضعفِ او ، کار عبثی نبوده است . پروتاگوراس نه دوستِ سقراط بود و نه شاگرد او ، بلکه فیلسوفی بود کامل ، و «به اندازه ای عمر کرده بود که پدر سقراط تلقی می شد» ؛ افکار و عقاید او شکل گرفته و تثبیت شده بود ، و او در او ج شهرت زندگی می کرد . به جا نبود که موشکافی تناقض آمیزِ کامل شیوه ی سقراط را در برابر او به می کرد . به جا نبود که موشکافی تناقض آمیزِ کامل شیوه ی سقراط را در برابر او به کار گیرند . بنابراین افلاطون آن دو را به صورت مهمان هایی در خانه ی دوست

۴۲. امیدوارم این نکته را در ج ۱۱ ترجمهی فارسی روشن کرده باشم. برای خلاصهای از آن ر.ک. صص ۱۹۲ و بعد.

۴۳. به ویژه نگاه کنید به کتاب او:

مشترکشان ترسیم می کند، و کسان دیگری را نیز همراهِ آنها می آورد تا اگر روند گفتگو به جاهای تندی کشید، میانجیگری کنند. خود سقراط نیز هر کجا احساس می کند که پروتاگوراس واقعاً خشم گرفته است، کوتاه می آید (این حقیقت ناسازگاریِ صوریِ محاوره را توجیه می کند)، و پروتاگوراس بارها ابراز عصبانیت می کند، اما اعتراضهای او همگی ضرورت دارند و هیچیک از آنها نابجا نیست. مقایسه ی این روند با توهین های فراوانی که در گرگیاس رد و بدل می شود تکان دهنده است، و نشان می دهد که افلاطون در اینجا سرِستیز نداشته است. معاوره، ضمن گفتگو با هیپوکراتس (او در متن محاوره به طور جدی شرکت محاوره، ضمن گفتگو با هیپوکراتس (او در متن محاوره به طور جدی شرکت نمی کند) روشن می سازد، و در متن محاوره می تواند بی آنکه واهمه ی بدفهمی داشته باشد از تناقضگویی بپرهیزد.

نتیجهی منطقی تعالیم سوفسطاییان ـ علی رغم بی توجهی آنها تا آن زمان ـ این بود که انسان ها بر پایه ی محاسبه ی لذت گرایانه ای زندگی کنند، یعنی راهی پیش گیرند که حداکثر لذت و خوشی را برای آنها به ارمغان آورد. سقراط این دیدگاه را در قالب عقیده ی انسانی معمولی عرضه می دارد (انسانی که متوجه نیست که این راه نتیجه ی منطقی اعتقادات اوست) و سرانجام نشان می دهد که

۴۴. این عقیده، به ناچار، عاری از عنصرِ ذهنیت نیست. سولیوان (همان جا، ۱۱) می گوید: «برخی از شارحان، خصومت [میان افلاطون و پروتا گوراس] را بزرگ جلوه داده اند»، و با ولاستوس همرأیی کرده اند، کسی که معتقد است «رفتار سقراط با پر وتا گوراس بی رحمت بود اگر نگوییم پر زحمت»، و می گوید سقراط کوتولهی مردنی ای را به دنیا می آورد و پر وتا گوراس را وامی دارد که بر نابودی آن اقدام کند (۴۰۰ xxiv f.). خواننده باید خودش تصمیم بگیرد، اما تصور من این است که طرفدار مشهور لاادریگری (۳۳۵۵)، خودش نیز به خوبی می توانست به تفحص بپردازد، و سولیوان دست کم باید بپذیرد که در اینجا «اثری از یورش بر کالیکلس گرگیاس به چشم نمی خورد». به علاوه، دیدگاه او نکته ای را که در پایان محاوره آمده است، نادیده می گیرد.

سوفسطاییان نیز عقیده ای جز این ندارند. اما او پیش از این کار به اصلاح تعریف ها می پردازد؛ «رنج»، علاوه بر بیماری و فقر ، شرمندگیِ ناشی از علم به رفتار بددلانهی فرد را شامل می شود، و «لذت»، رضایت ناشی از دفاع از آزادی کشور را نیز در بر می گیرد. ۲۵ سقراط در آغاز بحث، پروتاگوراس را به دلیل طرفداری از دیدگاه عامه مورد سرزنش قرار می دهد و می گوید: در خوشی زیستن فقط زمانی خوب است که «انسان از چیزی که خوب و آبر ومندانه است لذت برد» (۲۰۵۱ καλοιз). اما «هنر اندازه گیری» خود او نیز به همان قید و شرط منتهی می شود: پیش از فرو رفتن در لذت آنی، لازم است ببینیم آیا این کار بر مجموع خوشی های ما در کل زندگی مان خواهد افزود یا نه؛ و لازمه ی حسابگری او این است که انسان از فضیلت خویشتن داری برخوردار باشد و لذت را در چیزهای خوب و آبر ومند بجوید.

اخلاق پر وتاگوراس را که بر پایهی مقدمات سنتی استوار بود می توان تحسین برانگیز دانست؛ این اخلاق نتیجهی تفکری سر راست دربارهی طبیعت انسان و امور انسانی است. اما اخلاق او ، در خصوص برداشتی که از تلوس غایت نهایی که باید به دنبالش بود داشت با اخلاق سقراط فرق می کرد. ۴۶ در

۴۵. لازم نیست بگوییم سقراط «نمونه های پستی انتخاب کرده است (ر.ک. به نظر ولاستوس در Phoenix 1969, 74f. with n-15 ) زیرا او در ادامه می گوید «و فرمان راندن بر دیگران». سقراط و افلاطون – هیچ کدام به طور کامل نتوانسته اند خود را از اندیشه ی دولتشهرهای در حال جنگ بپیرایند، و حتی در آنچه که به «شهر آرمانیِ افلاطون» مشهور شده است، یک علت برای تأسیس طبقه ی پاسداران این است که برای بهره مندی از مزایای تمدن، ضروری خواهد بود که برخی از سرزمین های مجاور را به تصرف خود درآورند (جمهوری ، ۳۷۳۵، ج خواهد بود که برخی فارسی).

۴۶. «در خود بحث به نظر می آید که تأکید حساب شده ای بر روی کلمه ی ۲ελος [تلوس] صورت گرفته است؛ این واژه تقریباً سرتاسر استدلال را قبضه می کند» (Sullivan,

مورد اختلاف این دو می توان به فایدون ۶۹a نظر افکند، فقرهای کاملاً سقراطی ۴۷ که «هنر اندازهگیری» را نیز به همانگونه که در بر وتاگوراس أمده است، مدّنظر قرار مى دهد. سقراط مى گويد: فضيلت را نبايد در تعويض لذتهای کوچک بالذتهای بزرگ و رنجهای بزرگ با رنجهای کوچک ـ یعنی در جریان صرافی صِرف ـ از دست بدهیم. ۴۸ یگانه سکهی اصیلی که می توان همهی اینها را در برابر آن از دست داد، حکمت است. شاید این سخن در اینجا مبهم به نظر آید، اما مطالبی که افلاطون در جاهای متعدد آثارش آورده است، منظور او رابه خوبی روشن میسازد. حکمت که فضیلت است، سلامت پسوخهرا - که فقط باید آن را مهم بشماریم - تضمین می کند؛ این حکمت عبارت است از علم به اینکه عدالت، شجاعت و سایر فضایل به صورتی مطلق وجود دارند؛ یعنی وجود آنها معیارهای ثابتی است که بایستی بر اساس شان رفتار کرد، نه بر اساس معیارهای ذهنی و متغیرلذت، دردیا دیگر مصلحتهای زودگذر. بدین ترتیب، لازم است که بر پایهی اصول ثابتی زندگی کنیم. لازمهی چنین زندگیای این است که فهم کاملی نسبت به آن اصول داشته باشیم. جستجوی بی پایان سقراط به دنبال تعریف ها، از اینجا ناشی می شود: شجاعت چیست؟ فضیلت چیست؟ این سؤال که فقط در پایان پروتاگوراس مطرح شده است، سؤال اصیل سقراطی است؛ یعنی نحوهی رفتار ما را در موقعیتهای گوناگون و به صورت مقطعی، مورد پرسش قرار نمی دهد، بلکه جستجویی است در خصوص و جود و ماهيتِ اصولِ ثابتِ اخلاقي.

۴۷. امیدوارم آنچه، در ج ۱۲ ترجمهی فارسی، در خصوص فلسفهی سقراط، گفتهام این جمله را به خوبی مستدل ساخته باشد.

۴۸. اگر توده ی مردم از برخی شهوت ها اجتناب می کنند، علتِ آن بیمی است که از عواقب آنها، مانند بیماری یا فقر، دارند (۳۵۳ d-e). در فایدون ۸۲ دبه صراحت می گوید: عاملِ پرهیز فیلسوف، اینگونه ملاحظات نیست.

اگر سقراط ثابت كند كه لذت و خوبئ يك چيز هستند، به آساني مي تواند نشان دهد که ـ به عبارتِ پروتاگوراس «بر اساس فرضهاي مورد توافق» ـ شجاعت را می شود به دانش بازگردانید. پروتاگوراس این نظریه را اندکی مشكلتر تصديق ميكند، او در اين مرحلهي نهايي، نظريهي مذكور رابا نمونه های ملموسی توضیح نمی دهد؛ یعنی این نظریه را که در انتخاب شیوهی عمل، بایستی مقدار کلی لذت و درد را، در حال و آینده، مورد ارزیابی قرار داد. آنچه انسان شجاع در نظر دارد فقط مشكلات و مخاطراتِ آني نيست، بلكه او میان پیروزی و شکست، آزادی و بردگی، یا در سطح فردی، میان بزرگواری یا عزت نفس و خواری، دست به انتخاب می زند. سقراط، نکتهی مربوط به لذتهای حال و آینده را به سرعت کنار می گذارد (۳۵۶ a۵)؛ این سخن که انسان در هنگام مواجهه با درد یا لذت، می تواند فقط با داوری عقلانی محض، و بدون دخالت عواطف، تصميم بگيرد، از بصيرت روانشناختي بالايي حكايت نمی کند. همین قول، اعتقاد واقعی کسی بود که می گفت «فضیلت دانش است» و با این ایمان تن به اعدام داد که «هیچ چیز به انسان خوب آسیب نمی رساند». اگر او نتوانست پیچیدگی شخصیت دیگران را دریابد، علت این بود که هیچ شخصیتی به اندازهای شخصیت خودش، اندیشهی او را به خود مشغول نمىداشت.

نتیجه .اگر بر پروتاگوراس از دیدگاه درسهای فلسفی اش بنگریم، شاید آن را وصله ی ناجوری از استدلالهای ناچیز ، حاشیه گویی های بی ربط، شروعهای نابجا و مغالطه های آشکار تلقی کنیم .اما، اگر آن را به عنوان نمایشنامه ای بخوانیم که ملاقاتِ اندیشمند انِ متشخص و بر جسته ی دوره ای در خشان را در حال منازعه ی علمی به تصویر می کشد، احساس دیگری درباره ی آن خواهیم داشت. پروتاگوراس را باید بدین صورت خواند. بحث جدی درباره ی ماهیت

فضیلت، و چگونگی اکتساب آن را، همان طور که پروتاگوراس می گوید، باید برای فرصتی دیگر عمول کنیم و، می توان افزود: برای انجمنی دیگر ؛ زیرا در محیطی که عده ای از سوفسطاییان گرد آمده اند و با هم به رقابت می پردازند نمی توان پاسخی برای این پرسش به دست آورد. و از این روست که به منون می پردازیم.

## aięu

تاریخ ابا منون به مرحله ی تازه ای وارد می شویم که پس از محاورات اولیه ی سقراطی و پر وتاگوراس قرار دارد؛ و عقیده ی معقولِ برخی از پژوهشگران این است که افلاطون پس از اولین دیدارش از ایتالیا و سیسیل در سال ۳۸۷، به معرفی عناصر فیثاغوری (مرگناپذیری، تناسخ، خویشاوندی طبیعت، ریاضیات) پرداخته است. این افکار در گرگیاس نیز دیده می شود، محاوره ای که به عقیده ی اکثر محققان، نزدیک به منون ولی مقدم بر آن است (از جمله: دودس، گرگیاس، برگیاس، در مورد تقدم منون بر اثوتودموس، دیدگاههای موافق و

۱. به طور کلی نگاه کنید به ویرایش بلوک ۲۰ـ۱۰۸.

مانند نستله (Prot 44) و بلاک ۱۱۵ و بعد. از سوی دیگر، نظر موریسون (Prot 42f.)
 این است که افلاطون منون، گرگیاس و حتی فایدون را پیش از اولین سفر ایتالیا نوشته است و محتویات این محاورات، نشان دهنده ی تماس با فیثاغوریانی است که در سرناسر یونان پراکنده شده بودند.

مخالف تقریباً برابرند، اما همه قبول دارند که این محاوره قبل از گروهِ میانیِ فایدون، جمهوری، میهمانی و فایدروس نگاشته شده است. آراء پژوهشگران در خصوص تاریخ مطلق آن، بین ۳۸۶ و ۳۸۲ متغیر است. ۲

تاریخ نمایشی . این تاریخ را می توان ۴۰۳ یا اوایل ۴۰۲ دانست، یعنی پس از دوباره روی کار آمدن دموکراسی، که آنوتوس از رهبران حزب حاکم بود (مقایسه کنید با ۹۰ ه) و دلایل سیاسی ای دیدار منون از آتن و اقامت او با آنوتوس را توجیه می کرد. (افلاطون در ۹۰ ه می گوید منون مهمان آنوتوس بوده است.) منون در بهار ۴۰۱ در حمله ی کوروش شرکت کرد، و دیگر بازنگشت. بنابراین، می توان گفت، این گفتگو حدود سی سال پس از آن تاریخی صورت گرفته است که در پر وتاگر راس ترسیم می شود. اتهام سقراط از سوی آنوتوس و دیگران، خیلی دور نیست؛ و این قضیه، توان نمایشی سخنان آنوتوس در ۹۴e، و سخنان سقراط در پایان محاوره را دو چندان می سازد.

صحنه و شخصیت ها. محل گفتگو مشخص نشده است، اما چون منون به آتن آمده است و در خانه آنوتوس به سر می برد، و خود آنوتوس، در حین گفتگوی سقراط و منون، به طور اتفاقی به آنها ملحق می شود (۸۹e)، می توان گفت این

۳. تامیسون در ۱۹۰۱ (منون ، Liii )، آن را بعد از فایدروس ، اما قبل از بقیه ، قرار داده است.

۴. درباره ی اشارات تاریخی خود محاوره، ر.ک. به بلوک، همان جا، و به مقاله ی استادانه ی موریسون درباره ی زمینه های تاریخی آن در 1942 CQ. بی ثباتی مبنا قرار دادنِ این اشارات برای تعیین تاریخ محاوره از اینجا معلوم می شود که به نظر تروس (۲۸۲ این اشاره به ایسمنیاس در ۹۰۵ نشان می دهد که منون پیش از اعدام او در ۳۸۲ تألیف شده است، اما کروازه (ed. 231 Budé) معتقد بود که اگر اعدام ایسمنیاس در گذشته ای نزدیک صورت نگرفته بود، افلاطون به یاد او نمی افتاد.

۵. برای جزییات ر.ک. بلوک، ۲ - ۱۲۰، و مقالهی موریسون در ۱۹۴۲ که مبنای آن است.

بحث در خانه ی او صورت گرفته است. <sup>۶</sup> درباره ی آنوتوس لازم نیست بیش از این چیزی بگوییم. <sup>۷</sup> منون از اشرافیان تسالی است (ملازمان زیبادی با خود آورده است، ۸۲۵)؛ آنگونه که از محاوره برمی آید، جوانی است زیبا، مغرور و متکبر؛ و بذله هایی که سقراط در خصوص این صفات دارد از ویژگی های جالب این محاوره است. اما او گرگیاس را ملاقات کرده و تحت تأثیر بر جستگی هایش قرار گرفته است؛ و همین امر باعث شیفتگی او به مباحث دلربای سوفسطایی شده است. به علاوه، او که جوانی است بلند همت، می خواهد بداند که آرته را چگونه به دست می آورند، یعنی همان کیفیت فریبنده ای را که موفقیت و شکست هر فردی به آن بستگی دارد. برخی از سوفسطاییان مدعی تعلیم آرته هستند، اما گرگیاس به ریش آنها می خندد (۹۵c). نظر سقراط چیست؟ در واقع، اجل امان نداد تا منون پاسخ مناسبی به دست آورد. کسنوفون در آنباسیس، شخصیت نداد تا منون پاسخ مناسبی به دست آورد. کسنوفون در آنباسیس، شخصیت رفین نوانی، یعنی کله آرخوس Clearchus د شمنِ سرسخت منون ـ نشأت گرفته بونانی، یعنی کله آرخوس Clearchus ـ دشمنِ سرسخت منون ـ نشأت گرفته باشد. <sup>۸</sup>

۶. نمی دانم چرابلاک (۱۲۰) و کسانی دیگر، این احتمال را «بسیار ضعیف» دانسته اند. این فرض دست کم خیلی محتمل تر از تفکرات خیالبافانه ی بلوک است، مبنی بر اینکه آنوتوس از اول (در ورزشگاه) در کنار آن دو بوده است، اما دورتر از گوش رسِ آنها. به عقیده گروبه (۲. 231 می این ورودِ ناگهانی آنوتوس «زشت ترین قسمت فن نمایشی در آثار افلاطون محسوب می شود»، و ویلاموویتس (۲. 279) داغ ننگِ «ضعف هنری» را بر جبین این فقره می نهد. اما، اگر محل گفتگو را خانه ی خود آنوتوس بدانیم، این خرده گیری ها برطرف می شوند. اینکه گفتگو در بیرون از دروازه ها بوده است چیزی را اثبات نمی کند، و اعتراض کروازه (231 Budé) نیز بی ثمر است.

۷. ر.ک. ج ۱۲ تـر جمه ی فارسی، ص ۱۰۹. گزارشهای ساده ی مربوط به او را مـی تـوان در ویرایشهای تامپسون (xxi-xxiv) و بلوک (۸-۱۲۶) ملاحظه کرد.

۸. برای مطالعه ی بیشتر ر.ک. به تامپسون xii-xx، بلوک ۶−۱۲۲. افلاطون منش ویژه ی منون را در طول محاوره با مهارت و روشنی ترسیم کرده است، و به آسانی نمی توان عدم بصیرت →

## محاوره

(به صورت نمایش مستقیم)

منون این پرسش ضروری را در پیش سقراط مطرح می کند: آیا فضیلت آموختنی است، یا در اثر تمرین به دست می آید، یا موهبتی است طبیعی، یا چیزی دیگر؟ ۹ پاسخ سقراط موجب حيرتِ منون مي شود: من حتى نمى دانم فضيلت چه چیزی هست، چه رسد به اینکه چگونه به دست می آید. منون ـ که پیر و گرگیاس است (ج ۱۱ ترجمه ی فارسی، صص ۱۷۲ و بعد) به او می گوید: فضیلت مرد الفاست و فضیلت زن ب، فضیلت برده ج، و همین طور . برای هر سنی و هر شغلي، فضيلت خاصي وجود دارد. سقراط مي گويد آنچه آنها لازم دارند سیاههای از فضیلت های مختلف نیست بلکه صورت یا کیفیت مشترکی است که باعث می شود همهی آنها افرادیک چیز ، فضیلت، باشند؛ بر همان سیاق که در تعریف یک نوع طبیعی بایستی صفات نوعی آن را متذکر شویم، نه اینکه بگوییم افراد آن نوع، از حیث اندازه یا رنگ، گونهگون هستند. همین طور، سلامتی یا نیرومندی نیز «صورت» واحدی دارند، خواه در مرد باشند یا در زن. تصور منون این است که قضیهی فضیلت فرق می کند، اما وقتی با اصرار سقراط رو به رو می شود، می گوید: فضیلت یعنی «قدرتِ حکومت بر مردم». سقراط باز هم به او نشان می دهد که این تعریف نیز چیزی جز ذکر مصداق نیست، زیرا در مورد كودكان و بردگان كاربرد ندارد؛ منون تا حدودي پيروسنت است او قبول

<sup>-</sup> ویلامرویتس را در این سخن وی دریافت که افلاطون ابداً شخصیت ها را توصیف نمیکند»، یا بی بسیرتی بلاک (۱۲۵) را که ضمن پیروی از او می گوید: منون شخصیت «نمونهای» محسوب نمی شود.

۹. درباره ی طبیعتِ آرته و دیدگاه های رایج آن زمان در خصوصِ نحوه ی اکتسابِ آن ر.ک. ج ۱۱ ترجمه ی فارسی، بخش ۴.

می کند که حکومت بایستی عادلانه باشد، «زیرا عدالت نیز فضیلت است». سقراط، با ذکر نمونههایی از تعاریف رنگ و شکل، منون را متوجه می سازد که تعریف را بایستی به بیانی عرضه داشت که برای شنونده مأنوس باشد؛ و منون تعریف بعدیِ خود را بدین صورت پیشنهاد می کند: «تمایل به چیزهای خوب و توانا بودن برای اکتساب آنها». سقراط او را قانع می سازد که هرکسی خواهان چیزهای خوب است، بنابراین فضیلت یعنی تواناییِ به دست آوردنِ آنها. منون در پاسخ سؤالِ سقراط، می گوید منظور او از «چیزهای خوب»، سلامت، ثروت، احترام، قدرت و امثال آنها است، ولی این همه را بایستی به شیوه ای عادلانه به دست آورد، یعنی همراه با چیزی که خودش بخشی از فضیلت است؛ بنابراین دوباره به نقطه ای رسیدیم که آغاز کرده بودیم.

منون اعتراف می کند که سردرگم شده است، و سقراط همچون ماهی چهارگوش - که شباهت صوری نیز به آن دارد - ذهن او را بی حس کرده است. به عقیده ی سقراط، نادانی خود اوست که بر منون نیز سرایت کرده است. خود او نیز پاسخ را نمی داند، اما می خواهد با یاری منون به جستجوی آن بپردازد. آهنگ محاوره تا اینجا همان است که در محاورات اولیه سقراطی ملاحظه کردیم؛ گفتگو با شکست ظاهری مواجه شده است، ولی منون درسهای روش شناختی فراوانی آموخته است. اما از اینجا به بعد با چرخش تازهای رو به رو می شویم، منون نکتهای را مطرح می سازد که سقراط آن را جدلی توصیف می کند: او چگونه می تواند در جست جوی چیزی که نمی شناسد گام بردارد؟ اگر چیزی را که در مطلوبِ اوست، یعنی متوجه شود که این همان چیزی است که، بنا به فرض، مطلوبِ اوست، یعنی متوجه شود که این همان چیزی است که، بنا به فرض، نمی شناخت؟ سقراط این پرسش را آشنا قلمداد می کند و آن را به صورت دیگری که مورد قبول منون است باز می گوید: هیچ کس نمی تواند چیزی را که می داند و چیزی را که می داند و چیزی را که نمی داند و چیزی را که می داند و چیزی را که می داند و چیزی را که نمی داند، جستجو کند اگر بداند نیازی به جستجو نخواهد داشت،

واگر نداند، حتی نخواهد دانست که به دنبال چه چیزی باید گام بردارد. اسخن سقراط چهره ی کلی بحث را دگرگون می سازد و آن را به صورتی در می آورد که در محاوراتی که تا اینجا بررسی کردیم، نظیری ندارد. او به آراء برخی از بزرگان دین و شاعران در خصوص جاودانگی روح انسان متوسل می شود؛ آنها می گویند روح انسان دورههای مختلفی از زندگی را در عالم بالا طی کرده است، و «هر چیزی را که در آنجا» در خصوص هر دو قلمرو [این جهان و آن جهان] «هست» نظاره کرده است. بنابراین، یاد گرفتن یا کشف کردن همان بازیابی یا تذکرِ چیزی است که از پیش می دانستیم. از آنجا که کل واقعیت (فوسیس) به هم مربوط است، یاد آوریِ یک چیز اگر با کوشش شایسته ای همراهی شود می تواند به کشفِ دوباره یامام چیزهای دیگر منتهی شود.

منون از سقراط میخواهد که این مطلب را مستدل تر سازد، و سقراط یکی از غلامان بی سواد منون را فرا می خواند و نشان می دهد که چگونه می توان پاسخ

۱۰ من به هیچ وجه نمی توانم با کوشش جی . مُلاین J. Moline برای باژگون کردن تفسیر رایجِ این فقم (Phron. 1969) موافقت کنم . فقط اندکی از تحریفهای او را یادآوری می کنم ، سقراط فقم (۱۹۵۰ است به تعلیم» منون بپردازد (ص ۱۱۵) ، آخرین چیزی که سقراط همیشه مدعی بوده است! بلکه ، او از منون یاری میخواهد (۱۱۵ یاری خواسته است به ۳۴۸۵ و از منون یاری میخواهد (۱۱۵ یاری خواسته است ، ۳۴۸۵ – ۳۴۸۵ ممان سیاق که در پر وتاگوراس از او [پروتاگوراس] یاری خواسته است ، ۳۴۹۵ – ۳۴۸۵ مقایسه کنید با لاخس ۱۸۹۵ ، ۳۳ ترجمه ی فارسی ، ص ۲۲۱) . هیچ اثری از طعین و ریشخند، در سئوالات منون دیده نمی شود، و هیچ شاهدی بر تردید او در نیت خیر سقراط دلالت نمی کند (ص ۱۵۶) و این سخن که تذکر منون پارادوکس محسوب نمی شود زیرا به صورت سه سؤال در می آید، حایزِ هیچ اهمیتی نیست (ص ۱۵۷) . آنها سئوالات خطابی ای هستند که به صورت های مختلفی بیان می شوند ولی هیچ تغییری در معنا ایجاد نمی کنند («تو نمی توانی» به جای «چگونه می توانی؟») ، و استدلال در همان سطحی نیست که اثوتودموس و دیونوسودوروس «اثبات می کنند» که نه دانایان می توانند متعلم باشند و نه نادانان (ص ۱۰۲ کتاب حاضر) . درباره ی اشتباه منون در خصوصِ بازگرداندن هر دانشی به «شناختن از راه آشنایی»، درک به سخنان اپرت Ebert در 1973 Man and World 1973 .

صحیح مسئلهای هندسی را بدون تعلیم چیزی، و فقط از راه پرسش، به یاد آورد؛ سقراط مدعی است که این پرسشها فقط دانشی را که از پیش در ذهن او به صورت پوشیده هست، آشکار می سازد. حالا وقت آن است که به پرسش اصلی بازگردند: «فضیلت چیست؟»؛ اما منون ترجیح میدهد که یکسره به سراغ مسئلهی اصلی او، یعنی آموختنی بودن فضیلت، بروند. سقراط این کار را از حیث روش شناسی نادرست می داند، اما پیشنهاد می کند که بحث خود را بر یایهی یک فرضیه پیش ببرند: کدامین فرضیهی مربوط به ماهیت فضیلت، به آموختنی بودنِ آن منتهی میشود؟ در پاسخ باید گفت آنگاه که فضیلت صورتی از دانش باشد، زیرا فقط دانش را می توان از راه تعلیم یاد داد. بنابراین به عقیده ی سقراط، در مرحلهی بعدی باید روشن کنیم که آیا فضیلت دانش است یا نه. آن دو به توافق مى رسند كه فضيلت هميشه خوب است و هيچ وقت نمى تواند به زیان کسی منجر شود. اما چیزهایی را که معمولاً خوب می دانند ـ سلامت، ثروت، و حتى برخى كيفيتهاى معنوى ـ به طرز ناصحيح هنم مى شود به كار بُرد. فقط استعمال صحيح است كه مي تواند ما را نسبت به سودمندي آنها مطمئن سازد، ۱۱ و این مهم نیز فقط در سایهی دانش یا حکمت تحقق می یابد. تنها چیزی که همیشه خوب است همان دانش است، بنابراین فقط دانش فضيلت است.

بسیار خوب، اما آیا تجربه نیز این استنتاج نظری را تأیید می کند؟ اگر فضیلت آموختنی باشد، احتمالا آموزگارانی هم به تعلیم آن مشغول خواهند بود، اما آیا چنین کسانی و جود دارند؟ در این هنگام، آنوتوس وارد می شود و آنها پاسخ سؤال را به او محول می کنند. آنتوس سوفسطاییان را به شدت طرد می کند، و

۱۱. سقراط این مطلب را در اثوتودموس ۲۸۱۵ ـ ۲۸۰۰ نیز مطرح می سازد. در ج ۱۲ ترجمه ی فارسی صص ۲۶۲ و بعد نشان داده ایم که این استدلال صبغه ی سقراطی دارد. شاید او در اثر تعلیم پرودیکوس به این باور رسیده است. ر.ک. [افلاطون] ادوکسیاس ۳۹۷e.

توصیه می کند که بهتر است منون در این مورد به اندرزهای هر آتنی سرشناسی گوش سپارد. وقتی سقراط نکته ای را که در پر وتاگوراس (۳۱۹e)، در خصوص ناتوانی بزرگان آتن در تعلیم فضیلت ـ حتی به فرزندانشان ـ گفته بود، در اینجا نیز تکرار می کند، آنوتوس او را به لکه دار کردن شخصیت آنها متهم می سازد و با عصبانیت کنار می کشد. ۲۱

سقراط دوباره بحث رابا منون پیش می برد، آنها ابتدا قبول می کنند که این موضوع بسیار مبهم است، و ادعای سوفسطاییان در خصوص تعلیم فضیلت دست کم تردیدپذیر است. ۱۳ شاید آنها به خطا تصور کرده اند که فقط دانش به کردارِ صحیح رهنمون می شود. در موردِ باورِ درست چه می توان گفت؟ باورِ درست، تا زمانی که در شخص حضور دارد، به اندازه ی دانش، کارآمد است. فرق دانش با باور درست این است که باور بر اعتماد مبتنی است، فی المثل آنگاه که راهِ رسیدن به محلی را برای کسی که گذرش بدان جا نیفتاده است بگوییم. آن کس که دانش دارد، مانند کسی است که راهِ مورد نظر را گام به گام پیموده است. ۱۰ دانش از راهِ «به کار بستن عقل» به دست می آید، کسی که دانش دارد نه

11. به عقیده ی سقراط، شاید علت خشم آنوتوس این است که تصور می کند آن سخنان بر ضد شخص او ایراد می شود. داستان معاصری (کسنوفون، دفاعیه ۳۱-۲۹) حاکی است که سقراط از وی به خاطر پرورش پسرش در پیشه ی خودش، یعنی دباغی، انتقاد کرده و گفته بود اگر استعدادهای فرزند به خوبی هدایت نشوند، به سرنوشت بدی مبتلا خواهد شد؛ البته او بر اثرِ بدمستی چنین شد.

17. اگر پروتاگوراس را در نظر بگیریم، شگفت می نماید که ادعای او را در خصوصِ تعلیم فضیلت به این آسانی مردود می شمارند. شاید یکی از دلایل انتخاب منون برای گفتگو با سقراط در این محاوره، همین است؛ منون شاگرد گرگیاس است، و گرگیاس مدعیان تعلیم فضیلت را به باد استهزا می گرفت (۹۵c). این بی توجهی افلاطون [به پروتاگوراس] را بایستی از نظر نمایشی معقول بدانیم.

۱۴. بی تردید مثال راو لاریسا (۹۷ a-b) تمثیل روشنگرانه ای بیش نبوده است (و تمثیلی به جا و شایسته). نباید درباره ی ماهیت متعلقات شناخت در برابر متعلقات عقیده، نتایجی از این ->

تنها به هستی چیزی علم دارد بلکه به علت و جود آن نیز آگاه است (این دانش، به عقیده ی سقراط همان فرایند یادآوری است). عیبی که باورِ درست دارد بی ثباتیِ آن است؛ کسی که راهِ درست لاریسا را به او نشان داده اند، ممکن است به کس دیگری برخورد که راهی را بر وی نشان دهد، و او سخن شخص دوم را قانع کننده تر بیابد، و بیراهه رود. همچنین نمی توان آن را به خوبیِ دانش بر دیگران آموخت. فضیلت سیاستمدارانِ ما این گونه است، نوعی غریزه، شهود، یا موهبتی آسمانی از نوع موهبت انبیاء است، که از راه تفکر به دست نیامده و زاده ی تعلیم یا توانایی طبیعی نیز نیست. اما اگر سیاستمداری بتواند دیگران را نیز مانند خودش گرداند، حکمتِ واقعی از آنِ او خواهد بود و او را باید به منزله ی انسانی واقعی در میان اشباح غیرحقیقی تلقی کنیم.

نتیجه گیری کنونی ما بایستی همین باشد، اما فقط در صورتی به کشف حقیقت نایل خواهیم آمد که پیش از پرداختن به چگونگی کسب فضیلت، سعی کنیم ماهیتِ خود آن را معلوم سازیم.

## شرح

طرح جدید. منون را چکیدهای از همهی محاورات افلاطون دانسته اند. محاوراتی که پیش از آن هستند ظاهری منفی و مخرب دارند؛ محاورات بعدی، اثباتی و سازنده هستند. در منون، روش سقراطی ابتدا به نتیجه ای ویرانگر منتهی می شود، و سپس بر ما معلوم می شود که این پیرایشِ توهمِ نادرستِ شناخت، مقدمه ای است ضروری، برای جستجوی مثبتِ آن، با در جه ای از امید به موفقیت. موضوعات بر جستهی محاوره عبارتند از روش فلسفی و ماهیت

ح مثال اخذ کنیم. این سخن به نظر من هم درست است و هم مهم، اگرچه بعضی ها (از جمله ریست Rist در Phoenix, 1967, 284) نظر دیگری دارند.

شناخت؛ و به نظر می آید که سقراط این بار می خواهد نظریه ی مثبتی را درباره ی آنها عرضه بدارد و اثبات کند. حتی می توان گفت افلاطون در اینجا به طور عمدی، فراتر از سقراطِ تاریخی می رود و مبنای فلسفی ویژه ای برای تعالیم او فراهم می آورد. و این جریان در ۸۱۵ صورت گرفته است، آنجا که سقراط با جدیت غیرعادی ای ادعا می کند که می تواند از این سخن دفاع کند که امکان یادگیری را فقط با توسل به باورهای مذهبی می توان توضیح داد.

آرتهی کسانی چون منون. این موضوع از آن پروتاگوراس است: آیا می توان آرته را آموخت؟» و غالباً برای ما آسان نیست که منظور جوان جاه طلبی چون منون را از این کلمه که معمولاً «فضیلت» ترجمه می شود در نظر آوریم. آرته «نوعی مهارت و فضیلت است که انسان ها را برای تصدی حکومت یا اداره ی شهر، مراقبت از والدین، و پذیرایی و مشایعتِ شایستهی مهمانان توانا می سازد». ۱۵ اولین تعریف منون برای فضیلت این است: «توانایی بر حکومت» (۷۳۲)

استدلال در قالب شخصیت. اولینِ بخشِ عمده ی محاوره ـ که به اعتراف منون بر بی حسیِ عقلانی اش در ۸۰ه - ۸۰ منتهی می شود ـ مهارت فوق العاده ی افلاطون را برای درهم آمیختن روش و محتوا آشکار می سازد. او ، با و جود آشفتگی برخی از مفسرانش، رساله ای در منطق و رساله ای دیگر در اخلاق ننوشت، بلکه به نگارش محاورات اصیلی پرداخت که در آنها توانایی درکِ نکته ی آشکار روش شناختی، نه تنها تحت تأثیر هوشِ طرفین گفتگو قرار می گیرد، بلکه از کل شخصیت و

۱۵. ۱۵. ۹ ۱ه. مقایسه کنید با پر وتاگو راس ۳۱۹۹ – ۳۱۸۰ ارسطو می گوید ( اخلاق نیکوماخوسی ۲ مقایسه کنید با پر وتاگو راس ۱۹۳ – ۳۱۸۰ از جمله ی فضایل می شمارد ـ ا۲۳۵ (۱۱۲۳۵ عبارت است از ξενων υποδοχαι και αποστολαι.

۱۶. او این تعریف را نیز از گرگیاس آموخته است. مقایسه کنید با گرگیاس ۴۵۲.

نگرش آنها نسبت به زندگی اثر می پذیرد. منون جاه طلبی و خود خواهی را با عقاید دست دومی که از گرگیاس برگرفته است و با بقایای احترام به اخلاق سنتی در هم مى آميزد. او مى دانست كه آرته هم استعمال عام دارد و هم استعمال خاص؛ و همین عامل باعث می شود که او در معرض انتقاد سقراط، مبنی بر خلط میان برشمردن افراد و عرضهی تعریف کلی قرار گیرد. اگر منون ثبات گستاخانهی کالیکلسی را پیشه می گرفت، می توانست خودش از مخمصه های زیادی برهاند؛ بدین صورت که می گفت آنچه او «فضیلت مرد» می خواند فقط نوع خاصى از فضيلت است كه او در پىاش هست، يا به رسميت مىشناسد، آنگونه که نیکیاس در لاخس منکر فضیلت شجاعت برای کودکان گردید (ج ۱۳ ترجمهی فارسی ص ۲۱۹).۱۷ همچنین، کسانی چون کالیکلس که فضیلت را «توانایی به دست آوردن چیزهای خوب» می دانستند، با الحاق قید «عادلانه» موافقت نمی کردند، و خودشان را در معرض این اتهام قرار نمی دادند که بر خلاف اصول منطقی، بین جزء و کل خلط می کنند و معرّف را در معرّف می گنجانند. به علاوه، آنگاه که سقراط می گوید تعریف کردن یک مفهوم عام به این معنی نیست که بگوییم آن مفهوم انواع گونهگونی دارد و سپس هریک از آن انواع را به صورت جداگانه توصیف کنیم، و این مطلب را با آوردن نمونه هایی از انواع طبیعی (زنبور عسل، ۷۲b)، و در مورد سلامتی، اندازه و نیرو توضیح میدهد، منون ابتدا این اعتراض را مطرح می کند که موردِ فضیلت غیر از آن موارد است. منون حريف سقراط نيست، امّا اين اعتراض او فقط حاصل كندذهني اش نيست، بلکه از تعالیم استادش گرگیاس سرچشمه می گیرد. ۱۸ سقراط تأکید می کند که ما

۱۷. در پروتاگوراس ، انتقالِ پروتاگوراس از ۱۹ مبه ۳۲۵a) میچگونه توضیحی صورت میگیرد.

۱۸. ارسطو، سیاست،۱۲۵ هـ ۱۲۶۰ ر.ک. ج ۱۱ ترجمه ی فارسی، صص ۱۷۳ و بعد و ج ۱۲، صص ۲۱۲ و بعد و ج ۲۱، صص ۲۱۲ و بعد. در ج ۱۷۴، ۱۱ نمونه ای از تعریفِ شمارشی را از آثار خود گرگیاس نقل →

فقط می توانیم نام واحدِ فضیلت را بر اساس این فرض به کار بریم که آن نام جانشین ذات یا صورتی واحد و تعریف پذیری بدانیم، صورتی که در تمام مصادیق فضیلت یکسان باقی می ماند؛ او با این تأکید نه تنها درسی منطقی می دهد، بلکه، بر خلاف اخلاقی بی انسجام سوفسطاییان، بر وجود شاخص اخلاقی مطلقی نیز تأکید می کند.

تعریف سقراطی . در جلد ۱۲ ترجمه ی فارسی ۲۵-۲۱۷ ، درخواست تعریف از سوی سقراط را به تفصیل توضیح داده ام . اما چون این درخواست در اینجا به صورتی کامل تر و با تأکید بر روی روش صورت گرفته است، به جاست خاطرنشان کنیم که کل این فرض که ما نمی توانیم چیزی درباره ی X بدانیم مگر اینکه به چیستی آن علم داشته باشیم، یعنی بر تعریف آن توانا باشیم، «مغالطه ی سقراطی» نام گرفته است؛ و باز به جاست که یک یا دو مورد از اعتراضات وارد بر آن را ذکر کنیم. ۱۹ همان طور که فِلو ( Introd. 312 ) گفته است، مغالطه در این حقیقت نهفته است که برای «دانستن چیستی X» دو معنی و جود دارد، که تواناییِ عرضه ی تعریف رضایت بخشِ X حتی معنای اولِ آن نیز محسوب نمی شود. ارائه ی تعریف همان معنای بازشناختیِ دانستن است، یعنی «تواناییِ به نمی شود. ارائه ی تعریف همان معنای بازشناختیِ دانستن است، یعنی «تواناییِ به کار بردن درستِ واژه ی X در موارد معمولی و ویژه». به علاوه، جای بسی شگفتی

## -- کردهام.

۱۹. برای بحث کامل تر می توان به سخنان ام. آندیک M. Andic در منون براون، ۲۹۱ و بعد مراجعه کرد، او در آنجا سه اعتراض را که فیلسوفان قرن حاضر بر آن دیدگاه وارد می سازند، مورد نقل و بررسی قرار می دهد. نیز ر.ک. کروس و وُزلی، جمهودی ۳۵–۶۳. گیچ Geach در 1972 مورد نقل و بررسی قرار می دهد. نیز ر.ک. کروس و وُزلی، جمهودی آست و شرف فیلسودی آب همالطه ی سقراطی تاخته است، و جی. سانتاس G. Santas در 1972 کو سقراط در آله دفاع از سقراط برخاسته است. از جمله سخنان او این است که سقراط در اثونوفرون ، فقط چیزی را از اثوتوفرون می خواهد که خودش را نسبت آن دانا می خواند، یعنی معیاری کلی برای این داوری که آیا فلان کار دیندارانه هست یا نه.

است که لاخس نتواند تعریف رضایتبخشی از واژهی «شجاعت» عرضه کند، در حالی که هر کجا با مصادیق شجاعت رو به رو شود بدون خطا باز می شناسد.

اعتراض دیگر از آنِ رابینسون (£ Essays 32 f) است که میگوید: پیش از درخواستِ تعریف X باید این سؤال را مطرح کنیم که آیا X همیشه به یک معنانباشد. معناست، یا دست کم متذکر شویم که ممکن است همیشه به یک معنا نباشد. سقراط به منون میگوید: چون او تعدادی از اشیاء را به یک نام مینامد، بایستی عنصر مشترکی در همهی آنها و جود داشته باشد؛ ولی این پرسشِ ظاهراً مقدم را مطرح نمیسازد که آیا ما نامِ واحد را در مورد هر کدام از آنها به یک معنا به کار می بریم.

در خصوص اعتراض دوم، باید بگوییم سقراط به خوبی می دانست که ملتهای مختلف (یا حتی یک ملت در زمانهای مختلف) معانی مختلفی را ازیک کلمه قصد میکنند. (ر.ک. ج ۱۲ ترجمهی فارسی، صص ۲۰۶ و بعد، و نقل قولهایی از کسنوفون و افلاطون در ج ۱۱، ص ۱۳.) اما او این استعمال را نادرست می دانست زیرا آنها این کار را ناآگاهانه انجام می دهند، و از این رو ابهامهایی در اندیشههایشان و روابطشان با یکدیگر به وجود می آورند. به عقیدهی سقراط، زیاد مهم نیست که به جای ابهام فوق، این قول را بپذیریم که یک واژهی اخلاقی معانی (یا کاربردهای) متعددی دارد، زیرا نظم اخلاقی در هر حال بر پایهی وحدتِ کاربرد کلمات استوار است. واژهای چون آرته ، در اصطلاح شناسی جدید، بار عاطفی دارد. هر معنایی داشته باشد، همگان آن را صفتی خوب و خواستنی می دانند؛ و اگر بدانیم که کسی آن را برای قدرتِ حکمرانی به کار میبرد، و دیگری برای کسب خوبی های دنیوی، و سومی برای موهبتهای عقلی، و چهارمی برای پرهیز از خودپرستی، این دانش برای ما، در مطالعهی آن به عنوان آرمان یا شاخصی خواستنی، کمک زیادی نمیکند. بى تردىد سقراط، بر خلاف منتقدانش، با اين باور سخن مى گفت كه معياري به نامِ فضیلت وجود دارد، و آن چیزی نیست که ما به دلخواهِ خود وضع کرده باشیم، بلکه چیزی است که واقعاً وجود دارد و ما باید آن را کشف کنیم؛ و سقراط آن را واحد می دانست. اما او، حتی با وجود این وضع که گفتیم، آن «سؤالِ مقدم» را به صورتی در پر وتاگوراس مطرح می سازد که بخش عمده ی آن پژوهشی طولانی در مورد این سؤال است که آیا فضیلت واحد است یا کثیر. و چنین نیست که افلاطون همیشه به مطالبه ی تعریف از دیگران بپردازد و آنها را دچارِ حیرت سازد. او در گرگیاس (۴۶۳۵) می گوید: تا زمانی که منظور خود را از واژه ی سخنوری روشن نساخته ایم، نباید درباره ی خوبی یا بدی آن بحث بکنیم؛ ابتدا باید بگوییم که منظور مان چیست ؟۲۰

افلاطون اهمیت به توافق رسیدن بر سرِ تعریف، برای خاطرِ پیشبرد بحث، را در سوفسطایی ۲۱۸b-c متذکر شده است، آنجا که میهمان پیشنهاد می کند که ابتدا بر سرِ چیستی سوفسطایی به گفتگو بپردازند و منظور خودشان را از آن واژه روشن سازند؛ «زیرا من و شما تا اینجا فقط درباره ی لفظ، اتفاق نظر داریم؛ شاید در واقع هر کدام از ما معنای ویژه ای را برای آن در نظر گرفته ایم، اما همیشه بهترین راه این است که، به وسیله ی گفتگو، درباره ی واقعیت به توافق برسیم، نه اینکه هیچ بحثی صورت ندهیم و فقط به اشتراک لفظی قناعت کنیم». این سخنان با هشدار سقراط در گرگیاس (۴۵۴c) سازگار است: «نباید در بیان

۰ ۲. افلاطون از این نظر، جانشین بر جسته ای دارد. راسل مقاله ای را (ر.ک.. 160. فیل دارند که همگان قبول دارند که همگان قبول دارند که حکمت به موازات دانش افزایش نیافته است. «اما وقتی به تعریف «حکمت» و ملاحظه ی معانی پیشرفت می پردازیم، این اتفاق کلمه از بین می رود. من می خواهم ابتدا بپرسم حکمت چیست، و مپس این سؤال را مطرح سازم که برای تعلیم آن چه می توان کرد» (ایرانیک از گاتری است). راسل از این نظر نیز با سقراط همرأی است که حکمت (که سقراط آن را با آرته برابر می دانست) بایستی شامل «آگاهی خاصی نسبت به غایاتِ زندگی بشر» بوده باشد.

منظور دیگران پیش دستی کنیم، زیرا ما فقط تصور مبهمی از منظور آنها را دارا هستیم.»

لازم است همیشه به خاطر داشته باشیم که سقراط به تبع هدف بزرگ تری که داشته است به مباحث زبان، منطق و روش میپرداخت. هدف او زندگی صحیح بود، همان طور افلاطون، با وجود علایق فلسفی گسترده تری که دارد، هرگز از توضیح آن غفلت نمی کند: «زبان غیر دقیق نه تنها به خودی خود اشتباه است، بلکه تخم بدی را در روح انسان می کارد» ( فایدون ۱۱۵e). اگر دربارهی شناختن یک چیز معنای بازشناختی را قبول داشته باشیم، و آن را «توانایی به کار بردنِ صحیح کلمهی X در زمینه های معمولی و تخصصی بدانیم، تقاضای سقراط به صورت تمرین مقدماتیای در روشن اندیشی در می آید. اگر از لاخس\_ که سرباز است\_بپرسیم شجاعت چیست، (مانند منون در خصوص فضیلت) خواهد گفت «مشکلی و جود ندارد»: انسان شجاع کسی است که بدون شانه خالی کردن، در برابر دشمن مقاومت میکند. اگر کشتیران نیا کوهنوردی، به صورت ناگهانی با این سؤال مواجه شوند، به احتمال زیاد پاسخهای مشابهی را در خصوص بی باکی های شغل خودشان خواهند داد. اما اینگونه پاسخها، تمامی کاربردهای متعارف و ویژهی کلمه را در بر نمی گیرد، و در واقع، لاخس هم معتقد نیست که شجاعت فقط همین استعمال را دارد. وقتی سقراط می گوید شجاعت معمولاً دربارهی کسانی به کار می رود که با بی باکی به استقبال دریا، یا بیماری، یا فقر می روند، و یا با بنیهی اخلاقی در برابر شهوات پست شان مقاومت مىكنند، لاخس كاملاً تصديق مىكند. مى توان گفت كه او براى تشخيص شجاعت در تمامی «زمینه های معمولی و ویژهی آن» توانا بود ، اما تا زمانی که سقراط برایش روشن نساخته بود، آن کلمه را در این موارد به کار نمی برد. سقراط این سخن را کاملاً به جد می گفت که او چیزی را که مردم نمی دانند به آنها نمى آموزد، بلكه چيزى راكه آنها از قبل مى دانستند به بادشان مى آورد. هدف کلی او (و افلاطون) این بود که انسان ها را به تأمل وادارد، تا در کاربردهای گوناگون هر کلمه ای بیندیشند و به علت هر نوع کاربردی پی ببرند. ۲۱ بالاخره، پیام اصلی منون این است که آنچه کسبِ معرفت می نامیم، همان روشن ساختن چیزی است که غیر روشن است، یعنی به فعلیت رسانیدن دانشی که از پیش به صورت بالقوه در ما و جود داشته است. کارِ قیاس بیش از این نیست، اما، در عین حال، صورت بندی آن از سوی ارسطو، ابزار مهمی برای اندیشه فراهم کرد.

سقراط، در ۷۱۵، وقتی می خواهد به منون توضیح دهد که نمی توان بدون شناختنِ چیستی یک چیز درباره صفاتِ آن به دانشی دست یافت، از او می پرسد: کسی که منون را نمی شناسد از کجا می داند که او زیبا، یا ثر و تمند، یا اشرافی زاده است؟ به نظر می آید که در اینجا شناختن به معنیِ آشنا شدن است، و بر همین اساس، آن شناخت را ناکافی دانسته اند و مردود خوانده اند. بی تردید، شناختن منون غیر از شناختن فضیلت است، و همان طور که ارسطو تأکید داشت، افراد را نمی توان تعریف کرد. سقراط (یا افلاطون) غالباً مثال نسبتاً شستی درباره ی شرایط تعریف ذکر می کند، نه بیشتر ۲۲ اما اگر منظور این باشد که منون را در روشنایی می توان شناخت، باید بگوییم منظور سقراط و افلاطون از دانش، را در روشنایی می توان شناخت، باید بگوییم منظور سقراط و افلاطون از دانش، محدودیتهای او را به خوبی بشناسد، دست کم می تواند شناخت خودش را به صورت کلام در آورد.

۲۱. البته به استثنای تطابق کاملاً تصادفیِ صورتِ کلمات، مثل «حمل کردن bear» یا «توانستن can» (به صورت اسم)، که در واقع با «کلمات پکسانی مواجه نیستیم. [منظورِ مؤلف، مشترک های لفظی از قبیل «شیر»، «جاریه» و «عین» است\_م]

۲۲. در این مورد، و درباره تفاوت  $\gamma i \gamma v \omega \sigma \kappa \varepsilon i \nu$  (آشنا بودن با منون) و  $\varepsilon i \delta \varepsilon v \alpha i$  (دانستن - Bluck, Meno 212, 213 f.) حقایقی درباره ی او  $\sigma$ 

بااین حال، اگر سقراط بر روی این ادعای خود تأکید داشت که «اگر ما چیزی را بشناسیم می توانیم بگوییم که آن چیز چیست» ( لاخس ۱۹۰c)، علت این بود که او همهی دانشهای گونهگون را با علوم دقیق یا حرفهها قابل مقایسه مى دانست. اگر كسى نتواند تو پولوژى [تداعى مكان شناختى] را از موضع نگارى بازشناسدیا گاوبازی بیاده را از مطلق گاوبازی تشخیص دهد، بی ثمر است که از او بپرسیم آیا توپولوژی دانشی سودمند است یا آیا گاوبازی پیاده کاری دشوار است یا نه. و بی تردید در این موارد، دانستن به معنی گفتن چیستی چیزهاست.۲۳ هيچكس خواهان شر نيست (۷۷c-۷۸b). بايد بپذيريم كه افلاطون هر كجا كه مايل بوده، به سقراط امكان داده است كه ابهام كلمات را در راه مغالطاتِ زشتى به كار گيرد. نمونهي مدعاي ما اين است كه سقراط آخرين تعريف فضيلت به وسیلهی منون («خواستن چیزهای خوب و توانایی به دست آوردن آنها»، ۷۷b) را برای اثبات این نظریهی مطلوب خودش به کار می گیرد که هیچکس به طور عمدی گناه نمی کند. بی تردید این کار در محاورهای که موضوع بحث آن آموختنی بودن فضیلت و یکسانی آن با دانش باشد، کاملاً بجاست؛ اما سقراط نمى توانست استدلال هاى دو پهلويى را كه در اينجا به كار مى برد، در حضور «سخنسنج» کار کشتهای چون پروتاگوراس یا اخلاق ستیز خشنی چون كاليكلس به كار گيرد. اما همين استدلالها براي منون كافي هستند، جوانِ پر

۲۳. أوينك (Meno U. H. Min. 61) پس از توضيح اينكه (جز در مواردی چند) سخنِ سقراط در خصوص عدم توانايی برای بيانِ [صفت] يک چيز پيش از علم به عدم توانايی برای بيانِ [صفت] يک چيز پيش از علم به عدم توانايی برای بيانِ [صفت] يک چيز پيش از علم به عدر زيست شناسی کاربرد ندارد، درباره ی روشهای طبقه بندی دانش طبيعی (يا دست کم در زيست شناسی کاربرد ندارد می گويد: سخن او درباره ی (۱) براهین رياضی، یعنی مطالعه ی غير تجربی، (ب) توليدات صفات آن صنعتی صادق است. شما نمی توانيد بدون شناختن چيستی مثلث، بر شناخت صفات آن نايل آييد، و نيز اگر با ذاتِ (Wesen) کفش، يعنی غايتِ آن، آشنا نباشيد، نمی توانيد بر چگونگی به وجود آمدن (ساخته شدن) آن علم پيدا کنيد.

حرارتی که هرگز ذوق فلسفی نداشته است، و فقط در اثرِ ملاقات گرگیاس به این گونه مباحث، به صورت موقتی، اشتیاق پیدا کرده است. اگر این نظریه را که هیچکس به صورت آگاهانه راه بد را انتخاب نمی کند، مستلزمِ دفاع بهتری بدانیم، بایستی منتظر باشیم تا سقراط با کسی رو به رو شود که تابِ بررسی آن را داشته باشد.

سقراط برای اثبات این نظریه بر منون، کسانی را که شر را برمی گزینند به دو دسته تقسیم می کند: (۱) کسانی که نمی دانند آن کار شر است و (ب) کسانی که می دانند. حالا نوبت آن است که بگوییم دسته ی (ب) و جود خار جی ندارد. او برای این منظور، آن دسته را به دو قسمت فرعی تقسیم می کند: (ب۱) کسانی که گمان می کنند بدی ها (شرور) بر صاحبان شان سود می رسانند و (ب۲) کسانی که می دانند که آنها منشأ زیان هستند. اما (ب۱) را باید به (۱) برگردانیم، زیرا روشن است که آنها شرور را با خوبی ها خلط کرده اند؛ و در مورد برگردانیم، زیرا روشن است که آنها زیان و بدبختی خودشان را می خواهند، در حالی که عملاً هیچ کس چنین نمی کند. پس هیچ کس به صورت آگاهانه خواهان بدی نیست.

بی تردید کسانی چون پروتاگوراس در خصوص (ب ۱) خواهند گفت: کسانی که تصور می کنند بدی ها به سود صاحبان آنها (یا کارهای بد به سود عاملانِ آنها) تمام خواهد شد، همیشه بدی را با خوبی اشتباه نمی کنند. ممکن است آنها به خوبی بدانند که کارشان از نظر اخلاقی (یا به طور کلی) شر است؛ اگر آن کار به یک تن سود برساند ولی به زیانِ صدها انسان دیگر تمام شود، شر خواهد بود نه خیر. به طور کلی، سقراط معنای اخلاقی «خوب» را با جنبههای عملی آن خلط کرده است، ۲۰ وقتی می گوییم غارت کردن بد است، نباید نتیجه

۲۴. منون آنگاه که قرار دادنِ αγαθα [خوبی] به جای καλα [زیبایی] را در ۷۷b۷ می پذیرد، واقعاً فریبِ سقراط را می خورد. این دو کلمه معانی بسیار نزدیکی دارند، اما دارای ویژگی های --

بگیریم که آنچه از راهِ غارت به دست آید بر غارت کنندگان زیان ـ به معنی متعارف كلمه ـ خواهد رسانيد. ابهام بزرگ، آنجا پيش مي آيد كه سقراط از منون اعتراف میگیرد که وقتی میگوییم کسی بدی را میخواهد، منظور این است که «تحقق بدی را در خصوص خودش» می خواهد (γενεσθαι αυτω 77c). «واقع شدن امر بد برای تو» یعنی آسیب دیدن از آن، اما اگر تو چیز بدی را مثلاً زوال یا مرگ کسی دیگر را بخواهی، تحقق آن چیز همیشه به زیان تو تمام نمی شود. اما اگر طرفِ سقراط، شخصی تیزبین تر بود، بی تردید او بیشتر از این حد به دفاع از موضع خویش میپرداخت. تفصیل مطلب را در گرگیاس ملاحظه خواهیم کرد. او برای دفاع از دیدگاهش معنای سود و زیان را توسعه می دهد تا آسیب و بهبود پسوخه را نیز در بر گیرد. سقراط بدین ترتیب ـ در عین حال که به وحدت نظری و غیراخلاقی خوب با سودمند یا کارآمد پایبند میماند\_به تبلیغ نظریهای کاملاً اخلاقی ادامه می دهد و استدلال خودش را بدین صورت بیان می کند که کارهای غيراخلاقي، به ناچار، بر مهم ترين بخش هستي عاملانِ آنها، يعني بر خود حقیقی شان آسیب می رساند. در واقع، سقراط، بُعد اخلاقی و بعد عملی یا خودمدارانهی خوب را همسو می دانست و برای مستدل ساختن این عقیده ابراز آمادگی می نمود.۲۵ اما این سخن بی تردید نیازمندِ استدلال بود، و منون آمادگی

متفاوتی نیز هستند. تامپسون فقط می گوید (Meno 102) با این جایگزینی، «زرق و برق های کلمه ی καλα از بین می رود»، اما حقیقتِ امر بالاتر از این است. (سقراط نباید تعالیم استادش پر ودیکوس را از یاد می برد!) αγαθον لاژم نیست آهنگ اخلاقی داشته باشد، اما متضادِ αιοχρον، καλον، یعنی پست یا نفرت انگیز، است. شایسته است کلِ فقره را با میهمانی ۲۰۴۵ مقایسه کنیم.

70. مقایسه کنید با گفتگوی او با پولوس، به ویژه در گرگیاس ۴۷۷د ـ ۴۷۷د. در واقع، به نظر سقراط، κακον [زیبا] و αισχρον [خوب]، αισχρον [زشت] و καλον [بد]، یک چیز بودند (ر.ک. یادداشت پیشین)، اما تنها در صورتی که دیدگاه ویژه ی او را پذیرفته باشیم. (گرگیای ویژه ی او را پذیرفته باشیم. (گرگیای ویژه ی او را پذیرفته باشیم. (گرگیای ویژه ی او دا پذیرفته باشیم. (گرگیای ویژه ی ویژه در گرگیای ویژه ی ویژه ی ویژه ی ویژه ی ویژه ی ویژه ی ویژه یک پیز

آن را نداشت، زیرا او به تصریح به خودش (۷۸c) د «خوب» را فقط بر چیزهای خوب مادی، از قبیل ثروت و قدرت سیاسی، قابل اطلاق می دانست بیزهای خوبی که گرگیاس مدعی بود از راه هنر خطابه برای شاگردانش به ارمغان می آورد. بنابراین او شرّرا نیز فقط در همین زمینه ها فقر یا کم توفیقی سیاسی می تواند بفه مد، و از اینجاست که در معرض نیرنگهای لفظی سقراط قرار می گیرد.

تعریف های شکل (۵-۷۴-۲۵۱). سقراط تعریف های الگویی ای از «شکل» عرضه می دارد تا منون نیز فضیلت را بر آن سیاق تعریف کند؛ این تعریف ها صبغهی ریاضی دارند، و این صبغه است که منون را از محاورات پیشین ممتاز می سازد. منون تعریف اول سقراط (شکل چیزی است که همیشه همراو رنگ وجود دارد» ۷۵۵) را بر این اساس رد می کند که ممکن است کسی مدعی شود که اصلاً نمی داند رنگ چیست. طرح این اشکال از سوی منون (همان طور کلاین در ص ۶۱ تذکر می دهد)، تردید آمیز است. شاید منظور او این بوده است که سقراط تعریفی از شکل عرضه نکرده است، ولی به نظر می آید که او هنوز معنای تعریف را در نیافته است. بی تردید هرکسی (به استثنای افراد نابینا و کسانی که از دیدن رنگ ها محروم هستند) تصوری از رنگ دارد، و پاسخهای خود منون به پرسش های مربوط به رنگ «سفید»، درستی این سخن را اثبات می کند. شاید او ایرادی را مطرح کرده است که بر سقراط وارد است نه بر خود او . از دیدگاه ایرادی را مطرح کرده است که بر سقراط بتواند برای اولین بار از جهان مادی و محسوس به عالم ریاضیات قدم نهد. سقراط می گوید در گفتگوی میان دوستان محسوس به عالم ریاضیات قدم نهد. سقراط می گوید در گفتگوی میان دوستان -

<sup>-&</sup>gt; δη αιοχιστη, اینها دیدگاه های واقعی سقراط هستند. ر.ک. به شرح آراء او در جداد در کاربه شرح آراء او در جده کارسی، به ویژه صفحات ۷۳-۴۶۶.

بر خلاف احتجاج با سخنوران ستیزه جو بایستی سعی ما این باشد که «به صورت دیالکتیکی تر» ۲۶ سخن بگوییم، و فقط از مفاهیمی کمک بگیریم که برای مخاطب ما آشنا است. اما ملاحظه می کنیم که «آنچه همراه رنگ است» همان معنای متعارف و محسوسِ شکل است، در حالی که اصطلاحات تعریف جدید که رضایت منون را جلب می کند حد، سطح و جسم همان طور که سقراط می گوید (۷۶a ۲)، از هندسه گرفته شده اند؛ و خود شِما schema ابتدا به معنی شکل محسوس بوده و سپس معنای اشکال هندی را پیدا کرده است. ۲۷ منون، همان طور که بعدها روشن می شود، با ریاضیات آشنا بوده است، اگر چه به آسانی نمی توان گفت آن را از گرگیاس فرا گرفته است. ۲۸ علایق علمی گرگیاس را در تعریف امپدوکلسی رنگ که پس از تعریف شکل می آید، می توانیم مشاهده را در تعریف امپدوکلسی رنگ که پس از تعریف شکل می آید، می توانیم مشاهده کنیم («تأثیری از سوی شکل ها که با آلت بینایی مطابقت می کند و مورد ادراکی

- 77. اولین بار است که افلاطون به سخن گفتن به طریقه ی دیالکتیکی اشاره می کند. از آنجا که در آثار او کلمه ی دیالکتیک به صورت اصطلاحی فنی یا نیمه فنی در خواهد آمد، شایسته است تذکر دهیم که منظور از این استعمال متعارف، همان شیوه ی استدلال فلسفی است که (بر خلاف شیوه ی سوفسطاییان) با روحیه ی رقابت پیش نمی رود، بلکه در جوّهمکاری استمرار می یابد و هدف آن فقط جستجوی حقیقت است نه خودنمایی شخصی. (مقایسه کنید با فیلبوس ۱۷۵.) کاربردی که ارسطو در جدل برای این واژه معین می کند، متعلق به دورهای سیس تر است.
- ۲۷. مقایسه کنید با کلاین ص ۶۵. من با این سخن گالی (CR 1969) موافق هستم که ارزش اصلی تفسیرِ کلاین در مباحث ریاضی و ارجاع به متون یونانی و آثار جدید در باب ریاضیات نهفته است.
- ۲۸. در منابع موجود نشانی از علاقه مندی گرگیاس به ریاضیات دیده نمی شود و بعید است که او چنین علاقه ای داشته باشد. در داستانی آمده است (دیلز کرانتس ۱۷ ۸۲۵) که در تابلویی، در مقبره ی شاگرد او ایسوکراتس، تصویر وی را در حالی کشیده اند که به نظاره ی افلاک آسمانی مشغول است، و ستاره شناسی در آن زمان جزوی از ریاضیات بوده است. ولی این تصویر را می توان نشانه ی علاقه ی امپدوکلسی نسبت به کل عالم طبیعت دانست.

آن واقع می شود»)؛ سقراط این تعریف را با صراحت به امپدوکلس و گرگیاس نسبت می دهد و تعریفی را که خودش از شکل عرضه داشته است بالاتر از اینگونه تعریفها توصیف می کند.۲۹

آموختن به منزلهی بدا آوری (۸۱ه از راه گفتگو با برده، این بود که مشکل منون مرگ ناپذیری و یاد آوری، و اثبات آنها از راه گفتگو با برده، این بود که مشکل منون را درباره کسب دانش جدید حل کند؛ اما، او برای این کار سئوالی را انتخاب کرد که منون پاسخ آن را می دانست ولی برده نمی دانست، تا از این راه به منون نشان دهد که نباید از درماندگی ای که احساس می کند ناراحت شود، زیرا این کار مقدمه ای ضروری برای تفکرات بنیادی است (۸۴ه ط). جریان برده، نمونه ای موثر، و پشتیبانی کارآمد، برای روش سقراطی است.

آموزه ی آنامنسیس (تذکر، یادآوری) این است که روح انسان جاودانی است و بارها زندگی زمینی را تجربه کرده است و دوره های فراوانی را در بیرون از جسم به سر برده است. از این رو «تمام موجوداتِ این جهان و جهانِ دیگر را دیده است، و چیزی و جود ندارد که او یاد نگرفته باشد». به علاوه «کل طبیعت به هم مربوط است»، به طوری که اگر روحی فقط یک چیز را به یاد آورد، می تواند پشتکار به خرج دهد و از راهِ همان یک چیز به بازیابی تمام چیزهای دیگر موفق شود. این است، و «استدلال جدلیای» که ما را از این کوشش ضروری باز می دارد، باطلی بیش نیست.

۲۹. منظور من تعریف دوم سقراط، یعنی تعریفِ هندسی شکل است، اگرچه کلاین (ص ۷۰) ظاهراً تعریف اول را در نظر دارد.

۳۰. برای برخی منابعِ مربوط به آنامنسیس [= تذکر، یادآوری] ر.ک. Heitsch,

۳۱. بر اساس اصل تداعي تصورات كه در فايدون ، ۷۳ c-e آمده است.

افلاطون خودش را مبتكر اين تعليم نمي خواند، و در واقع تمامي آموزههاي جاودانگی، تناسخ، یادآوری زندگی های پیشین و خویشاوندی کل طبیعت را مى توان در تعليمات فيثاغوريان اوليه و همفكرِ آنها، امپدوكلس، پيدا كرد. (حتى نشانه های رابطه ی خویشاوندی کلی با مفهوم تناسب ریاضی (αναλογια، تیمانوس ، ۳۲۲،۳۱۲) رانیز می توان در فلسفه ی آنها سراغ گرفت.) وقتی افلاطون این آموزه ها را به کاهن ها و کاهنه های متأله نسبت می دهد، شاید منظورش پیروان آیین اورفهای است، یعنی کسانی که باورهای دینی شان دارای پیوند نزدیکی با عقاید فیثاغوریان است. ۳۲ اما او باورهای دینی آنها را، در راهِ دفاع از فلسفه ی خودش، با فراستِ تمام دگرگون ساخته است. منظور فیثاغوریان از «به هم مربوط بودن طبیعت ( فوسیس )» ارتباط مو جودات جهان محسوس بوده است، و آنچه به نظر آنها در حافظهی انسان باقی می مانده، چیزی جز رخدادهای معمولی زندگی تناسخی پیشین نبوده است. ۲۳ در حالی که افلاطون از حقیقت غیرتجربی و حقیقت ریاضی، و حقیقت اخلاقی (۸۱c۸)\_ که به نظر او ، برابر حقیقت غیرتجربی بوده است ـ سخن می گوید و تصریح میکند که برده چیزهایی را اکنون به خاطر می آورد «زمانی یاد گرفته که هنوز انسان نبوده است» (۸۶a)، یعنی، آنگاه که روحش در بیرون از بدنش به سر مى برده است. گزارشهاى تاريخى و تجربههاى شخصى، نظام منسجمي از

۳۲. درباره فیثاغوریان، ر.ک. ج ۳ ترجمه ی فارسی، و برای امپدوکلس به ج ۷ ترجمه ی فارسی، و برای امپدوکلس به ج ۷ ترجمه ی فارسی، فصل ۱ (و به صورت مفصل تر به گاتری، یونانیان و خدایان آنها، بخش ۱۱).

۳۳. مقایسه کنید با هراکلیدس به نقل دیوگنس لائرتیوس، ۲، آنجا که میگوید فیناغورس رخدادهای تناسخهای پیشیناش را، در قالب آیتالیدس، ائوفوربوس و هِرموتیموس، به یاد میآورد. در اینجانیز افلاطون ضمن توصیف این نظریهی دینی در ۸۱c میگوید: روح «همهی چیزهای این جهان و جهان دیگر» را دیده است.

واقعیات را که مد نظر افلاطون بوده است، فراهم نمی سازند.

این قسمت از منون را بایستی در پرتو دیگر محاورات دورهی میانی که بى تردىد بعداز آن نوشته شدهاند، توضيح دهيم. پيش از اين (ج ١٣ ترجمهى فارسی، صص ۳۱۵ و بعد)، به کار بردن دیدگاه های محاورات بعدی در خصوص صور متعالى را براى توضيح محاورات اوليه، تقبيح كردم؛ و در تعليل آن فقط این نکته را متذکر شدم که صورت مورد نظر سقراط، یعنی ذات واحدی که در جزییاتِ کثیر هست، نیز به همین زبان توصیف شده است. علتِ امر این بود که تعالی صور را که مسایل زیاد دیگری ـ جاودانگی، اینکه روح در ورای آسمانها حقیقت را دیده است، رویت زیبایی غیر جسمانی - را همراهِ خود داشت، نمی توانستیم در اثری چون هیپیاس بزرگ مورد بررسی قرار دهیم. اما حالا به مقدار زیادی پیش تر رفته ایم: آموزه ی دینی را مطرح کرده ایم، نظریه ی شناختِ ما پیوند ناگسستنیای با جاودانگی روح - به گونهای که در فایدون و فايدروس أمده ـ پيدا كرده است. در محاورات اوليه ملاحظه كرديم كه افلاطون نتایج منطقی پرسشهای سقراط شجاعت چیست؟، دینداری چیست؟ را بررسی میکند، و متوجه میشود که آنها با مشکلات خاصی روبرو هستند. افلاطون مصمم شد كه از تعليمات سقراط دفاع كند، زيرا، صرف نظر از علاقه شخصیای که به سقراط داشت، معتقد بود که (بر خلاف نظر سوفسطاییان) اولاً زندگی خوب مستلزم قبول معیارهای ثابت و مستقل از منافع زودگذر است، و ثانياً دانش يقيني را مي توان به دست آورد؛ و اين امكان ـ بنا به دلايلي كه تا حدودی در تاریخ پیشین اندیشهی یونانی مطرح شده بود ـ ایجاب می کرد که اعیان ثابت و تغییرناپذیری و جود داشته باشد.

اگر پرسشهای سقراط کاذب نباشند، بایستی فضیلت را اشیاء موجودی بدانیم که جایگاه شان والاتر و بالاتر از نمونه های ناقص آنها در کردارهای بشری است. سقراط این مطالب را به زبان معمولی مطرح کرد (ص ۲۷ پیش از این)،

ولى براهين فلسفى استوارى براى اثبات آنها اقامه نكرد. افلاطون براى اين منظور آموزهی صور متعالی را مطرح کرد، صورتهایی که ثابت و ازلی هستند، و نسبت به تجلی های ناقص یا «تقلیدهایشان» (mimeseis ) در این جهان استقلال دارند و با حواس ادراک نمی شوند. این آموزه افلاطون را با تعداد دیگری از مسایل رو به رو ساخت که برخی از آنها بعدها و به تدریج نمودار گشتند. ابتدا این دو سؤال مطرح شدند: آیا شواهدی برای وجود موجوداتِ کامل و ثابت در ورای جهان تجربه در دست هست؟ و اگر هست، چگونه می توان شناختی از آنها ـ که، بنا به فرض، در ورای تجربه قرار دارند ـ به دست آورد؟ و پاسخ هر دو سؤال را فلسفهی فیثاغوری داده بود. ۲۴ اولاً، جهان ثابتِ ریاضیات، که فیثاغوریان می گفتند در ورای جهان پدیداری قرار دارد و نظم و ثباتِ مشهود را به آن مى بخشد («زيرا في شاغوريان مى گوينداشيا از راه تقليداز اعداد تحقق مى يابند»، ارسطو، مابعد الطبيعه، ١١ (٩٨٧b)، راه را هموارتر ساخت تا افلاطون به جهان ثابتِ صوراخلاقی (و به دنبال آن صورت های دیگر) معتقد شود. درست است که مجموع زوایای مثلث ۱۸۰ درجه است، اما این سخن دربارهی هر مثلثی که انسانها ترسیم کنند یا اجسام سه گوشی که ببینند، صادق نیست. هیچ خط محسوسي خط هندسي نيست؛ زيرا خط هندسي عرض ندارد و بنابراين دیده نمی شود. این اشکال فقط به شکل حقیقی نزدیک تر می شوند، به همان صورت که کردارهای عادلانه به صورت عدالت نزدیک تر می شوند. ریاضیات فیثاغوری اعتقاد به و جود واقعیت هایی در ورای جهان محسوس را به طور پیشینی ممکن ساخت؛ این واقعیتها همچنین علت ( آیتیا)ی جهان محسوس نیز هستند، درست به همان صورت که (دست کم در روایت سنتی) می گویند

۳۴. شاید تذکر این نکته به جا باشد که مسئله ای که سقراط پاسخ اش را از برده می خواهد، همان «قضیه ی فیثاغورس» است. درباره ی تأثیر مکتب فیثاغوری به طور کلی ر.ک.

A. Cameron, Pyth. Background

کشف اصلی فیثاغورس که او را در این مسیر فکری به راه انداخت، این بود که زیبایی آهنگها را به صورت معقولی بر اساس ساختار عددی توجیه کرد. ما در توضيح استقلال حقيقت رياضي مي گوييم: گزاره هاي رياضي تحليلي هستند، يعنى فقط نتايج منطقي تعريفي راكه از مثلث يا خط يا هر شكل ديگري عرضه كردهايم روشن مىسازند. آنها تضمنات مفاهيم ما رابه صورتى كامل تر روشن مىسازند، اما واقعيت خارجي را تبيين نمي كنند. افلاطون با اين بُعد قضيه كارى نداشته است. آنچه برای او اهمیت داشته است، حقیقت جاودانی این نوع گزاره ها بوده است، و نيز اين واقعيت كه شكل هاي چيزهاي محسوس، گويي، امكان ندارد كه آنها را به طور كامل ترك گويند. اين سخن بايستي در خصوص مفاهیمی چون عدالت و زیبایی نیز صادق باشد. اگر ما برداشتی از یک معیار مطلق [عدالت مطلق] نداشته باشيم نمي توانيم دو كار را از حيث عدالت با یکدیگر مقایسه کنیم. این معیار را نمی توانیم با صِرف مشاهده ی کارهای انسان به دست آوریم، زیرا به عقیده ی افلاطون، آشنایی با چیزهای ناقص هرگز به تنهایی نمی تواند شناختِ چیزهای کامل را به ارمغان آورد. اگر بخواهیم شناخت را ممکن بدانیم، باید صورت های کامل و نامتغیر را دارای مرتبه ای از هستی تلقی كنيم.

اما، ما چگونه به شناخت آن صورتها دست یافته ایم؟ افلاطون ـ باز هم با افتباس از فیثاغوریان ـ می گوید روح پیش از وارد شدن به بدن با صورت ها آشنا شده است. صِرف مشاهده ی چیزهایی که همگی ناقص هستند ـ خواه مثلث ها باشند، یا کردارهای اخلاقی، و یا نمونه های زیبایی جسمانی ـ نمی تواند ذهن ما را به شناختِ چیز کامل یا شناختِ معیاری برای تشخیص آنها رهنمون شود؛ اما اگر قبلاً دیداری صورت گرفته باشد، ۲۵ همین نمونه ها می توانند به ما کمک

۳۵. همهی ارواح بشری دست کم نظری اجمالی بر صورتها انداخته است ( فایدروس ، ۲۴۹b، ص ۳۲۸ پس از این.) کنند تا آن چیز کامل را دوباره به یاد آوریم. تجربه ی تولد و پیوستن به بدن باعث شده است که روح آن حقایق را فراموش کند (افلاطون در جمهوری ، ۲۱ م، این جریان را در قالب اسطوره ی آب لِته [= فراموشی] عرضه داشته است)، و این روگرفتها می توانند آنچه را که او فراموش کرده است به یادش بیاورند. البته بعضی ها دوست دارند که در میان روگرفتهای متحرک باقی بمانند، یعنی همیشه باورهای متغیری داشته باشند. روح ، برای رسیدن به دانش ، بایستی اشتیاقی (را وسی) فلسفی داشته باشد و برای معمول داشتن کوششِ عقلانی مورد نیاز تصمیم جدی بگیرد. ۲۶

کلمهی «دیدار» در آخرین پاراگراف به صورت مصلحت آمیز به کار رفته است. ذهن، شناخت صور ایده آل را در اصل از راه کشفِ آنها در این زندگی به دست نمی آورد، یعنی از راهِ جریان پُر زحمتِ استدلال دیالکتیکی یا مخرب. در منون می گوید روخ تمام اشیا را دیده است (۶۶ ۸۱ می گوید؛ ارواح در فایدروس از اجتماع خدایان و ارواح فلسفی در آسمانها سخن می گوید؛ ارواح در آنجا با چشم عقل شان حقیقت را می بینند؛ آنها «واقعیتِ معقول، و عاری از شکل را نظاره می کنند؛ و از خود عدالت، خود خویشتن داری و خود شناخت اقتباس می کنند؛ و از خود عدالت، خود خویشتن داری و خود شناخت اقتباس می کنند، ۳۷ نه دانش آمیخته به صیر و رت را که همراه با تغییر اشیائی که ما

۳۶. مقایسه کنید با ۲۸ های «اگر شجاعت داشته باشد و در راه پژوهش خسته نشود». البته این عبارت یکی از اعتقادات تغییرناپذیر افلاطون را نشان می دهد. همان طور که گالی درباره ی فلادون اظهار می کند، (CQ 1954, 198) ، او هیچ وقت نمی گوید که «برای همیشه می توان بر حواس اعتماد کرد». افلاطون به پیروی از هراکلیتوس (قطعهی ۱۰۷) می گفت: حواس، برای کسی که نتواند پیام آنها را تفسیر کند، گواهان بدی هستند. این مرتبه بیانگر حالت اولیهی برده است، یعنی آنگاه که بر اساس مشاهده ی مربع محسوس، حدس نادرستی را در پاسخ به مسئله ی مربوط به دو برابر آن اظهار می کند.

<sup>،</sup> افعال مورد نظر عبارتند از  $\kappa \alpha \theta o \rho \alpha v$ .  $\theta \epsilon \omega \rho \epsilon i v$ ,  $i \delta \epsilon i v$ ,  $\theta \epsilon \alpha \sigma \theta \alpha i$  (  $i \delta e v$ ). (  $i \delta e v$ ).

حقیقی مینامیم متحول میشود، بلکه دانش واقعی به چیزی را که واقعاً وجود دارد». پاسخ افلاطون به اعتراضي كه برخي ها مطرح ميكنند در اينجا نهفته است؛ اعتراض این است که نظریهی آنامنسیس [یادآوری]، پرسش «جدلی» منون را فقط یک گام عقب تر می برد. اگر امکان ندارد که کسی به چیزی که قبلاً نمی داند علم پیدا کند، روح چگونه توانسته است چیزی را که در این جهان «به یاد می آورد» برای اولین بار یاد بگیرد؟ پاسخ افلاطون این است که روح مجبور نبود آن را یاد بگیرد، ۲۸ بلکه به طور حضوری با صور آشنا شده است. افلاطون مقایسه با بینایی را (در کتاب ششم جمهوری آمده است) به جد گرفته است. منظور از نوس ، يعنى بالاترين قوهى عقلانى بشر ، توانايى تعقل اشيا از راه استنتاج نیست، بلکه (به نظر افلاطون و همین طور ارسطو) چیزی است که ادراک مستقیم و شهودی ای از واقعیت را فراهم می سازد، یعنی همان تماس مستقیم ذهن با واقعیت. تا زمانی که ما در زندان تن هستیم، این نوع تماس را فقط مى توان، به عنوان اوج جريان استدلال (كه افلاطون در منون ٩٨a با آنامنسيس يكسان دانسته است)، به ياد آورد، اما عقولي كه در قالب تن محصور نگشتهاند آن را به طور مستقیم در می یابند.

صور در منون. استدلال آموزه ی یادآوری در فایدون، ۷۴۵ و بعد، بدین صورت آمده است:<sup>۲۹</sup> ما می دانیم که برابری چیست؟ این دانش از طریق دیدنِ به اصطلاح اشیاء محسوس به دست آمده است، اشیایی که با خود برابری یکسان نیستند و در مرتبه ای پایین تر از آن قرار دارند. از اینکه می گوییم ما چیزه ایی را

۳۸. مقایسه کنید با τον αει χρονον μεμαθηκυια εσται ، ۸۶α، «همیشه در حالتی از یاد گرفتگی قبلی خواهد بود.»

۳۹. تفسیر این استدلال را بایستی به فرصتهای بعدی موکول کنیم. بررسی کامل آن در 7-74 Hackforth, Phaedo,

می بینیم که شبیه چیز دیگری هستند ولی نمی توانند به پای آن برسند، لازم می آید که دانشِ قبلی ای نسبت به چیز دیگر داشته باشیم. از اینجاست که پیش از ادراک چیزهای برابری که ما را به ادراک نسخه ی اصلی شان رهنمون شده اند، شناختی از برابری داشته ایم. نتیجه اینکه ما برابری را پیش از آنکه به اندام حسی آراسته شویم می شناختیم، یعنی آنگاه که ار واح ما «هنوز در قالب انسانی قرار نگرفته بود»؛ بر همان سیاق که در منون، ۸۶۵، ملاحظه کردیم که برده عقاید نگرفته بود»؛ بر همان سیاق که در منون، ۸۶۵، ملاحظه کردیم که برده عقاید صحیح خودش را زمانی به دست آورد که «هنوز انسان نبود». به علاوه، همین سخن را درباره ی خوبی، عدالت، و هر چیزی «که مُهر هستی مطلق را بر آن میزنیم» می توان گفت (۶۶۵،۷۵ c-d).

در اینجا استدلای که برای آنامنسیس اقامه می شود، صورت اخلاقی را نیز مانند صورت های ریاضی، متعلقِ دانشی قرار می دهد که پیش از تولد به دست آمده است. بعضی از محققان می گویند جریانِ استدلال در منون اینگونه نیست، و افلاطون این آموزه را در آنجا بدون اعتقاد به صور متعالی اعلام کرده است: «نظریهی مُثل در منون، چیزی بیشتر از محاورات اولیه ندارد.» آین سخن را نمی توان تصدیق کرد. استدلال ها دقیقاً مثل یکدیگر هستند. همان طور که در

۱۹۶۰ راس، PTI, 18 و بعد، ولاستوس، 196۰ راس، PTI, 18 و بعد، ولاستوس، 196۰ و بعد، ولاستوس، 196۰ با موضع راس مخالفت کردهاند. برای منابع بیشتر ر.ک. Dialogue با موضع راس مخالفت کردهاند. برای منابع بیشتر ر.ک. PTK 16-21 و Dialogue با ین Ebert, Mein. و بیشتر در تصوصِ این Ebert, Mein. و بیشتر در است به طور کامل موافق نیستم. دست کم به این نکته باید توجه کنیم که چیزی که سقراط تعریفش را از منون می خواهد ειδος است (۴۵ و 65). این امر بی تردید با ادعای اِبرت (۳۵ و ۱۹۶۱ و ۱۹۶ و ۱۹۶۱ و ۱۹۶۱ و ۱۹۶۱ و ۱۹۶ و ۱۹۶ و ۱۹۶۱ و ۱۹۶۱ و ۱۹۶ و ۱۹۶ و ۱۹۶۱ و ۱۹۶۱ و ۱۹۶ و ۱۹۶ و ۱

فایدون با دیدن چیزهای تقریباً برابر، به یاد برابری مطلق می افتادیم، در اینجا نیز برده با دیدن خطوط مرئی ای که به طور تقریبی و موقتی ترسیم شده بودند، حقیقت هندسی انتزاعی و ثابتی را به یاد می آورد. به علاوه، آزمایش برده آنگاه به هدف واقعی سقراط کمک می کند که ما فضیلت را، مانند ریاضیات، در دوره ی پیش از تولدمان شناخته باشیم، و افلاطون تصریح می کند که همین طور بوده است (۸۱c۸)؛ و اگر کیفیت اخلاقی ای که در بیرون از عالم محسوس هست و ارواح عاری از جسم آن را می بینند، صورت یا مثال افلاطونی نباشد، به آسانی نمی توان گفت که چیست.

سقراط و برده ( ۸۵ له – ۸۵ له). نیمه ی اول گفتگوی آن دو، به شیوه ی دلربایِ
گفتگو با منون ادامه می یابد. سقراط مربعی به ضلع ۲ پارا به برده نشان می دهد،
برده با اطمینان می گوید اگر مساحت آن را دو برابر کنیم هر ضلعاش دو برابر
می شود. (خطاب به منون: «او تصور می کند که می داند، ولی آیا می داند؟» «نه
خیر.» مقایسه کنید با دفاعیه ۲۱.) سقراط پس از ترسیم مربعِ مورد نظر، با
گفتگوی مختصری به برده نشان می دهد که پاسخ وی نادرست بوده است. ضلع
مربع بایستی بین ۲ و ۴ باشد، از این رو برده رقم ۳ را پیشنهاد می کند، اما سقراط
بی درنگ (به صورت مرئی، از راه شکل هندسی) به او نشان می دهد که مساحت
چنین مربعی ۹ پا خواهد بود، نه ۸ پا که ما در نظر داشتیم. ۲۱ برده در این مرحله

۴۱. سقراط در اینجا به برده می گوید اگر او نمی خواهد طول ضلع را به عدد بگوید می تواند خط مورد نظر را فقط در روی شکل نشان دهد. سقراط بدین طریق حالِ او را ملاحظه می کند، زیرا می داند که طولِ مورد نظر (۷۸) را، چون گنگ است، نمی توان به صورت عددی بیان کرد. درباره سنجش ناپذیری و اعداد گنگ ر.ک. به ج ۳ نرجمه ی فارسی، ۲۶۵. جی. ای. تامس، در مقاله ای درباره ی نفسیر براون (Laval th. et 1970)، این سؤال را «گیج کننده» می یابد: «چگونه می توان تغییر ناگهانی از پرداختن به طول ضلع مربع ۸ پایی به معرفی قطر را توجیه کرد؟» شاید من سخن او را خوب در نمی یابم، اما چون ضلع مربع ۸ پایی، همان قطر مربع ۴ ---

خاموش می ماند. سقراط او را نیز همچون منون «بی حس» کرده است. اما، در این مورد، منون می تواند ملاحظه کند که آگاهی برده به نادانی اش بهتر از حالت پیشین او، یعنی اطمینان وی به درستی پاسخ نادرستاش، است. حالا وقت آن است که سقراط بخش اثباتی تعلیماتش را شروع کند، همان کاری که دوست دارد در خصوص منون نیز عملی سازد. او مربع قطری ای در میان مربع اصلی داردی آن شکل ۲۴ به برده نشان می دهد [آسی] رسم می کند، و با توضیحاتی درباره ی آن شکل ۲۳ به برده نشان می دهد که بدین طریق مربع اصلی را [مربع شانزده پایی] را به دو نیم کرده است و مربعی ای که بر آن اساس به دست آمده چهار تا نصفِ مربع اولیه [مربع ۴ پایی] است، یعنی دو برابر مساحت مربع اول. [یعنی اگر مربعی را بر پایه ی قطر یک مربع ترسیم کنیم، مساحت مربع به دست آمده دو برابر مربع اول خواهد بود۔

سقراط مدعی است که چیزی به غلام نیاموخته است، بلکه فقط سئوالاتی را به طرز صحیح از او پرسیده و بدین طریق دانشی را که از اوّل در ذهن او بود، بیرون کشیده است. اما انتخاب نمونه ای از عالم ریاضیات، موجب طرح مسائلی چند می شود. دانش ریاضی را نمی توان مانند فرمول های شیمیایی آب یا نام اولین رئیس جمهوری امریکا به شاگردان املا کرد. هرکسی باید آن را برای

<sup>-</sup> پایی است، به نظر من حیرت او حیرت آور است.

۴۲. اشكال لازم را در تعدادي از تفسيرها يا ترجمه ترسيم كردهاند؛ به عنوان نمونه: تامپسون، بلاك، كلاين و ويرايش پنگوئن.

۴۳. این مسئله که آیا اولین پرسشهای سقراط در ۸۲d (آیا برده مربع را می شناسد؟ آیا همه ی اضلاع مربع به یک اندازه هستند؟ آیا بزرگ بودن و کوچک بودن و تغییر اندازه ی اضلاع مربع در این خاصیت تأثیر دارند؟) پاسخشان را با خود دارند یا نه، نامر بوط است. این پرسشها فقط مقدمه ای برای طرح مطلب هستند و برای حصول اطمینان از فهم برده نسبت به واژه های مورد استعمال، به عمل آمده اند؛ عیناً مثل آنجا که از منون می پرسید که آیا او تصوری از مفاهیم حد، سطح و جسم دارد.

خودش بفهمد؛ و وقتى فهميد، همان طور كه إن. هارتمان N. Hartmann می گوید (Kl. Schr. II, 57 )، به طرز شگفتانگیزی ملاحظه می کند که دقیقاً چیزی را کشف کرده است که هرکس دیگری باید کشف کند. غلام «آری» یا «نه» را برای رضایت خاطر سقراط نمی گوید، بلکه پاسخ آشکار را همان می یابد که بر زبان می آورد. آنچه خطاهای او برایش روشن می سازد و پاسخ درست را بروی هویدا می نماید، خود اشکال هندسی است تا پرسشهای سقراط؛ و اگر غلام ذوق رياضي داشت و فرصت كافي برايش فراهم بود، شكلها را رسم مى كرد، و، بى آنكه از آموزگارى كمك بگيرد، حقايق را از روى آنها استنباط مي كرد؛ بدانگونه كه دربارهي پاسكال نوجوان نقل كردهاند. ۴۴ اين امر به منتفي شدن، یا دست کم ناچیز تلقی شدن اعتراض دیگری دربارهی طرح آزمایش در زمینهی ریاضیات، منتهی می شود. سقراط و منون می خواهند چیزی را معلوم سازند که هر دو نسبت به آن نادانند، در حالی سقراط ـ اعم از اینکه پرسش هایش پاسخ لازم را همراهِ خودش داشته باشد یا نه به راه حل مسئلهای که برای برده مطرح می سازد، آگاه است، و پرسشهایش از دانش او سرچشمه می گیرد. منون نیز پاسخ آن را بایستی بداند، تا اینکه بتواند ارتباط آن را با ماجرای خودش تشخیص دهد. بنابراین شرایط این دو پرس و جو یکسان نیستند. پاسخ این اعتراض را فِلو بدين صورت داده است (Introd. 404): «آنچه بايد مسلم بدانيم این است که اگر هم کسی غلام منون را آموخته باشد، هیچ کس فیثاغورس را تعلیم نداده است.» این آزمایش در وهلهی اول دانش تجربی را از دانش پیشینی ممتاز میسازد، اولی به جهان طبیعی و متغیر می پردازد، ولی دومی به حقایق كلى و غير زمانى مربوط مى شود؛ و در حالى كه حقايق نوع اول را فقط از راه تجربهی جهان بیرونی و شواهد بیرونی به دست می آوریم، دانش پیشینی (ریاضی) را ظاهراً از درون ذهنمان، و با تأمل در خودمان، به دست می آوریم. بی تردید دو نیمه ی مربعی که سقراط با تکه چوبی بر روی خاک ترسیم کرده و شیاری به عنوان قطر در میان آن کشیده بود، دقیقاً برابر نبودند ؛ اما برده با اطمینان خاطر (و این بار به حق) می گوید آن دو برابرند؛ زیرا او ـ بی آنکه بگویند ـ می داند که سؤال سقراط نه به این مربع جزیی، بلکه به مفهوم ریاضی و کلی مربع مربوط است. ۴۵ به عقیدهی افلاطون، حقیقت مربع در جهان معقول است نه در جهان محسوس؛ و افلاطون و جود این نوع حقایق ریاضی را تأییدی برای عقیده به وجودِ مستقل و تعریف پذیر **فضیلت، عدالت** و امثال آنها می دانست، افلاطون در اینجانیز از فیثاغوریان اثر پذیرفته است، زیرا آنها عدالت رانیز جزو «اشیایی» مى دانستند كه به عقيده شان همان اعداد بودند به اما افلاطون علم به صور را دارای مرتبهی بالاتری می دانست و مرتبهی و جودی خود صور را نیز بالاتر از مرتبهی اعیان ریاضی میخواند و در تعلیل عقیدهاش می گفت: ذهن می تواند حقايق رياضي را با صِرفِ انديشه، و بدون مراجعه به تصورات حسى، به خاطر آورد. این همه را افلاطون در مثال خط جمهوری توضیح داده است، نتیجهی تمثيل او اين است كه مراتب شناخت از نظر وضوح و روشني متناظر است با

۴۵. مقایسه کنید با جمهوری ۵-۵ ۵ ۱۰ د (هندسه دانان] از اشکالِ محسوس کمک می گیرند و درباره ی آنها بحث می کنند، اما منظور اصلی شان آن اشکال نیست بلکه اشیاء واقعی ای را در نظر دارند که این شکلها فقط شبیهِ آنها هستند: استدلال آنها مربوط است به مربع مطلق و قطر آن، نه مربعی محسوسی که رسم کرده اند، و همین طور در مورد دیگر شکلها. آنها شکلهایِ ترسیم شده یا ساخته شده را... به عنوانِ اشباح به کار می برند، و منظور شان مشاهده ی واقعیاتی است که جز با چشم عقل دیده نمی شوند. و افلاطون این نظریه را که اعیان محسوس راه را برای ملاحظه ی واقعیتهای بالاتر هموار می سازند، در فایدون (d a-b) و از حوزه ی ریاضیات به عالم صور اخلاقی نیز تسری داده است.

۴۶. آنها عدالت را عدد مربع (۴ یا ۹) می دانستند، زیرا اینگونه اعداد مفهوم تبادل متساوی را می رسانند. ر.ک. ج ۳ ترجمه ی فارسی، ۲۷۲–۲۶۵.

دانش و باور درست (۱) . اگر سقراط، مانندیک آموزگار معمولی، به جای پرسش از برده فقط به او می گفت، «برای کشیدن مربعی که دو برابر مربع خاصی مساحت داشته باشد، قطر مربع اول را ضلع مربع بعدى قرار بده»، امكان داشت برده این جمله را به آسانی فراموش کند، و یا، چون علتِ آن را نمی داند، هرگاه سخن دیگری را از کس دیگری بشنود، عقیدهی خودش را تغییر دهد. ولی حالا این عقیده ی او به راحتی زایل نمی شود، زیرا به چشم خود دیده است که نه دو برابرِ ضلع مربع اول توانسته است مساحت مورد نظر را به دست دهد و نه ل ١ برابرِ آن؛ و به طور روشن پی برده است که چگونه مربع مورد نظر از مجموع چهار نصفِ مربع به دست آمد. اما سقراط می گوید: هر چند این باوز درست است، در هر حال باور است، نه دانش. آنچه آنها در او «به هیجان آوردند» کیفیتی است شبيهِ رؤيا، و اگر بخواهيم يقينِ مطلقِ ناشي از دانش را در او به وجود آوريم، پرسشهای خود را بایستی در جهات دیگری تکرار کنیم. اما حالا دیگر تردیدی نمانده است که او حتی دانش را نیز می تواند بدونِ گفتن دیگران به دست آورد. یکی از مهمترین درسهای آموزهی آنامنسیس این است که یادگیری را به صورت جریانی مستمر، و دارای مراتب متعددی در میان نادانی (ظاهری) کامل و دانش ترسیم می کند\_اهمیت آن آموزه این است که روش مطلوب سوفسطاییان را در انتقاد از راه پرسش خام «یا ـ یا»، بی ارزش می سازد: «چگونه مى توانيم چيزى را كه مى دانيم يا نمى دانيم، ياد بگيريم؟» يا پرسش مشابهى كه در ائوتودموس (۲۵۷ d) هست: «يادگيرندگان چه كساني هستند. دانايان يا نادانان؟» بعضى از منتقدين گفته اند افلاطون هيچ تبييني از باورهاي نادرستي که برده در ابتدای گفتگو بر زبان می آورد، عرضه نکرده است. درست است که افلاطون فقط در محاورات بعدى ـ آنگاه كه فلسفهاش انتقادى تر شده است ـ

(در تثایتتوس و سوفسطایی) مسئلهی منشأ باورهای نادرست را جدی می گیرد؛ اما او در اینجا خود آموزهی آنامنسیس را، نوعی تبیین به حساب می آورد. در هر حال، آنامنسیس یعنی به یاد آوردن، و همهی ما میدانیم که فی المثل در جریانِ به یاد آوردنِ اسمی که فراموش کردهایم چه حادثهای رخ می دهد. ابتدا چندین اسم نادرست به ذهن ما مي آيند، و هرچند هنوز نمي توانيم اسم درست را به ياد آوریم، دانش قبلی مان \_ که اکنون پوشیده است \_ ما را قادر می سازد که وقتی اسم درست بر ذهنمان خطور کرد، آن را بازشناسیم. «می گوییم: «حسن؟» نه. «حسین، احسان؟» بی تردید نزدیک تر شده ایم. «ها! محسن؛ آری، درست است.» نزدیکی تدریجی به پاسخ درست، در مورد حقایق عقلانی، با فعالیت عقلی پر زحمتی توأم است، اما این دو جریان شبیهِ یکدیگرند. دو برابر طول ضلع مربع اول؟ پس از تفكري چند، نه. يك و نيم برابر آن؟ به پاسخ درست نزديك تر شدهایم، ولی پس از بررسی نتایج آن متوجه می شویم که این پاسخ نیز صحیح نیست. و همین طور. اگر پیشنهادهای نادرست در میانه نباشند، نمی توانیم جریان یادگیری داشته باشیم، و باید به پرشِ ناممکن از نادانی محض به دانش معتقد شویم؛ یعنی همان عقیدهای که نظریهی آنامنسیس برای رهایی از آن طراحی شده است. بر اساس این نظریه، چیزی به نام نادانی مطلق نداریم، یعنی مرحلهای که ذهن به صورت تابلویی خالی یا برگهای سفید باشد. بلکه بر روی آن مطالبی را با مرکب نامریی نوشته اند، و معرف شایسته ای لازم است تا آنها را ادراكپذير سازد. و اگر بخواهيم آن را با عجله، و يا پيش از رشد كامل كشف كنيم، ممكن است دچار اشتباه شويم.

اعتقاد درست، اندکی بعد، در همین محاوره اهمیت بیشتری پیدا خواهد کرد (صص ۹۵-۹۰ پس از این). آیا افلاطون به این همه معتقد است؟ "سقراط در ۸۶۵ می گوید: «درستی بقیه ی سخنانم را نمی توانم تضمین کنم»، اما تردیدی نیست که اگر معتقد شویم که حق داریم (٥٠٥ منه و ۱۰۵ می ۱۰۰ انچه را نمی دانیم جستجو کنیم، انسانهای بهتری خواهیم بود. به عقیده ی من، باید به معنای ظاهری این سخنان معتقد شویم، نعنی بگوییم «بقیهی سخنان» عبارت اند از آموزه ی «دیندارانه» جاودانگی، تناسخ، و حقایقی که در حالتی غیر جسمانی یاد گرفته ایم. آزمایش برده فقط اثبات کرده است که ذهن ما از نوعی دانش یقینی پوشیده برخوردار است که می توانیم آن را بدون گفتن دیگران به خاطر آوریم، و همین قدر برای نفی استد لال جدلی منون کفایت می کند. البته نباید نتیجه بگیریم که افلاطون به آموزه ی دینی معتقد نبوده است به آو، با الهام از سقراط واقعی، فقط می خواهد درباره ی چیزی

۱۹۰۰ برای دیدگاهی غیر از آنچه من دارم، ر.ک. Ebert, Man and World 1973. او، بر اساس دلایل ثابتِ سبک شناختی، معتقد است که توجیه آنامنسیس، تقلیدی از حکایت گرگیاسی است؛ او محتوای این توجیه را نیز دارای آهنگ سوفسطایی می داند، ولی این سخن، دست کم برای من، باور نکردنی است. سقراط به اندازه ی هر سوفسطایی ای، در فن سخنوری استاد بود (صص ۴۴۶ و بعد کتاب حاضر)، و در متقاعد ساختن منون به باورهایش، زبانی به کار می برد که برای او کاملا آشناست. برای سقراطِ افلاطون، غفلت از کوتاهی هرچه ممکنِ پاسخها (اِبرت ۱۱۷)، امر تازه ای نیست. (اِبرت دیدگاهش را درباره ی ویژگی استعاره ای آنامنسیس در ۱۹۲۹)، امر تازه ای نیست و نباید جدی گرفته شود. معنای آن «چیزی (Essence, نیست جز آنچه ما امر وزه بر اساس اصطلاح شناسی کانت» عنصر پیشینی جریان شناخت می نامیم. به گمان من اگر به زبان کانت سخن بگرییم چیزی را انکار خواهیم کرد که به عقیده ی افلاطون هم درست بود و هم حایز اهمیت. این عقیده که آنامنسیس فقط تعبیر میناره ای ای زمفهوم کاملاً منطقی امر پیشینی است، به لایبنیتس برمی گردد. درباره ی تاریخ آن ر.ک. Ebert, Mein. und Wiss. 1974, 13 ff. 85 ff.

۴۸. سقراط در ۸۱a می گوید: استدلالِ [λογος] دیندارانه «به عقیده ی من» نه تنها زیبا [καλος] بلکه درست [αληθης] هم هست. نه ضرورت دارد، و نه حتی طبیعی است که بگوییم تردید سقراط در ۸-۶ ۸۶b به منزله ی پس گرفتن ادعای قبلی اوست مبنی بر اینکه «اگر حقیقتِ--- که هنوز اثبات نکرده است، به قطع سخن نگوید. برای اثبات جاودانگی باید تا فایدون منتظر بمانیم؛ افلاطون در آنجا این نظریه را از آموزه های تناسخ و آنامنسیس تمیز می دهد. در فایدون نیز چیزی هست که سقراط «درستی آن را تضمین نمی کند» یا «به طور جزمی ابراز نمی دارد» (همان کلمه ای که در منون تضمین نمی کند» یا «به طور جزمی ابراز نمی دارد» (همان کلمه ای که در منون هست، می کوید و که با آن چیز به جزییات اسطوره ای مسافرت روح، و دیگر تجربه های پس از مرگ، مربوط می شود. سقراط می گوید: «معقول نیست که با قاطعیت بگوییم این امور دقیقاً به گونه ای هستند که من در اینجا توصیف کردم، اما چون جاودانگی روح را به مرحله ی اثبات رسانیده ایم ، به نظر من باید معتقد شویم که این جریان یا چیزی شبیه آن رخ می دهد.»

آیا فضیلت دانش است؟ (مقایسه کنید با تلخیص محاوره، ص ۵۵، پیش از این.) افلاطون در اوایل اشتیاقِ خویش به ریاضیات، برای روشن کردن معنای استدلال از روی قضیه ای فرضی، نمونه ی هندسی ای را برمی گزیند که معنای آن به اندازه ای برای ما مبهم است که هنوز هم در تفسیرِ آن اختلاف نظر وجود دارد. ۴۹ خوشبختانه ضرورتی و جود ندارد که بدانیم منظور او از استدلال از روی

- مربوط به واقعیت همیشه در روح ما هست» یعنی اگر آنچه ما امروزه دانش پیشینی می نامیم ممکن هست . «بایستی روح را جاودانه بدانیم».

۱۹۳. ۸۶۰ – ۸۷۰. هیث در ۱۹۲۱ (۱۹۵۳ HGM) می گوید: بلاس در ۱۸۶۱ سی تفسیر مختلف را می شناخت و تفسیرهای زیادی نیز پس وی عرضه شده اند. بحتمل، کاربرد فنی استدلال از روی قضیه ای فرضی در عالم ریاضیات بوده است، و افلاطون می خواست آن را توسعه دهد؛ به همان صورت که «شیوهی مجانبی asymptotic» اندک در زمینه های غیر ریاضی به کار می رفت (پیشرفت ما در دانش از نوع مجانبی است، شرینگتون، 301 می رفت (پیشرفت ما در دانش از نوع مجانبی است، شرینگتون، 301 می کرد. از اثوتوفرون دن می کرد. از اثوتوفرون که که اما هنوز هیچ کس در توضیح آن به نمودار و مختصات اشاره نمی کرد. از اثوتوفرون که ۱۱ (و مقایسه کنید با ۹ می گرگاس ۴۵۴ (که یحتمل هر دو پیش از منون تألیف شده اند) و کسنوفون، خاطرات، چهارم، ۱۳۰۶، می تران استنباط کرد که ۷ποθεσι معنی غیر فنی سعده و کسنوفون، خاطرات، چهارم، ۱۳۶۶، می تران استنباط کرد که ۷ποθεσι معنی غیر فنی سعده و کسنوفون، خاطرات، چهارم، ۱۳۶۶ می تران استنباط کرد که ۷ποθεσι معنی غیر فنی سعده و کسنوفون، خاطرات، چهارم، ۱۳۶۶ می تران استنباط کرد که ۷ποθεσι معنی غیر فنی سعده و کسنوفون، خاطرات و کسنوفون به ۲۰۰۰ در در به به ۲۰۰۰ و کسوند و به سود به ۲۰۰۰ و کسونون به ۲۰۰۰ و ۲۰۰ و ۲۰۰۰ و ۲۰۰۰ و ۲۰۰۰ و ۲۰۰ و ۲۰ و ۲۰ و ۲۰ و ۲۰

قضیهای فرضی، چه بوده است. شیوهای او با آنچه امر و زه برای ما آشنا است تا حدودی فرق دارد. ۵۰ مواردی هست که نمی توانیم پرسشی را بدان گونه که مطرح شده است پاسخ دهیم، به ناچار می گوییم، «خوب، اگر مسئله را این گونه فرض کنیم، پاسخ آن چنین خواهد بود. پس اجازه دهید فرض کنیم که مسئله بدین صورت است، و نتایج فرض مان را بررسی کنیم. بدین طریق به درستی فرض خویش یقین پیدا می کنیم، و پاسخ پرسش اصلی مان را به دست می آوریم.» از سوی دیگر، سقراطِ افلاطون می گوید «اگر فضیلت دانش باشد، آموختنی خواهد بود؛ بنابراین باید ابتدا بررسی کنیم که آیا دانش است یا نه» (۸۷د). مقراط لازم می داند که این قضیه ی فرضی را اثبات کند، نه اینکه فقط فرض کند. قضیه ی فرضی این است که فضیلت خوب است. این سرآغازِ مورد قبول، در واقع همانگویی است، آرته در مقام یک اسم، متناظر است با صفتِ قبول، در واقع همانگویی است، آرته در مقام یک اسم، متناظر است با صفتِ رابر این ایراد که او از طرفی می گوید وقتی به ماهیت چیزی علم ندارد نمی تواند

«فرض Supposition» را داشته است، و سقراط آن را برای «تعریفِ مفروض» به کار برده است. در منون نیز قضیه ی فرضی، همان نوعی تعریف است. مقایسه کنید با ج ۱۲ ترجمه ی فارسی ص ۴۳۳، یادداشت ۲. سخنی را که تامیسون (همان جا) می گرید شواهدی چند بأیید می کند: «کلمه ی υποθεσις در زمان افلاطون، معنای علمیِ متعارفِ «فرض» را داشته است». از میان مثالهایی که در آزما آمده است، هر آنچه درست است به کتاب بقراطی پزشکی کهن تعلق دارد، کتابی که تقدم آن بر آثار افلاطون دست کم محل تردید است. همچنین در این مورد ر.ک. به ویلاموویتس 150 با 11, 150 و رابینسون .99 و رابینسون .9 Gaiser در باره ی زمینه ی سه فقره ی ریاضی منون مقایسه کنید با سخنان گایزر Gaiser در AGPh

۵۰. درباره ی اینکه آیا سقراط در اینجا شیوهای را که خودش در فایدون ۱۰۱e پیشنهاد کرده است، نادرست قلمداد می کند یا نه، ر.ک. Sayre, PAM 29 n.40.

صفات آن را مورد بررسی قرار دهد، و از طرف دیگر فضیلت را به صفت «خوب» متصف می سازد. به علاوه، از پاسخی که او به وسیله ی آنامنسیس برای پرسش «چگونگی علم به چیزی که شناختی از آن نداریم» عرضه می دارد، چنین بر می آید که ذهن ما در حالتی از نادانی محض و کامل نبوده است. در هر صورت، همان طور که پیش از این، ص ۲۷۶، ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، دیدیم، این سرآغاز، به نظر سقراط، از جمله ی سرآغازهای شاخص محسوب می شود.

سقراط قضیهی «فضیلت دانش است» را نه به عنوان فرض بلکه به مثابهِ موضوعِ مستقیم پژوهش قرار می دهد، و بدین طریق منون را که عاری از هرگونه تزویر و نیرنگ است، به مسئلهی خودش در خصوصِ طبیعتِ ذاتی فضیلت، بازمی گرداند. استدلال از روی کاربرد درست ۵۱، برهان نظری ای برای حقیقتِ آن

۵۱. شاید عجیب به نظر آید که عدالت،  $\omega \rho \rho o \delta v \eta$  [خویشتن داری] و  $\varepsilon v \mu \alpha \theta \iota \alpha$  [فراست] رانیز از جملهی چیزهایی بشماریم که ممکن است بد به کار برده شوند. هموند νου 6ωφροδυνη شبيهِ تناقض به نظر مي آيد، اما فايدون ۶۸d –۶۸d کليدي است برای فهم کل فقره. (ر.ک. ص ۴۵ کتاب حاضر.) سقراط این فضیلت را در معنای معمولی آنها به کار می برد. این مفاهیم در معنای سقراطی شان صورتهایی از دانش هستند، و تمایز خاصی با یکدیگر ندارند و واحدی بیش نیستند. به آسانی می توان پی برد که «شجاعت» چگونه مورد سوء استفاده قرار میگیرد (ج ۱۳ ترجمهی فارسی، ص ۲۱۸، یادداشت ۸۹) و σωφροσυνη در معنای متعارف «خویشتن داری» فقط به معنی گذشتن از لذتهای آنی، برای به دست آوردن لذت بیشتری در آینده، بود. و یا منظور افلاطون این بوده است «خویشتن داری» را می شود ـ آنگونه که امروزه نیز دیده می شود ـ از معنای کاربرد معتدلانهی یک چیز منسلخ نمود، و به معنای طرد کلی در نظر گرفت؛ یعنی کارهای زاهدانهی افراطیای که حتى ممكن است به نفى سلامتى منجر شوند. اين همان چيزى است که ارسطو رذيلت و  $\alpha v lpha \iota \sigma \omega \varphi 
ho \omega v$ ، را از یک جهت انحراف از معیار  $\sigma \omega \varphi 
ho \omega v$  خواند و از جهتی دیگر ، ακολαστος ( اخلاق نیکوماخوسی ، ۱۱۰۴۵ ۲۴). فضیلت ευμαθια، سرعت در یافتن اشیا، بستگی به چیزی دارد که دریافته می شود. این فضیلت ممکن است فقط به διδασκει (۴۰ همه داني] منجر شود، که بنا به گفته ی هراکلیتوس (پارهی  $\piολυμαθια$ voov ov (به عقیده ی افلاطون، هیپیاس نمونه ی روشنی از این دسته بود.) عین همین ->

فراهم مىسازد، اما سقراط در درستى سخن خويش ترديد دارد و اصرار مىورزد که آن را به طور تجربی بررسی کنند: اگر آرته أموختنی بود، بی تردید کسانی پیدا مي شدند كه مي توانستند و مي خواستند آن را بياموزند، اما چنين كساني را سراغ نداریم. وقتی سقراط در پروتاگوراس به اثبات این مدعا می پردازد (استدلال او در خصوص پدران و فرزندان، در اینجا نیز تکرار شده است)، پروتاگوراس با مهارت تمام، آن را به سود خودش مورد تردید قرار می دهد. این کار با هدف کنونی افلاطون سازگار نیست، به همین جهت، ادعای تعلیم سوفسطاییان را ـ که آنقدر مشهور بود که حتی با صراحت بیان نشده است\_ابتدا آنوتوس رد می کند، و سپس منون در همین راستا به تحسین گرگیاس میپردازد و میگوید او کسانی را که مدعی تعلیم فضیلت بودند به دیده ی تمسخر می نگریست. (بدین ترتیب، گفتگو با آنوتوس، صرف نظر از تأثیر نمایشی آن که بی تردید اهمیت زیادی برای افلاطون داشته است .. نقش موثری در پیشرفت استدلال ایفا می کند.) حاصل بحث این است که برهان نظری ما نادرست بوده است، و لازم است چیز دیگری و جود داشته باشد که بتواند ما را، در خصوصِ استعمال صحیح، مطمئن سازد.

سقراط با این سخن خویش، جواز مشر وطی برای آموزه ی آنامنسیس فراهم کرده است (۸۷b): «اگر فضیلت دانش نباشد، آیا کسی می تواند آن را بیاموزدیا به گونه ای که هم اکنون گفتیم، آن را به یادِ کسی بیندازد؟ لازم نیست بر سرِ انتخاب یکی از این دو تعبیر ستیزه کنیم.» سقراط در ۱۹۸، منون را سرزنش کرد که با وجود اثباتِ ناآموختنی بودن فضیلت، تعلیم آن را از او می خواهد، ولی در اینجا خلاف آن را بر زبان می آورد؛ و در واقع خود او نیز در جریان بحث، مانند

<sup>-&</sup>gt; عبارت (ανευ νου) در فایدون ۸۲b در خصوص «به اصطلاح» σωφροσυνη و δικαιοσυνη به کار رفته است.

منون و هرکس دیگری از واژهی «آموختن»، به معنی «تسلیم کردن» چیزی، ۵۲ استفاده می کند، فی المثل (در پروتا گوراس، ۳۱۳a) می گوید سوفسطاییان موضوعات تعلیمی شان را می فروشند، یعنی کاری که در خصوص دانش ــ که فضیلت هم به عقیدهی سقراط همان است ـ نمی توان انجام داد. می دانیم که فضیلت، در عرف عام، به معنی خوب بودن در چیزی بود؛ و از اینروست که تأكيد سقراط بر اينكه فضيلت دانش است به نظر يونانيان آن مقدار پارادُكسيكال نمی نمود که به نظر ما می آید. اما، او اگرچه برای روشن ساختن دیدگاهش ابتدا از مقایسه با حرفه ها شروع کرد، به هیچوجه معتقد نبود که دانشی که فضیلت را تشكيل مى دهد، مهارت فنى محضى مانند اسب سوارى است. اين سخن حقيقتي است كه افلاطون حالا مي خواهد به صورت فلسفى مستدل سازد. فضيلت چيزي نيست جز دانش خوب وبد، و آن چيزي است كه هركسي، بایستی برای خودش کشف کند، تا اینکه آن را با چنان ضرورتی مشاهده کند که قضیهای ریاضی را پس طی مراحل برهان مشاهده می کند . در این جریان ممکن است کس دیگری به او کمک کند، ولی بی مورد است که پاسخ را به گونهای بر شاگرد آشکار کنیم که فی المثل در خصوص نحوه ی گرفتن لگام اسب برای هدایت نیکوی آن اظهار میکنیم. تعلیم اسب سواری، پدیده ای تجربی است و به جهان تغییر تعلق دارد. یادگیری فضیلت، کشفی است عقلانی در جهان عقلانی؛ جهانی که حقایق ریاضی و اخلاقی ـ هر دو ـ به آن متعلق اند، و عدالت و فضیلت همیشه در آنجا به یک حال باقی می مانند، و هر مماسی فقط در یک نقطه، با دایرهی آن به طور واقعی و همیشگی تماس حاصل می کند. افلاطون از اینکه فضیلت را نمی توان به گونهای تعلیمی مانند تحویل دادن بستهای به كسى \_ آموزش داد، نتيجه نمى گيرد كه فضيلت انش نيست.

دانش و باور درست (حق) ۵۲ (۲) (۹۷a-۹۹d). باورهای درست، یا عقاید حق، تا زمانی که دوام دارند، به همان اندازه راهگشای کردار صحیح هستند که دانش. آنها از دو نظر با دانش فرق دارند: ( ۱) استوار نیستند (۹۸۵)، ( ب) نمی توان آنها را به دیگران منتقل ساخت (۹۹b). می توان آنها را از راه «به دست آوردن علت» (αιτιας λογισμω ٩٨a)، به دانش تبدیل کرد و چنان «به زنجیر کشید» که هیچ وقت نتواند از ذهن بیرون رود؛ و «همان طور که پیش از این به توافق رسیدیم، این کار همان جریان یادآوری است. یعنی ناگهان به قلمرو افلاطوني واقعيت معقول قدم مي گذاريم، اما به اين قلمرو از طريق استنتاج يا انتزاع رخدادهای زمینی وارد نمی شویم، بلکه آشنایی ای را که ذهن مان پیش از تولد با آن عالم داشته است به خاطر می آوریم. «دلیلی» که به دست می آوریم (همانند برهان ریاضی) دلیل منطقی ای است که نتیجه ای ضروری دارد، نه مثل علتِ حادثهای طبیعی در این جهان. آنامنسیس اصول راهگشایی را به یاد مي آورد كه فراتر از طبيعت و جامعه هستند. سياستمداران كنوني ما در خصوص راه حل درستِ ۵۴ مسایل عملی فقط بر اساس حدس و گمان [باور درست] پیش ميروند؛ آنها شناخت كاملي از آن راه حلها ندارند، و بنابراين نمي توانند دلايل کارهایشان (λογον διδοναι Λ۱a) را توضیح دهند و آنها رابر دیگران نیز بياموزند. آنها را از اين جهت مي شود با شاعران و پيامبران مقايسه كرد، يعني

۵۳. افلاطون دو صفت  $op\theta\eta$  [راست] و  $\alpha\lambda\eta\theta\eta$  [حق] را به جای یکدیگر به کار می برد.

کسانی که سخنان درستِ زیادی بر زبان می آورند، اما درباره ی آنچه می گویند هیچ نمی دانند. سیاستمداران نیز از راهِ سخنرانی هایشان موفقیت مطلوبی به دست می آورند، اما (باز هم سقراط تکرار می کند که) درباره ی سخنان خودشان هیچ نمی دانند. کسانی را که «بی آنکه تفکر کنند» (ανευ νου) تا این اندازه موفق اند، بایستی انسانهای «الهی» نام نهیم و سرانجام، زنان و اسپارتیان انسانهای خوب را «الهی» می نامند. منون می گوید: «ظاهراً حق با آنهاست، اگرچه ممکن است آنوتوس به خاطر این سخن از تو دلگیر شود.»

مقداری از گفتگو را تقریباً به طور کامل نقل کردم تا آهنگ طعن آلود آنها را ده برخی ها به آن توجه نکرده اند مه دوشن سازم. منون که خشم آنوتوس را از این سخن اعلام می کند، در این ماجرا بی تقصیر نیست، و اشاره به کاربرد عامیانه ی «الهی» از سوی زنان و اسپارتیان [و نه دموکراتها] نمی تواند او را تبر ته کند. به علاوه، ۶ – ۹ م ۹ دقیقاً تکرار دفاعیه ۳ – ۲۲ ۲۲ است، و حاصل آن این است که شاعران خود را در چیزهایی دانا می دانند که دانا نیستند، و سقراط از آن جهت که به نادانی خویش واقف است بر آنان برتری دارد؛ «همان برتری ای که بر سیاستمداران دارد». ۵۶

اما، اعتقاد افلاطون در خصوص شاعران و پیامبران هرچه باشد، او هرگز

<sup>00.</sup> ویلاموویتس (۴. II, 152 f.) این عبارت را کاملاً صمیمانه توصیف کرده است؛ برداشت او را کلارابوخمان Klara Buchmann و معدود کسان دیگری پذیرفته اند. او میگوید سقراط کلمات Θεια μοιρα را در دفاعیه ۳۳ در خصوص رسالت خودش به کار برده است. بی تردید عبارتِ واحد را می توان هم به جد به کار برد و هم از روی طعن؛ و افلاطون هیچ وقت نگفته است که سقراط هیچ φρονησις [حکمت] یا ۷۵۷۶ [عقلی] نداشته است و فقط از الهام غیرعقلانی بهره مند بوده است.

۵۶. جایی که تمام جمله تکرار می شود، نمی توان شباهتِ موجود را امری تصادفی دانست. به علاوه، توجه داشته باشید که واژه ی  $\theta \epsilon o \mu \alpha v \tau \iota s$  در هیچ جای دیگری در آثار افلاطون (و بلکه، به عقیده من، در متون کلاسیکِ موجود) به کار نرفته است.

سياستمداران قرن پنجم را ملهَم به الهام الهي نمي دانست.

یس، جایگاه دوکسا۵۸ در منون چیست؟ تصمیمات سیاستمداران آهنگ عملی دارند و باید به مرحلهی اجراگذاشته شوند. از این رو لازم است که او بر اساس مفاهیم ارزشی تصمیم بگیرد. آیا اگر فلان کار را انجام دهیم، عادلانه خواهمد بود؟ سودي خواهد داشت؟ بددلانه محسوب خواهمد شد؟ زندگي او عبارت است ازیک دسته احکامی که در حوزهی عادلانه و ظالمانه، سودمند و زیانبار، شجاعانه و بددلانه، محترمانه و بی شرمانه، صادر می شود. در موارد جزیی، کسی که از آرته (به معنی رایج کلمه) برخوردار باشد، غالباً احکام درستی صادر میکند، و بر قدرت و ثروت و شهرتِ شهر خویش می افزاید. اما، همان طور که سقراط معلوم کرده است، حتی اگر از این گونه اشخاص بپرسیم که منظورشان از سخنانی که می گویند چیست، هیچ پاسخ قانع کنندهای نمى توانند عرضه دارند. آنها نيز ممكن است، مانند منون، به ذكر نمونه ها بيردازند: «فلان كارها عادلانه هستند، عدالت يعنى انجام فلان كار عادلانه.» به عقیده ی افلاطون، باورهای درست در ذهن هرکسی به صورت پوشیده و جود دارد، و بنابراین میتوان آنها را تا سطح خود آگاهِ ذهن بیرون کشید. تا زمانی که این کار به وسیلهی جریان دیالکتیکی درستی صورت نگیرد، و بنابراین به دانش (به معني افلاطوني كلمه) منجر نشود، مي توان آن را موهبتي آسماني قلمداد كرد، اما فقط به همان معنا كه يونانيان هرگونه اقبالي را به هِرمس نسبت مي دادند. سياستمدارِ خوب از حيث اهداف عملي همان حالتي را دارد كه برده پس از

۵۷. این واژه را به تفاریق، «نظر»، «عقیده»، «حکم» ترجمه میکنند. از آنجا که این کلمه در آثار افلاطون معنای نیمه فنی ای به خود می گیرد، بهتر است به تبع خود وی در زمینه های مورد نظر معادل واحدی بیاوریم. (البته او هیچوقت خودش را در بند واژگان فنی محصور نمی دارد. در جمهوری το (۵۱۰۵) متعلق πιστις (۵۱۱۵) است، و πιστις در تیمایوس ۲۹۲ برابر است با δοξα.

پرس و جوی سقراط داشت. سقراط مدعی نیست که او از دانش برخوردار است. جریان سریع گفتگویی که سقراط نقش راهنما را در آن بر عهده داشت، نتوانسته است «دلیل واقعی امور» را به صورت شسته و روفته در اختیار برده قرار دهد و حقیقت تردیدناپذیری را به تملک او درآورد (۸۵c). آنچه از گفتگو به دست آمده است، قرار گرفتن دوکساهای درست به جای دوکساهای غلط و باز شدن درِ شناخت به روی غلام است؛ این در تا کنون به این علت بسته بود که غلام خود را به چیزی که نمی دانست دانامی پنداشت. حالتِ غلام در حین دارا شدنِ دوکساهای درست «که همچون رؤیایی در او به جنبش درآمدهاند» متناظر است با حالت ذهنى سياستمداران خوب. تا زمانى كه اين حالت دوام دارد خود سیاستمدار و شهر او در اوج توفیق هستند؛ اما این وضع خطرناک است، زیرا باورهای کنونی او ممکن است مانند تندیسهای دایدالوس به جنبش در آیند و او را ترک گویند. او برای اینکه دوام آنها را تضمین کند، بایستی جریان آنامنسیس را تكميل كند. پس از آنكه او به ذات صورت هاى ثابت عدالت، شجاعت و دیگر فضیلتها شناخت پیدا کرد، بر حدسهای تجربی دربارهی نتایج احتمالي كردارهايش متكى نخواهد بود، و سياستِ او به واسطهى اين معيار عینی صورت های موجود و مستقل، به فضیلت و، بالاتر از همه، به سازگاری ای دست خواهد یافت که تا آن زمان نه کسی شنیده بود و نه امکان دسترسی به آن وجود داشت.» دوکسای درستِ پیشین او، با «به دست آوردنِ علت» به شناخت نبديل شده است، زيرا اگر او به صورت خوب دانش پيدا كرد، در واقع به علت كردار خوب واقف شده است (توسعهاي كه افلاطون در تعليم سقراطي «هر الفي به واسطهی الف، الفاست»، به وجود آورده است؛ ر.ک. ج ۱۳ ترجمهی فارسی ص ۲۰۲).

حاصل بحث اینکه دوکسادر منون، آگاهیِ تاریک و غیریقینی به چیزهایی (صورت هایی) است که اگر روشن، کامل و ثابت بود، نام دانش رابر آن

می نهادیم. بعداً خواهیم دید که افلاطون این کلمه را در مورد ادراک ما از جهان طبیعت به کار می برد، عالمی که در حال صیرورت و تغییر است و هرگز نمی تواند متعلق دانش واقع شود، زیرا ویژگی بی ثباتی و زودگذری آن اجازه ی چنین کاری را نمی دهد. فرق میان این دو برداشت از دوکساو دانش، همان فرق میانِ مراتب مختلف شناسایی یک چیز و شناسایی دو دسته ی مختلف از اشیا است؛ و نیز اینکه در مورد اول می توان دوکسارا به دانش تبدیل کرد ( منون ۶ است؛ و نیز اینکه در مورد دوم نمی توان دافلاطون این موضوع را دوباره در جمهودی مطرح خواهد کرد؛ و در آنجاست که باید ببینیم آیا در این مورد بین دو دوره از اندیشه ی افلاطون ناسازگاری جدی ای وجود دارد یا نه. ۵۸

در اینجا سقراط به جمع بندی سخنانش می پردازد: اگر پرسش و پاسخهای ما در طول این بحث درست بوده باشد، فضیلت چیزی نیست که فطریِ انسانها باشد، یا از راه تعلیم آموخته شود، بلکه موهبتی الهی است که بدون خردورزی (۷۰۷ ۵۷۰ را دوباره تکرار می کند) بر برخی اعطا می شود، وگرنه سیاستمداران باید می توانستند دیگران را نیز تعلیم دهند و به پایهی خودشان برسانند. سیاستمدارِ فاضل به منزلهی ترسیاسِ هومر در میان آشباح است، یگانه کسی که بر قوای خویش مسلط است. نتیجهی استدلال کنونی ما همین است، اما آنگاه به حقیقتِ آشکار خواهیم رسید که شیوهی بحث خود را عوض کنیم و سعی کنیم به این پرسش پاسخ دهیم که خود فضیلت چیست (۹۹۰ – ۹۹۰). منظور سقراط روشن است، نتیجه گیری کنونی درست نیست، زیرا منون سقراط را بر آن داشته است که به بررسی پرسش نادرستی بپردازد. فضیلت دانش است، دانشی که روشن ساختیم که به معنی یادآوریِ صورتِ بی تغییر فضیلت از

۵۸. ر.ک. ج ۱۵ ترجمه ی فارسی، فصل ۸ قسمت الف، و صص ۲۹۹ و بعد کتاب حاضر. جای بسی تأسف است که کتاب ایرت (1974) Meinung und Wissen آنقدر دیر به دستم رسید (به لطف خود مؤلف) که نتوانستم حق آن را در اینجا ادا کنم.

اعماق ذهن است. بنابراین، هیچکس نمی تواند بر اساس آن عمل نکند. می توان فضیلت را آموخت، به شرط آنکه آموختن را به همان معنایی در نظر بگیریم که سقراط در تناینتوس ۵۹ توصیف می کند، یعنی کمک کردن به زایش حقایق از كسى كه آبستن آنهاست، و نه به معناي سوفسطايي تحويل دادنِ دانشي حاضر و آماده. شاید افلاطون در توصیف سیاستمداری که بتواند دیگران را تربیت کند، به سقراط نظر داشته است؛ سقراط در گرگیاس (۵۲۱ d) می گوید: «تصور می کنم، من تقریباً تنها و نه دقیقا تنها و آتنیای هستم که هنر اصیل سیاست را به کار می بندم، و یگانه انسان زندهای هستم که به تکلیف سیاستمداری عمل می کنم.» اما (همان طور که دودس در همان جا تذکر داده است، این خودستایی را به آسانی نمی توان عبارت خود سقراطِ تاریخی دانست)، سقراط جای خود را به افلاطون داده است و هدف افلاطون عبارت است از تأسيس مدرسهای برای تربیت سیاستمداران. این عقاید از همان اوایل جوانه زدهاند تا در جمهوری به ثمر نشینند، آنجا که سیاستمدار آرمانی فیلسوف نیز هست و از راه دورهای از تعلیم و تربیت به دیدار صورت خوب نایل آمده است، تعلیم دیدگان این دورهی طولانی، سال ها به مطالعهی ریاضیات پرداخته اند تا آمادگی لازم را برای کسب دانش دیالکتیکی فراهم سازند، دانشی که می تواند «ذات هر چیزی را تعلیل کند و بر دیگران بیاموزد» ( جمهوری ۵۳۴b). وقتی که در چنین دانشی استاد شدیم، خواهیم توانست به پرسش اصلی (به عقیدهی سقراط) پروتاگوراس و منون پاسخ دهیم.

## یادداشت تکمیلی: دانش و حکمت

سقراط در ۸۸b، فرونسیس را (که معمولاً «حکمت» یا «خردمندی» ترجمه

۵۹. ۱۵۰ c-d . ر.ک. ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، ۲۳۰.

می کنند) به جای اپیستمه (دانش به کار می برد)، و روشن است که هیچ تغییر معنایی را نیز در نظر ندارد. تامیسون، در همانجا، فرونسیس را «قوهی ذهنی مرتبط با دانش» خوانده است، اما همان طور که از انوتودموس و محاورات دیگر برمي آيد، اين دو مفهوم تقريباً عين يكديگرند. سوفيا (حكمت) و إيستمه را معمولاًبه جای یکدیگر به کار میبرند. همراهی کلی سوفیابا دانش، به ویژه دانش یا مهارتِ عملی، را در ج ۱۰ ترجمهی فارسی، ص ۵۹ توضیح دادهام؛ و در منون ۹۳ d نیز می خوانیم که کلئوفانتوس در اسب سواری و کارهای دیگر سوفوس است. در اثوتودموس ۲۸۱b می گوید فرونسیس و سوفیا، همان اپیستمه هستند (مقایسه کنید با ۲۸۲a و تئایتتوس ۱۴۵e)، و سقراط در ۲۸۸d می گوید فلسفه یعنی کسب ایبستمه. در آثار افلاطون، و دیگران نویسندگان، لازم است که فرونسیس و سوفیا ـ هر دو ـ را، با توجه به محتوای سخن، گاهی «دانش» ترجمه کنیم و گاهی «حکمت» افلاطون این ویژگی زبان و اندیشهی یونانی را برای تأیید نظریهی «فضیلت دانش است» به کار گرفته است؛ و البته دانشی که موجب وحدت فضيلتها مي شود دانشي نيست كه انسان معمولي تصور مى كند. بلكه بايد گفت افلاطون اين نظريه را اختراع نكرده است. براى يونانيان مشكل بود كه همچون راسل مقالهاي در فرق ميان دانش و حكمت بنويسند، يا مانند تنيسون Tennyson در سروده هايشان بگويند «دانا شدن چه آسان، حكيم شدن چه مشكل». آنها به اين تفاوت واقف بودند (به شهادتِ همخواني طولاني آنتيگونه، ابيات ٧٥-٣٣٢)، اما به ندرت مي توانستند آن را، بي آنكه دچار ضد و نقیض گویی شوند (το σοφον δ ου σοφια اوریپید، باکخانه ۳۹۵) در قالب دو واژهی فوق بیان کنند. در مطالعهی افلاطون، همیشه باید به این نکته توجه داشته باشيم.

۶۰. درباره ی منابع مربوط به تردیدهای گذشته در خصوص اعتبارِ آن ر.ک. Unters. 3 n. 16.ک. Keulen,

## ائوتودموس

تاریخ. نظر اکثر پژوهشگران این است که اثوتودموس نیز مانند منون، پس از محاورات اولیه ی سقراطی و پر وتاگوراس، و بعد از گروه بزرگِ مرکزی، تألیف شده است. رابطه ی آن با منون محل بحث است، اما تعداد کسانی که به پیروی از برخی پژوهشگران پیشین، آن را پس از فایدروس می دانند، بسیار ناچیز است. شاید قوی ترین سخن در مورد اندکی دیرتر بودنِ تاریخِ اثوتودموس، از آنِ کرومبی است؛ او به حق می گوید بسیاری از موضوعات این محاوره با مباحث سوفسطایی و سیاستمدار مطابقت دارد؛ ولی این مسایل که عمدتاً از سوی پارمنیدس مطرح شده اند برای آنتیس تنس و دیگر معاصران سقراط آشنا بوده اند، و در اینجا فقط با آهنگ جدلی آمده اند، بی آنکه به طور جدی مورد بررسی قرار گیرند. فقدان آموزه های فیثاغوریِ جاودانگی و آنامنسیس، و فقدان

۱. ارجاعات در .Keulen, o.c. 49n آمده است.

آموزههای ریاضی، این وسوسه را ایجاد می کند که اثوتودموس را بر منون مقدم بداریم. درست است که در محاجّهی میان سقراط و نیرنگ بازانی چون ائوتودموس و دیونوسودوروس، محلی برای طرح اینگونه دیدگاه ها وجود ندارد، اما جاى اين سؤال هست كه چرا افلاطون سقراط را به بررسي مغالطات ابتدايي آنها مشغول می دارد. انگیزهی آشکار این کار ـ مستدل ساختن اینکه خود سقراط منشى سوفسطايي و مغلطه جو نداشته است\_ائوتودموس رابيشتر با دفاعيه مرتبط مىسازدتا با آثار پختهترافلاطون. از اشارهى محض ـ و بدون بررسى ـ به این سؤال که آیا فضیلت (۲۷۴e) و سوفیا أموختنی (۲۸۲c) هستند یا نه، بر لَه و عليهِ هر دو طرف استدلال كردهاند و برخى هم آن را بي تأثير خواندهاند.٢ همچنین لازم است اشارهی محتمل به نظریهی صور در ۳۰۱a - ۳۰۰d (صص ١٠٨ و بعد، ٢٠ ـ ١١٨، پس از اين)، تطابق برخي مباحث محاوره با لاخس - كه آنقدر به هم نزدیکند که به ارجاع عرضی از یک محاوره به محاورهی دیگر شباهت دارند (صص ۱۰۸ و بعد، ۱۲۲)، و اشارهی ناگهانی و منفرد به دانش ریاضی و دانش دیالکتیکی (ص۱۰۸، و ۱۲۳ و بعد) را نیز در نظر داشته باشیم. شاید بهترین نتیجه گیری از آنِ کرومبی است: «با این حال، تاریخ محاوره

شاید بهترین نتیجه گیری از آنِ کرومبی است: «با این حال، تاریخ محاوره اهمیت واقعیای، ندارد.» من آن را پس از محاورات اولیه آورده ام، زیرا مسایل خاصی در آن مطرح است که شناخت محاوراتی که تا اینجا شرح داده ایم، در

٢. في المثل، ويلاموويتس آن را دليل تأخرِ الثوتودموس بر منون دانسته است،

PI, I, 303, 308 ('ihn / Meno ] Müssen wir in Gedächtins haben'), II, 252. لایزگانگ نیز معتقد بود که انوتوفرون ، مطالب منون را پیش فرض می گیرد ، اما در عین حال گفته است سیاق آن ، محاورات اولیه را تداعی می کند . اما فون آرنیم موضع مخالف را اتخاذ می کند : بررسی کامل آموختنی بودن فضیلت به محاوره ای بعدی ، یعنی منون ، موکول می شود (126 بررسی کامل آموختنی بودن فضیلت به محاوره ای بعدی ، یعنی منون ، موکول می شود (Euth. 21 n. 29) . این خود در کول و بعد . به عقیده ی اسپراگ (Euth. 21 n. 29) ، این نکته به هیچ وجه بر تقدم یا تأخر اثر دلالت نمی کند؛ و کولن (49 n. 28) نیز تعلیق حکم می کند.

بررسي آنها راهگشاست، خواه آن محاورات از نظر تاریخي مقدم باشنديانه.

تاریخ نمایشی . اشارات موجود عبارتند از: (۱) «سالهاست» که شهر توری در ۴۴۴ تأسیس شده است (۲۷۱۵)؛ (۲) عمری از سقراط گذشته است، زیرا کریتون بیم آن دارد که او در اثر پیری نتواند چیزی یاد بگیرد (۲۷۲b)؛ (۳) پروتاگوراس به درود حیات گفته است (۲۸۶c) و آلکیبیادس (متوفای ۴۰۴) هنوز زنده است (۲۷۵a) بنابراین، گفتگو در میان ۴۲۰ و ۴۰۴ صورت گرفته است، از اشاره ی کریتون به پیری سقراط (که تکان دهنده تر از پیری خود او در لوسیس است، ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، ص ۲۲۸) می توان حدس زد که گفتگو به تاریخ بعدی نزدیک تر است.

صحنه و شخصیت ها. در این مورد نیز، مانند دیگر محاوراتِ مربوط به تعلیم و تربیت یکی از نوجوانان آتن، گفتگو در ورزشگاه صورت می گیرد؛ افلاطون این بار ورزشگاه لوکیوم را برگزیده است و گفتگو را به گونه ای که در لوسیس هم دیدیم از رختکن ورزشگاه گزارش می کند؛ گفتگو در میان سقراط، پسری موسوم به کلینیاس، کتِسیپّوس (مقایسه کنید با ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، صص ۲۲۸ و بعد)، ائوتودموس و برادرش دیونوسودوروس صورت می پذیرد. سقراط این گفتگو را به دوست سالخورده اش کریتون - که در وسطِ آن رسیده بود - نقل می کند و بحث را با خود او پی می گیرد، و در پایان تفسیرهایی را عرضه می دارد، و آن تفسیرها تفسیر دیگری را پیش می آورند. بدین ترتیب، این دو سوفسطایی را از

۳. تیلور (PMW90 میگوید این گفتگو بایستی قبل اهانت به مقدسات در سال ۴۱۷ صورت گرفته باشد، اهانتی که به نابودی آکسیوخوس پدر کلینیاس منجر شد؛ دیدگاه او پشتوانه ی محکمی ندارد. ویراستاران جوت (Dialogues 1, 202 n. 1) دلیلی برای تاریخ شگفت انگیز خودشان، بین ۴۲۰ و ۴۳۰، ذکر نمیکنند.

چهار دیدگاه ملاحظه میکنیم: از دیدگاهِ خود آنها که بر هوشمندی خویش می نازند، از دیدگاه سقراط که آنها را تا آسمان ها بالا می برد، ولی از برخی جهات دفاع از آنها را کاملاً لازم می داند، دیدگاه کتسیپوس که بر آنها تندی می کند، و دیدگاه معتدلانه ی کریتون که با وجود احترام به سقراط، به طور جدی می گوید: تردید دارم که افت و خیز تو با این گونه شخصیت ها خردمندانه باشد.

کلینیاس مانند خارمیدس و لوسیس اشرافی زاده بود؛ او پسر عمق آلکیبیادس است (۲۷۵۵). در کراتولوس (۳۸۶ط) می خوانیم که ائوتودموس در برابر پروتاگوراس می گوید: «تمام اشیا برای همهی انسانها، همزمان و همیشه، به یک منوال هستند»، و ارسطو دوبار از او به عنوان مؤلفِ مغالطه هایی نام می برد که در این محاوره اثری از آنها به چشم نمی خورد. آبرادر بزرگتر (۲۸۳۵) که در این محاوره اثری از آنها به چشم نمی خورد. آبرادر بزرگتر واگر چه اثوتودموس نیز بایستی، همچون خود او، چهرهای تاریخی بوده باشد، و اگر چه دیونوسودوروس اسم شایعی بوده است، یحتمل او همان آموزگار طرح جنگی ای است که سقراط در کسنوفون، خاطرات، ۱۳، ۱ مورد انتقاد قرار داده است. اطلاعات خود افلاطون دربارهی آنها کاملاً دقیق است (۲۷۱۳): در خیوس متولد شده اند، به شهر نوبنیاد توری (ج ۱۰ ترجمهی فارسی، ص ۲۵۰، ج ۱۲، مرست که «در ناحیهی ما» رحل اقامت افکنده اند، و در زمان وقوع گفتگو، چندین سال است که «در ناحیهی ما» رحل اقامت افکنده اند. ۶

۴. دد استدلال مغالطی ، ۱۲ ۱۷۷b ، خطابه ۲۴ ۱۵ ۱۴ . دو اشاره نیز در سکستوس (7.13,64) دو اشاره نیز در سکستوس (7.13,64) دیده می شود، اما همان طور که گیفورد Gifford می گوید (Euthyd. 46) ، به آسانی نمی توان از این اشارات برای تأیید سخنانِ افلاطون سود جست. البته این اثوتودموس، غیر از دوست جوانِ سقراط بدین نام است که کریتیاس نسبت به او اسائه ی ادب کرد (ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، صص ۲۶۳،۲۲۸،۱۲۶ و بعد).

۵. مقایسه کنید با اثوتودموس ۲۷۳: این دو برادر «به تمام فنون جنگی علم دارند، و به خوبی می دانند که برای تربیتِ فرمانده خوب چه چیزهایی ضرورت دارد.»

ج. جبارت مبهمی که تیلور (PMW91) آن را به معنی آتن و $\pi \epsilon 
ho$   $\pi \epsilon 
ho$   $\pi \epsilon 
ho$   $\pi \epsilon 
ho$   $\pi \epsilon 
ho$ 

## محاوره

(ترکیبی از صورت گزارشی و گفتگوی مستقیم)

کریتون از سقراط می پرسد: آن کس که دیروز در لوکیوم مخاطبِ تو بود چه نام داشت؟ منظورم کسی است که در سمت راستِ تو پس از کلینیاس (که جوانی خوش سیما شده است) قرار گرفته بود. او ائوتودموس بود و کسی هم که در سمت چپ سقراط قرار داشت برادرِ وی دیونوسودوروس بود. این دو برادر واقعاً انسانهای بزرگی هستند. ابتدا آموزگاران حرفه ای فنون جنگی بودند، و سپس به تعلیم احتجاجات حقوقی و خطابه های قضایی پرداختند. آخرین و برجسته ترین دستمایه ی آنها این است که می توانند هر سخنی را ـ اعم از راست یا غلط \_ ابطال کنند. سقراط مفتونِ آنها شده است و می خواهد در حلقه ی شاگردانشان وارد شود، و حتی امیدوار است کریتیاس نیز این راه را در پیش گیرد. کریتیاس می خواهد درباره ی موضوعات مورد تعلیم آنها آگاهی بیشتری به دست آورد، و سقراط داستان خویش را شروع می کند. بدین ترتیب واردِ اصلِ مطلب می شویم.

کلینیاس، که کسان زیادی از جمله کتسیپوس («جوانی زیبا که در اوج نخوت و شادمانی است»)، سر در پی او داشتند، وارد می شود و در کنار او می نشیند، درست پس از وی، آن دو برادر می آیند، و سپس انبوهی از اراد تمندان کلینیاس وارد می شوند. وقتی سقراط آن دو را به سبب اشتغالات اولیه شان می ستاید، با خنده ی آنها مواجه می شود. اکنون آن شغل ها فقط کارهای تفننی آنها محسوب می شود؛ ادعای کنونی آنها این است که می توانند، بهتر و سریع تر از هرکس دیگری، آرته را به دیگران تعلیم دهند؛ آنها برای نمایش این هنرشان و

<sup>→</sup> توابعِ آن، یعنی جزایر آیگینا Aegean islands، در نظر میگیرد، اما گروته (۵۲۸،۱) آنها را مقیم آنن میخواند.

برای جلب شاگرد به آتن آمدهاند. سقراط از بزرگی این ادعا در حیرت فرو می رود، اما در درستی سخن آن دو برادر تردید نمی کند؛ او بر این مهارت آنها بیش از تاج و تختِ پادشاه بزرگ رشک می ورزد. اما فقط یک سؤال و جود دارد: شاگرد آنها باید ابتدا معتقد شود که فضیلت را می شود می آموخت، به عبارت دیگر آیا آنها می توانند کسی را که نه فضیلت را آموختنی می داند و نه آنها را شایسته ی آموزگاریِ فضیلت، به درستیِ ادعایشان معتقد سازند؟ آنها از این کار نیز ناتوان نیستند، بنابراین به عقیده ی سقراط، آنها نه تنها در آموختن «فلسفه و فضیلت» استادند، بلکه در ایجاد اشتیاق برای یادگیری آن نیز بر دیگران پیشی گرفته اند. تقاضای سقراط این است که آنها تمام توان خویش را در جهت معتقد ساختن کلینیاس به آموختنی بودن فضیلت، و ایجاد اشتیاق در او، به کار گیرند.

از آنجا که آرته به نظر آنها همان توانایی ربودن گوی سبقت از دیگران است، ائوتودموس ابتدا به اثباتِ مهارتشان در هنرِ نوپایِ ردِّ سخن می پردازد، و برای این منظور از کلینیاس می پرسد: چه کسانی یاد می گیرند، دانایان یا نادانان؟ کلینیاس گفت: دانایان؛ اما بی درنگ با این پرسش رو به رو شد که آیا دانش آموزان چیزی را که از آموزگارانشان یاد می گیرند، قبلاً می دانستند؟ نه خیر، بدین ترتیب کلینیاس قبول می کند که نادانان هستند که آموزش می بینند.

۷. البته این شخص خود سقراط است. این قسمت را با اولین برخورد او با پروتاگوراس مقایسه کنید (پروتاگوراس ۵-۵ ۳۱۹): «هنرِ بسیار والایی است، اگر شما واقعاً آن را داشته باشید... زیرا من تصور نمی کردم که فضیلت آموختنی باشد.»

۸. این صفتها σοφοι و σοφοι هستند. این دو سوفسطایی، با استفاده از ابهام این دو کلمه به لفاظی می پردازند؛ σοφος هم به معنی دانستن یک مطلب\_یا داشتن یک مهارت است و هم به معنی خردمند، و αμαθης نیز در هر دو معنای نادان و کودن به کار می رفت. ر.ک. ص ۹۷ کتاب حاضر. سقراط در لوسیس ۲۱۸ a-b به این قضیه ی جدی الطرفینِ غیر واقعی پاسخ داده است.

اما وقتی آموزگار درس می دهد، چه کسی آن را می آموزد (تحویل می گیرد)؟ دانا، بنابراین پاسخ اخیر نادرست بوده است. (صدای خنده و همهمهی مریدانِ اثوتودموس بلند می شود.) خوب، دانش آموزان چیزی را که می دانند یاد می گیرند یا چیزی را که نمی دانند؟ کلینیاس شقِ دوم را برمی گزیند. اما، مگر کلینیاس تمامی حرفها را نمی شناسد؟ و مگر سخنان آموزگار، چیزی جز حرفها است؟ بنابراین اگر او سخنان آموزگار را یاد می گیرد (یا می فهمد) ، در واقع چیزی را یاد می گیرد که از پیش می داند. دیونوسودوروس، توپ را از برادرش تحویل می گیرد و به زودی نشان می دهد که این تصدیقِ کلینیاس خطابوده است، زیرا آموختن به معنی کسبِ دانش است و نمی توان گفت کسی چیزی را که از پیش داشته است به دست می آورد.

سقراط، پیش از آنکه ائوتوفرون سومین یورش خود را آغاز کند، قدم جلوتر می گذارد و به یاری کلینیاس می شتابد. می گوید: این دو برادر تا کنون فقط با کلینیاس شوخی می کردند، و این گام اول در راه ورود بر عالم سوفسطاییان است. آسنایی کاملِ او با «اسرار سوفسطایی»، از این پس شروع می شود. آنچه بیش از همه اهمیت دارد، برداشت شایسته ای از زبان است. فی المثل، آنها خواستند به کلینیاس نشان دهند که واژه ی یونانی برای یاد گرفتن (ματνθανειν)، هم به معنی کسب دانش جدید بوده است و هم برای به کار بردن دانشی که در دست داریم کسب دانش جدید بوده است و هم برای به کار بردن دانشی که در دست داریم (که این مورد اخیر را غالباً فهم، συνιεναι، می خوانیم)، و بنابراین، می توان آن را در دو معنای مختلف دانستن و ندانستن به کار برد. افلاطون در اینجا نظر صریح خودش را، در خصوص اینگونه شیوه ها، ابراز می دارد:

۹. μανθανειν بر هر دو معنى دلات دارد؛ سقراط هر دو را به اختصار توضيح خواهد داد (۲۷۸b – ۲۷۷۳).

من این کار راشوخی می خوانم زیراانسان هر اندازه هم که در این گونه گفتگوها تبحر یابد، بر دانش او ، نسبت به واقعیتِ امور ، چیزی افزوده نمی شود؛ او فقط بر مسخره کردن مردم و به دام انداختن آنها از راه تمایزهای لفظی ، تواناتر می شود؛ مانند کسانی که صندلی را از راه تمایزهای لفظی ، تواناتر می شود؛ مانند کسانی که صندلی را از زیر کسی که قصد نشستن دارد ، مخفیانه برمی دارند و ، از اینکه او ناگهان به پشت می افتد ، لذت می برند.

حالا وقت آن است که ایشان دست از شوخی بردارند، و به وعده ی خویش در خصوصِ علاقه مند ساختن کلینیاس به حکمت و فضیلت، وفا کنند. سقراط می خواهد به شیوه ی ناشیانه ی خودش نشان دهد که چه نوع گفتگویی را از آنان انتظار دارد. او نیز شیوه ی پرسش و پاسخ را در پیش می گیرد و به نتیجه ی زیر می رسد.

انسان برای خرسندی، به چیزهای زیادی نیاز دارد ـ ثروت، سلامت، شرافت مادرزادی، قدرت و حرمت. آیا فضیلت اخلاقی و دانش (سوفیا) را نیز می توان بر این عده اضافه کرد؟ بلی. خوش اقبالی نیز در این مورد تأثیر دارد، ولی نباید آن را مقوله ی جداگانه ای تلقی کرد، زیرا در هر کاری کسی که خبره (سوفوس) است، خوش اقبال تر از همه است. "به علاوه، خوشبختی حاصل

۱۰. شاید برابر دانستن خوش اقبالی با دانش یا مهارت، تردید آمیز باشد، ولی کاملاً اخلاقی است، یعنی توسعه ای در «بخت در خدمتِ شجاعان است». این قول کاملاً آهنگ سقراطی دارد، زیرا او می گفت: دانش هرگز خطا نمی کند. (سقراط در منون ۹۹۵، بخت را در زمره ی عواملِ موفقیت قرار نمی دهد، ولی به این علت که نتایج آن «از رهبری انسانی نشأت نمی گیرند».) اما در این مورد بین زبان یونانی و زبان انگلیسی (یا آلمانی، بونیتس، ۳. 251 ما کفاوتی وجود دارد. ۱۳۷۲ و ۴۷۵ و زبان انگلیسی (غراط در ۲۸۰۵ می گوید ۳۷۷۲ و مین طور است ۳۷۷۲ و ۲۷۷۲ و ۲۷۷۲ و ۳۵۵ و نوشبختی، از یک ریشه هستند؛ و همین طور است ۳۵۹ و تعنی به هدف زدن. سقراط در ۲۸۰۵ می گوید ۳۵۹ باید همیشه است ۳۵۹ و نوشبختی به هدف زدن. سقراط در ۲۸۰۵ می گوید ۳۵۹ و نیرا در غیر آن به خطانرود و به هدف زند]، زیرا در غیر آن به

داشتن چیزهای خوب نیست، بلکه نتیجه ی به کار بردن آنهاست، و آنچه ما را برای به کار بردن صحیح آنها توانا می سازد دانش است. بنابراین دانش یا حکمت (سوفیا)یگانه چیزی است که برای خوشبختی ضرورت دارد، و هرکسی باید تمام توانِ خودش را برای به دست آوردن آن به کار گیرد، از پدر، دوستان، همشهریان یا بیگانگان به اصرار بخواهد که آن را بر او بیاموزند، و در عوض، از هیچ گونه خدمت محترمانهای در حق آنها کوتاهی نورزد ـ البته، به شرط آنکه دانش آموختنی باشد. کلینیاس آن را آموختنی می داند، و سقراط از اینکه کلینیاس او را از رنج این بررسی طولانی معاف داشت سپاسگزاری می کند. حالا که چنین است، آیا کلینیاس فلسفه (جستجوی دانش) را مهم تر از هر چیزی دیگری نمی داند، و عزم خویش را در طلب آن جزم نمی کند؟ «با تمام توان چنین خواهم کرد.»

سقراط میگوید: آنچه شنیدید گفتگوی عامیانه ی من بود در خصوص ترغیب به فضیلت و دانش؛ و از شما انتظار دارم که بیا مهارت استادانه تا ترغیب به فضیلت و دانش؛ و از شما انتظار دارم که بیا مهارت استادان سخن در برابر گفتگوی هنرمندانه ای رابر این سیاق ترتیب دهید. استادان سخن در برابر درخواست سقراط میگویند. دوستان کلینیاس که دانا شدنِ او را آرزو می کنند، در واقع می خواهند او چیزی که هست نباشد، و چون «نبودن» به معنیِ مردن است، پس آنها آرزوی مرگ او را دارند. کتسیپوس آنها را به دروغگویی متهم می کند، اما ائوتودموس ثابت می کند که دروغ گفتن محال است، زیرا کسی که سخن می گوید بایستی چیزی باشد که سخن می گوید بایستی چیزی باشد که هست، پس هست (وگرنه هیچ چیز خواهد بود)، و هرکس چیزی را بگوید که هست، پس راست می گوید. الکتسیپوس می گوید اما دروغگویان درباره ی چیزها به گونه ای

صورت σοφια نخواهد بود.

۱۱. استدلالِ کمکیِ اثوتودموس (۲۸۴ b-c) مبتنی بر ابهام واژه ی یونانی ποιειν، که هم به معنی «۱۱. استدلالِ کمکیِ اثوتودموس (πραττειν) و به معنی «ساختن». اسپراگ به طور مناسب -

که هستند سخن نمی گویند. دیونوسودوروس منظور کتسیپوس را اینگونه تفسیر می کند که راستگویان درباره ی چیزهای گرم، به گرمی سخن می گویند. کتسیپوس در برابر او بی احترامی کند، و سقراط واردِ عمل می شود تا صفای محفل را باقی نگه دارد. به جانیست که بر سرِ لفظ نزاع کنیم. اگر منظور اثوتودموس و دیونوسودوروس از نابودی کسی این است که او را (چنانکه ادعا می کنند) به صورت انسان بهتری در آورند، با کمال میل روابدار که چنین کنند یا دست کم آن را درباره ی خود سقراط، که جسمی کم به است، به اجرا گذارند. کتسیپوس می گوید او قصد اهانت ندارد: خلافِ کسی سخن گفتن را نباید اهانت تلقی کرد. دیونوسودوروس به سرعت ثابت می کند که نمی توان خلاف گفتهی کسی را بر زبان آورد، او برای این کار از توسعه ی سخن پیشین خودش، درباره ی استحاله ی دروغگویی، بهره می گیرد. ۱۲

→ میگوید آنگونه که دوست داری . اُلیورِ: آنچه در خورِاینجا باشد؟ اُرلاندو: هیچ چیز . من یاد نگرفته ام که چیزی بسازم (. Euth. 24 n. 35).

۱۱. نیرنگی که در اینجا به کار رفته است، از ابهام واژه ۵۵ نشأت میگیرد (معنای آن در پاره ی پروناگوراس، «انسان معیار همه چیز است»، به طرز عجیبی مورد چون و چرای پژوهشگران جدید قرار گرفته است، ر.ک. ج ۱۱ ترجمه ی فارسی، صص ۵۷ و بعد). دیونوسودوروس پس از پرسیدنِ «آییا درباره هر چیز موجودی، سخنانی هست؟» (۲۸۵ c)، سئوالی را مطرح می سازد که دارای یکی از دو معنیِ زیر است: «آنچه هست یا آنچه نیست؟» و یا «به گونهای که هست توصیف می کند یا به گونهای دیگر ؟» و از همین جا می تواند ادامه دهد: «ثابت کردیم که هیچکس ۱۹۶۴ ۵۷ ناست بر زبان نمی آورد.» بنابراین فقط سه حالت باقی می ماند که او آنها را برمی شمارد. بر اساس مقدمه ی الیایی «هیچکس نمی تواند چیزی را که نیست بر زبان آورد»، برمی شمارد. بر اساس مقدمه ی الیایی «هیچکس نمی تواند چیزی را که نیست بر زبان آورد»، کرد؛ زیرا، به بیان او ، اگر دیونوسودوروس «توصیفی از یک چیز عرضه می دارد، و کتسیپوس کرد؛ زیرا، به بیان او ، اگر دیونوسودوروس «توصیفی از یک چیز عرضه می دارد، و کتسیپوس نیز توصیفی دیگری را درباره ی همان چیز بر زبان می آورد» ،بایستی یکی از آنها درباره ی همان چیز بر زبان می آورد» ،بایستی یکی از آنها درباره ی ۱۳۵۶ همان ست.

سقراط براى انتقاد از آنها واردِ عمل مي شود. مي گويد: اين استدلال آشناست و ریشه در پروتاگوراس دارد. ۱۳ آیا آنها واقعاً به آنچه گفتند عقیده دارند؟ وقتى از او مى خواهند كه سخن شان را ابطال كند، مى گويىد بر اساس استدلال خود آنها نمى توان سخن كسى را ابطال كرد، زيرا هيچكس نمى تواند دروغ [سخن باطل كردني] بگويد. اما اگر هيچكس هيچوقت در سخن و عمل خطانمي كند (كه مورد قبول اثوتودموس هست)، پس (با عرض معذرت به خاطر مبتدی بودن پرسش وی) چه چیزی باقی میماند تا سوفسطاییان تعلیم دهند؟ ۱۴ دیونوسودوروس فقط به این پاسخ ضعیف پناه می برد که سقراط نباید به آنچه در ابتدای بحث گفته شداستناد جوید، زیرا استناد او فقط ناشی از درماندگیاش در برابر سخنی است که اکنون گفته می شود. سقراط می گوید بلی، یقیناً درمانده هستم، زیرا مگر «درمانده بودن» به معنی «ناتوان بودن برای ابطال» نیست؟ پس از منازعه ای مختصر بر سراینکه چه کسی باید پاسخ گوید، دیونوسودورس سقراط رابر سرپرسش «منظورِ فلان عبارت چیست؟» ۱۵ به دام مى اندازد و سقراط پاسخ مى دهد كه اگر حق با او باشد، آنها نمى توانند سخن او را ابطال کنند، و اگر به خطا رفته باشد باز سخن آنها، در خصوص غیرممکن بودنِ خطا، ابطال مي شود. موضع آنها خودْ ـ متناقض است. كتسيپوس دوباره در حق آنها بی احترامی می کند، و سقراط برای اینکه جوّ آرامش را حفظ کند، به او

۱۳. ر.ک. ج ۱۱ ترجمهی فارسی، ص ۴۴ با یادداشت ۲.

۱۴. در نثایتتوس ۱۶۱d این نقد را بر خود پروتاگوراس وارد می سازند، زیرا او می گفت هر آنچه بر کسی نمودار شود، همان چیز برای او حق است.

۱۵. آنچه ۱۵۷ [= قصد می کند] زنده است، عبارات زنده نیستند، بنابراین بی معنی است که بپرسیم منظورِ عبارت چیست (۲۸۷۷). عملاً واژه ی ۷۵۶۱ معادل واژه ی انگلیسی mean [= قصد کردن] است. «منظور تو چیست؟» و «منظور این جمله چیست»، هر دو پرسشهای معقولی هستند؛ و همین طور است ۷۵۶۱۷.

اطمینان می دهد که این دو برادر مانند پروتئوس ۱۶ عمل می کنند و آنها باید صبورانه منتظر باشند، تا این دو دانشمند چهرهی واقعی خویش را باز نمایند. سقراط در این میان، برای تحریک آنها، گفتگوی خودش را با کلینیاس از سر می گیرد. ۱۷

آنها پذیرفته بودند که لازم است در پی فلسفه، یعنی کسب دانش، گام بردارند؛ این دانش بایستی به گونهای باشد که ما را بهتر سازد، و بهتر بودن یعنی استعمال درست چیزی که به دست آوردهایم یا ایجاد کردهایم. هنرهای خاصی هستند که فقط یا به ساختن مربوط هستند (مثل هنر سازندهی چنگ) و پافقط به به کار بردن (مثل هنر نوازندهی چنگ)؛ اما دانشی که ما به دنبال آن هستیم، بایستی ترکیبی از این دو باشد. حتی خطابه نویس ها نیز نمی دانند نوشته های خود را چگونه به کار گیرند. شاید هنر فرماندهی، همان چیزی است که ما به دنبالش مى گردىم. كلينياس بر اين عقيده نيست. مى گويد: فرماندهان مانند شكارچى ها هستند؛ آنها نمى دانند شكارى را كه به دست آوردهاند چگونه مصرف کنند، و به همین دلیل آن را به دست آشپزها می سپارند. همین سخن را دربارهی ریاضیدانان و ستاره شناسان نیز می توان گفت؛ آنها فقط کشف می کنند وسپس (اگر خردمند باشند) کشفیات خود را به دست اهل دیالکتیک مىسپارند تا مورد استفاده شان قرار گيرد. فرماندهان نيز وقتى شهر يالشگرى را فتح كنند، آنجا را به دست سياستمداران مي سپارند، زيرا خودشان نمي دانند كه با مردم مغلوب چگونه رفتار كنند.

کریتون در اینجا رشته کلام را قطع میکند و میگوید: گمان نمیکنم آنچه

۱۶. دانشمند مصری که دانش خود را از منلائوس پنهان می کرد... [ر.ک. متن محاوره]؛ و نیز خدایی در اساطیر یونان که به هر شکلی درمی آمد.م.

۱۷. البته باز هم گفتگو به صورت پرسش و پاسخ ادامه می یابد، و سقراط در هر مرحلهای ابتدا موافقت کلینیاس را جلب می کند، سپس وارد مرحله ی بعدی می شود.

نقل کردی سخنان این پسر بوده باشد. سقراط با حالت معصومانهای می گوید: شاید «موجود برتر دیگری» گوینده ی این سخنان بود، و کریتون با لحن طعن آلودی موافقت می کند؛ و سپس می پرسد: آیا سرانجام، هنر مورد نظرتان را پیدا کردید؟ به هیچوجه. در پایان به بررسی سیاست و پادشاهی پرداختند، ولی متوجه شدند که دور باطلی را طی می کنند. هر دو قبول دارند که هنر پادشاهی باید، مانند هنر پزشکی و هنر کشاورزی، حاصلی داشته باشد و آن حاصل سودمند باشد. هنر پادشاهی می تواند ثروت، آزادی، یکپارچگی را به ارمغان آورد، اما اینها به خودی خود نه خوبند نه بد. می دانیم که فقط دانش همیشه سودمند است. بنابراین آن هنر بایستی شهروندان را خوب و دانا گرداند، اما با کدامین دانش؟ چنین کاری را نمی توان با حرفه ی خاصی چون درودگری انجام کدامین دانش؟ چنین کاری را نمی توان با حرفه ی خاصی چون درودگری انجام داد. بالاخره چارهای جز این نبود که آن را دانشِ خودش بدانند، یعنی علم به اینکه چگونه دیگران را خوب سازند، و همین طور تا بی نهایت. باز هم با شکست مواجه شدند، و راهی جز این ندیدند که دگر بار به آن «دو موجود آسمانی» روی آورند.

ائوتوفرون ـ که دوباره جرأت گرفته است ـ شروع می کند به اثبات اینکه سقراط آنچه را که به دنبالش هست از قبل می دانست، زیرا هرکس که چیزی را می داند (و سقراط قبول دارد که برخی چیزهای معمولی را می داند) در واقع همه چیز را می داند، زیرا هیچکس نمی تواند در یک زمان هم بداند و هم نداند. و بلکه او این دانش را «در حینِ تولد و حتی پیش از آن، و پیش از پیدایش زمین و آسمان، دارا بوده است». سقراط سعی می کند مغالطهی آنها را تشریح کند، اما آنها او را با این سؤال فریبنده منحرف می سازند: «آیا تو آنچه را که می دانی به واسطه ی چیزی می دانی؟» بلی، به وسیله ی روح.» «نگفتم به وسیله ی چه چیزی می دانی؟» «بلی، « «آیا همیشه به وسیله ی آن چیز می دانی؟» «بلی، « «آیا همیشه به وسیله ی آن چیز می دانی؟» «بلی، « «آیا همیشه به وسیله ی آن چیز می دانی؟» «بلی، « «باسخِ پرسش مرا ندادی. آیا همیشه به

وسیلهی چیزی می دانی؟» «بلی.» «پس تو همیشه می دانی.» سقراط دگربار زبان به انتقاد می گشاید: اگر او همه چیز را می داند، باید بداند که انسان های خوب ظالم هستند. آن دانش را كجا ياد گرفته است؟ ديونوسودوروس با بي پروايي مى گويد: هيه جا؛ و برادر او براى ابطال استدلال سقراط واردِ عمل مي شود. دیونوسودوروس با به دست گرفتن بهانهای، آنها را با لفاظی مسخره آمیزی مشغول می دارد. از آنجا که پدر سقراط پدرنابرادری او نیست، پس او «پدر نیست»، بنابراین سقراط پدری ندارد. از سوی دیگر، او که پدرسقراط است، پس پدر همه است، زیرا یک تن نمی تواند هم پدر باشد و هم پدر نباشد. کتسیپوس سگی دارد. سگ پدر است. بنابراین سگ پدر کتسیپوس است. وقتی استدلال هایی از این دست با شدت و سرعت ادامه مى يابند، كتسيپوس نيز همراهِ آنها واردِ عمل می شود: سکاها (اسکوتیان) عادت دارند که کلههای دشمنانشان را به زر بگیرند و از آنها به مثابهِ جامهای شراب استفاده کنند. کتسیپوس می گوید: از آنجا که هركسي كلهي خودش را داراست، پس آنها از جمجمهي خودشان شراب مى خورند. ديونوسودوروس بامغالطهاى جواب مى دهد كه بريايهى واژهاى یونانی استوار است.۱۸

سقراط، کلینیاس را سرزنش می کند: چرابر «چیزهای به این زیبایی» می خندی؟ در این حین، دیونوسودوروس از سقراط می پرسد: آیا چیزهای زیبا همان زیبایی هستند؟ «نه خیر، ولی هر کدام زیبایی ای پیش خود دارند.»

۱۸. (۱۱لف) در عبارتِ δυνατα οραν معلوم باشد و هم مجهول. هر چیز دیدنی ای δυνατα οραν است، بنابراین می تواند خودش را ببیند. (ب) λεγειν (ب می تواند خودش را ببیند. (ب) δυνατον οραν دیدنی ای σιγωντα هم به معنی «سخن گفتن از چیزی که ساکت است» می باشد و به هم به معنی «سخن گفتن که خاموش اند». دیونوسودوروس از ابهام ساختار مفعولی و ساختار مصدری، دوباره در تفسیر τον μαγειρον κατακοπτειν به صورتِ «قطعه قطعه بریدن آشپزها» استفاده می کند.

«بنابراین اگر گاوی در پیش تو باشد، تو گاو خواهی بود؟ چگونه می توان گفت چیزی با حضور چیز دیگری، نامی دیگر به خود می گیرد؟ سقراط (ضمن اعتراف به اینکه خود او نیز اندک اندک به تقلید از زرنگی های آنها پرداخته است) مي گويد: حتى هر كودكي هم مي داند كه مختلف مختلف است نه يكسان، ١٩ و این استدلال همان طور که انتظار می رفت فرو می ریزد. دیونوسودوروس، مثل هر موردی که هنگام مواجهه با شکست عمل می کرد، اشاره ی اتفاقی سقراط به «استادی» او را بهانه قرار می دهد و قطعه ی دیگری از پاوه سرایی خویش را به نمایش می گذارد؛ این بار از ساختار زبان یونانی در خصوص نقل قول استفاده می کند، و در ادامه می گوید: چون سقراط می تواند با موجودات زندهای که از آن او هستند به دلخواه خویش عمل کند، با خدایان خانگی اش نیز می توانند چنین کند. این نمایش مضحک با پیروزی آن دو برادر تمام می شود، و هواداران آنها به تشويق و تمجيدشان مي پردازند، و سقراط خود را همجون رقيب شكست خوردهای نشان می دهد، و زبان به تمجید از آنها می گشاید، اما نه فقط به خاطر دانش شان، بلکه همچنین به علت بی توجهی آنها به داوری های افراد جامعه (زیرا اکثر مردم از به کار بردن این گونه استدلال ها حیا می کنند) و به علت توانایی آنها بر اینکه خودشان را نیز مثل دیگران محکوم سازند؛ بالاتر از همه اینکه، هنر آنها را به سرعت می توان فرا گرفت، همان طور که کتسیپوس در حین گفتگو بر چنین توفیفی دست یافت.

به دنبال این نقل قول، گفتگویی میان کریتون و سقراط صورت می گیرد؛ کریتون می گوید دیروزیکی از تماشاگران، سقراط را به علت معاشرت با این گونه افراد بی ارزش و دلقک مآب که در عین حال تأثیر بسیار زیادی بر روی مخاطبین دارند ـ سرزنش می کرد. سقراط او را نمی شناسد، ولی وقتی می شنود

۱۹. ر.ک. ص ۱۱، یادداشت ۳۰، پس از این.

که به نوشتن خطابه های قضایی اشتغال دارد، نتیجه می گیرد که چنین کسی را بایستی موجودی دانست در میان فیلسوف و سیاستمدار، و پست تر از هر دو. این گونه افراد به علت واهمه ای که از افرادی چون دیونوسودوروس و ائوتودموس دارند، از آنها انتقاد می کنند. در هر حال کریتیاس نباید فلسفه را به بهانه ی بی لیاقتی متعاطیانِ آن کنار بگذارد. در هر موردی، معدودی استاد داریم و انبوهی استاد مآب بی کفایت.

## شرح

این محاوره با دقتِ تمام تنظیم شده است: سه دوره ی خنده آورِ مشاجره ی لفظی با استادان جدل که در بین آنها دو مورد گفتگوی سقراط در ترغیب یک جوان به راه دانش و فضیلت قرار گرفته است. این دو گفتگو ، نمونه مفصلِ اولیه ای از «گفتار تشویقی»، یا ترغیب به فلسفه (προτρεπτικος λογος)، است که به نظر می رسد سبک شناخته شده ای در زمان سوفسطاییان بوده است. کتاب هایی با این عنوان را نه تنها از ارسطو و نویسندگان بعدی گزارش کرده اند، بلکه می گویند آنیس تنس آنیز کتابی به این نام داشته است و تعدادی از آثار ایسوکراتس نیز از این دست بوده است. خود سقراط مدعی است که «الگویی برای گفتارهای ترغیبی» عرضه داشته است. آنافلاطون در عین حال که در این محاوره نیز، ممچون محاورات دیگر، به توضیح روش سقراط می پردازد، هدفی دیگری را هم همچون محاورات دیگر، به توضیح روش سقراط می پردازد، هدفی دیگری را هم تعقیب می کند؛ می خواهد نشان دهد که بین روش او و روش های افراد موسوم به

۱۰. دیوگنس لائرتیوس، ۱۶،۶ درباره ی ایسوکراتس نگاه کنید به دورینگ Ar.'s Protr. 20-3 در دیوگنس لائرتیوس، ۱۶،۶ درباره ی ایسوکراتس، Demon. 3 کتاب منسوب ایسوکراتس، Demon. 3) از REXVIII Halbb 2169 کرد میان آمده است. به میان آمده است.

<sup>.</sup>παραδειγμα των προτρεπτικων λογων: ΥΑΥ d . Υ \

اهلِ جدل تفاوت آشکاری و جود دارد، اما کسان زیادی هستند که سقراط را نیز از جمله ی آنها می شمارند. سقراط در ط ۲۷۲ می گوید مایل است «مهارت جدلی» این افراد را فرا گیرد. از کلمه ی «جدل eristic» آنقدر معانی متعددی را قصد می کردند که ممکن بود فلسفه ی کسی، جدلِ کس دیگر تلقی شود: من حقیقت را می جویم، تو فقط می خواهی پیروزی ناچیزی را در بحث به دست آوری. افلاطون و دیگر پیروان سقراط، به نظر ایسوکراتس، به همان اندازه اهل جدل بودند که سوفسطاییان در نظر افلاطون. ۲۲ بنابراین برای افلاطون کاملاً حیاتی بود که تفاوت جدل را با دیالکتیکِ سقراطی مبرهن سازد. از سوی دیگر، با مقابله ی رفتار آنها با جوانی مستعد و تأثیر پذیر، می خواهد نشان دهد که به ناحق سقراط رفتار آنها با جوانی مستعد و تأثیر پذیر، می خواهد نشان دهد که به ناحق سقراط جوان است، و نگران هستیم... که کسی... ممکن است او را تباه سازد» (ط۲۷۵ b).

سقراط و جدل. تفاوت فوق، واقعی و مهم بود، اما به هیچ و جه صراحت نداشت؛ افلاطون هم بایستی با کمال تأسف آگاه بوده باشد که برخی از محاورات او نیز بر خلط میان این دو [جدل و دیالکتیک] کمک کرده است. شباهتِ میان آنها فراتر از این همانندی صوری رفته بود که هر دو به روش پرسش و پاسخِ کوتاه پیش می رفتند (خود افلاطون تأکید سقراط را بر این روش، در گرگیاس ۴۴۹b و پروتاگوداس ۴۴۹b و جود ندارد که برخی از

۲۲. نگاه کنید به ضمیمه ی اطلاعاتی درباره ی جدل در Thompson, Meno 272-85. گیفورد برخی از اشارات افلاطون به این موضوع را گرد آورده است، Euth. 42f. نیز مقایسه کنید با گروته ۲۶، ۱,554 مین طور درباره ی فین جدل (و همین طور درباره ی سوفسطاییان) به گونه ای سخن می گویند که گویی آن اسم برای افراد شناخته شده و مشخصی وضع شده است. این نگرش بر روی هم گمراه کننده است. این واژه توهین آمیز است، و افراد مختلف، بنا به ذوق خویش، آن را به کار می بردند.»

۲۳. درباره اهمیت این روش برای موفقیتِ جدل، ر.ک. Keulen, 27f.

ابهامها وقضایای جدلی را که افلاطون در اثوتودموس با احساس تمام باز می گوید، خود سقراط در محاورات دیگر به کار می گیرد، و تردیدی نیز در صحت انتساب آنها و جود ندارد. شيوهي جدليون اين بود كه انتخاب قاطع ميان دو شق یک تقسیم را از طرف بحث خود می خواستند، در حالی که باید قیدی را به یکی از دو طرف اضافه می کردند، و یا توضیح می دادند که کلمه ی مورد نظر به صورتی مبهم به کار رفته است (سؤال ائوتودموس نمونهی این شیوه است: چه کسانی یاد می گیرند، دانایان یا نادانان؟). سقراط این روش را در هیپیاس کوچک به کار می گیرد تا اثبات کند که کسانی که به عمد گناه می کنند بهتر از کسانی هستند که نخواسته چنین می کنند؛ او از هیپیاس اعتراف می گیرد که تیراندازی که به عمد خطامی زند بهتر از کسی است که نمی تواند به هدف بزند. سقراط قیدی را که هیپیاس اضافه می کند\_ «در تیراندازی، بلی» (۳۷۵b) ـ کنار می زند، درست به همان شيوه كه در اينجا ائوتودموس با خود سقراط عمل ميكند. سقراط مى خواهد بر عبارت «تو هميشه به وسيلهى چيزى مى دانى »، قيدِ «بلى، آنگاه كه مى دانم» را اضافه كند، اما ائوتودموس اجازهى چنين الحاقى را نمى دهد. در هیپیاس بزرگنیز سقراط از هیپیاس می خواهد که دو طرف را برگزیند: آیا زیبایی باعث مى شود كه چيزها زيبا بشونديا فقط زيبا بنمايند؟ (ج١٣ ترجمهى فارسی، ص ٣٠٧.) در اثوتودموس ، اثوتودموس هست که از ابهام واژه ی ποιειν («ساختن» یا «انجام دادن») سوء استفاده می کند، اما در خارمیدس ۱۶۳b، باید به خود سقراط تذکر دهیم که این واژه با πραττειν مترادف نیست. نمونههای زیادی از این دست می توان پیدا کرد، به ویژه در لوسیس. به نظر می آید که افلاطون متوجه شده است که در نشان دادن توانایی سقراط برای مقابلهی مقطعی با سوفسطاییان بر مبنای مجادلات خودشان ـ و برای اهدافی کاملاً متفاوت ـ به گونهای عمل کرده است که امکان بدفهمی را فراهم ساخته است. لازم است محاورهای نوشته شود تا معلوم شود که سقراط از حیلههای آنها متنفر بود و بر

مغالطاتشان وقوفِ کامل داشت. و او در برابر فعالیت «جدلی و ستیزه جویانه»ی آنها، روشِ «دیالکتیک» را به و جود آورده است؛ روشی که همان طور که در منون دیدیم «شیوهی نیکوی بحث در میان دوستان است.»۲۴

استدلال های جدلی . بطلان مغالطه هایی که این دو برادر به وسیله ی آنها هرکسی را «خواه درست سخن بگوید یا غلط» محکوم می کردند، از خلاصه ای که عرضه کردیم آشکار می شود، و کسان دیگری نیز آنها را به طور مشروح بررسی کرده است؛ کرده اند. ۲۵ ارسطو بسیاری از آنها را در ابطال های مغالطی بررسی کرده است؛ کوزن Cousin درباره اش می گوید «این سخنان چیزی جز اثوتودموس نیست که در قالبی کلی نوشته شده است». ۲۶ مقایسه ی میان این دو، تفاوت میان رساله ی منسجم و نمایش های فلسفی افلاطون را نشان می دهد، و مشکلاتِ پی بردن به منظور واقعی افلاطون را معلوم می سازد. اکثر مغالطه ها یا نتیجه ی کاربرد عینی منظور واقعی افلاطون را معلوم می سازد. اکثر مغالطه ها یا نتیجه ی کاربرد عینی

۲۴. منون ۷۵d. ر.ک. ص ۶۹، پیش از این. سقراط در پروتاگوداس ۳۴۸d نیز به دفاع از آن روش میپردازد.

۲۵. به ویژه ر.ک.

Sprague, *PUF* ch. 1, Robison, *Essays* no. 2, 'P.s' Consciouness of Fallacy', Crombie, *EPD* II, 488 f.

همان طور که اسپراگ می گوید (Euthyd. xiii) ، بسیاری از آنها بر پایه ی ویژگی های واژه، لهجه، و دستور زبان یونانی استوار است. اما گروته می گوید اگر چه مثال های افلاطون، به دلیل وضوح بطلانِ نتایج آنها، مسخره آمیز هستند، نوع مغالطه ای که آنها نشان می دهند، یعنی بیان مغالطی سخن به گونه ای ساده تر (؟)، مصادره به مطلوب، ردّ بیان (مشاغبه) و غیره، صورت هایی از خطا هستند که ذهن بشر به آنها مبتلا بوده است. درست است که اگر استدلالی چون «سگِ تو، چون پدر است، پس پدرِ تو است؛ (که گروته در زمره ی مثال هایش آورده است) ممکن را به صورتی کلی درآوریم (بیک ج است؛ باز آنِ تو است؛ پس ب، ج تو است) ممکن است کاملاً دیرینه به نظر آید، اما متأسفانه گروته مثالی برای مثالش نیاورده است.

۲۶. برای متون جدید و فهرستی از مغالطاتِ این همانی، ر.ک. Keulen, 18 م.22.

آموزههای پارمنیدس است یا حاصل واکنشی در برابر آن: ( ۱) فعل «بودن» فقط یک معنی دارد، یعنی «و جود داشتن»، و نمی توان قیدی بر آن اضافه کرد، (ب) هیچکس نمی تواند چیزی را که نیست ادراک کند یا دربارهی آن سخن گوید. نتیجهی (۱) این است که دوستان کلینیاس می خواهند او «دیگر نباشد» ۲۷۹ آنتیس تنس با استفاده از (ب) ثابت کرد که دروغ گفتن و متناقض حرف زدن غیرممکن است (۲۸۵d)؛ این کار در اثر خلط میان «آنچه نیست» یعنی وجود ندارد، و آنچه چنین نیست صورت گرفت. (مقایسه کنید با انتقاد کتسیپوس در ۲۸۴c که از سوی دو برادر بی جواب می ماند: «او از چیزهایی سخن می گوید که هستند، اما نه به گونه ای که هستند.») اما پروتاگوراس همان آموزه را مبنای این نظریهی ضد پارمنیدی خودش قرار داد که هرکس هر چه بگوید همان حق است. ۲۸ مشکل توجیه گزاره یا عقیده ی نادرست در آن زمان معضل معرفت شناختی جدی ای بود که افلاطون تا نگارش محاورهی سوفسطایی به طور اساسی به آن نپرداخت؛ اما او این تردید را نیز در خواننده باقی نمی گذارد که سقراط با نیرنگ های منطقی آشنا بوده است. از جملهی انتقادهای او که آن دو برادر پاسخی در برابرش نداشتند عبارت بود از: (۱) μανθανειν مبهم است (کسب اطلاعات و فهمیدن، ۲۷۸a – ۲۷۸a)؛ (۲) آموزه ی غیرممکن بودن خطا ( ۱) ادعای خود آنها را، در خصوص تعلیم فضیلت، ابطال میسازد، ( ب)

۲۷. نیز مقایسه کنید با استدلال ملیسوس بر ضد تغییر (پاره ی ۸، ۶): «اگر آنچه هست تغییر کند، چیزی که هست نابود شده است، و چیزی که نیست به وجود آمده است» (گرگیاس از این استدلال اقتباس کرده است؛ ر.ک. [ارسطو] ملیسوس، کسنوفانس، گرگیاس، ۲۸، ۹۷۶b).

۲۸. درباره ی پارمنیدس ر.ک. ج ۶ ترجمه ی فارسی، و در خصوصِ محال بودن تناقض به: ج ۱۱ ترجمه ی فارسی ۴۴ (پروتاگوراس) و ۸۴ و بعد (آنتیس تنس). این مطلب در کراتولوس دوباره مطرح شده است (۴۲۹d). فهرست مشبعی از منابع مربوط به مبادیِ جدل را در 68 م. Keulen, 77 می توان پیدا کرد.

خودش را نیز نفی می کند، زیرااگر آن آموزه درست باشد، بر همان اساس، سقراط هم که به آنها اعتقاد ندارد درست می گوید (این انتقاد در تئایتتوس ایاء-د ۱۷۱۵- بر آموزه ی «انسان معیاری» پروتاگوراس وارد شده است)؛ (۳) اگر او همه چیز را می داند پس باید چیزهای نادرستی را هم بداند (۲۹۶ e). سقراط همچنین بارها سعی می کند قیدهای ضروری ای را بر تقسیم پارمنیدی اضافه کند.

دو مورد از اشارات جدلی، حایز اهمیت ویژه ای هستند. وقتی ائوتودموس برای اثبات اینکه سقراط هر چیزی را پیش از تولدش، و حتی «پیش از پیدایش زمین و آسمان»، می دانسته است، به مغالطه های کودکانه ای متوسل می شود (قیودِ «تو همیشه می دانی» را از آن برمی دارد، ۲۹۶۵-۲)، کار او مسخره آمیز به نظر می آید؛ اما نتیجه گیری او با آنچه که سقراط درباره ی غلام منون گفته است نظاوت بارزی ندارد: «اگر همیشه این دانش را داشته است، پس همیشه دانا بوده است.» او باورهایش را در این زندگی به دست نیاورده است، بنابراین «آنها را در دوره ای دیگر یاد گرفته و به دست آورده است... آنگاه که هنوز انسان محسوب نمی شده است». پس «آیا می توان گفت روح همیشه به صفت دانایی متصف بوده است؟»

79. منون ۸۶۵ – ۸۵۵. پیام بررسی اخیر اثوتودموس از سوی اچ. کولن H. Keulen این است که آموزههای افلاطونی را در مغالطات اثوتودموس و دیونوسودوروس می توان مشاهده کرد (ص ۳). افلاطون به بازی مضاعفی دست یازیده است (ص ۵۹)، هدف او فقط دست انداختن جدلیون نیست، بلکه در سرتاسر بحث خویش مجموعهای از آموزهها را پی می گیرد که «به طرز هنرمندانهای پوشیده نگه داشته است». اما این سؤال مطرح هست که چرا افلاطون اندیشههایش را در پوشش مغالطههایی مخفی داشته است که بطلان آنها واضح است؛ پاسخ کولن این است که افلاطون بایستی تفاوت بنیادی ای را که در زیر شباهتِ صوریِ میان جدل و تعلیم سقراطی قرار داشت، روشن می ساخت. کولن در ضمن یادداشتی در ص ۵۹ (یادداشت تعلیم سقراطی قرار داشت، روشن می ساخت. کولن در ضمن یادداشتی در ص ۵۹ (یادداشت

انو تودموس و صور . جالب ترین مورد، ۳۰۱a-c است. سقراط در پاسخ این سؤال که آیا چیزهای زیبا همان خود زیبا هستند، می گوید: نه خیر، بلکه «در هر کدام از چیزهای زیبا، بخشی از زیبایی حضور دارد». دیونوسودوروس می گوید: «بنابراین اگر گاوی در پیش تو حضور داشته باشد، تو گاو خواهی بود؟ چگونه یک چیز می تواند فقط با حضور چیز دیگر، دگرگون شود؟» دیونوسودوروس برای باطل تلقى كردن سخن سقراط، شىء مادى جزيى رابه جاى صورت كلى قرار می دهد. اگر او می خواست سخن سقراط را با صداقت بازسازی کند، باید به جای «گاو»، از «گاو بودن» سخن می گفت، که البته در این صورت معنی حضور عوض می شود؟ ۳۰ سقراط مفهوم حضور را برای توضیح رابطه ی یک چیز باصفتِ آن به کار برده است، به همان صورت که سفیدی در موی سر حاضر است ( لوسیس ۲۱۷d). در عین حال، این سؤال نیز یقیناً بر اندیشهی هر خوانندهای خطور می کند که اگر زیبایی در نزداشیاء زیبا به همان معنا حضور ندارد که گاو در پیش من حاضر است، پس چه معنایی از حضور را باید در نظر داشته باشيم. آيا اين سخن استعاره است؟ و اگر چنين است، آيا استعاره جایگزین توصیف واقعی امور می شود؟ آیا واقعاً دو چیز داریم \_ تصویری زیبا، و زیبایی -، و اگر پاسخ مثبت است، آن دو با یکدیگر مرتبط هستند ؟ سقراط در

۳۰. به گونهای که اسپراگ توضیح می دهد، PUF 26, Phron. 1967, 932. از سوی دیگر، ترجمهای که او از جمله ی بعدی (۳۰ ۱a ۸ - ۹) عرضه می کند بی معنی می نماید، و او می گوید: دیونوسودوروس «واقعاً مرموزانه» سخن می گوید (۳۰ ۱a ۸ - ۶۵ and ۶۶). بر اساس ترجمهای که در بالا آوردیم - و به نظر من ترجمه ی طبیعی همان است - این جمله چیزی جز تعمیم پرسشِ مربوط به گاو نیست. چگونه یک چیز، فقط بر اثر حضور دیگری در پیش آن، به آن چیز دیگر تبدیل می شود ؟ از سوی دیگر، پاسخ سقراط (که به اعتراف خودش به تقلید از اهلِ جدل ارائه شده است) یاوه گویی عمدی ای است که از خلط آگاهانه ی میان اختلاف و آنچه مختلف است (هر دو در زبان یونانی ۲۵ و ۲۵ و ۲۵ و ۲۵ می گیرد. اسپراگ تبیینی را در

لوسیس (ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، ص ۲۵۳) و گرگیاس (۴۹۷۰: «آیا کسانی را که از زیبایی بهرهای دارند، زیبا نمی خوانی؟»)، تردیدی به خود راه نمی دهد؛ اما افلاطون در فایدون، گفتگوی تردید آمیز تری را گزارش می کند. سقراط (در ۱۰۰۵) می گوید: عقیده ای که من شاید نابخردانه بر آن اصرار می ورزم، این است: زیبایی است که چیزها را زیبا می سازد، خواه با حضورش یا با ترکیبش یا با هر رابطه ای که ممکن باشد، زیرامن در مورد جزیبات این رابطه بر عقیده ی جزمی ای تأکید نمی کنم.

من هم جزمیت به خرج نمی دهم، اما احساس می کنم که افلاطون کم کم به مشکلات شیوه ی سقراط در خصوص توضیح محمول در قالبِ اسامی انتزاعی (ویا ترکیبهای معادلی از حرف تعریف به علاوه ی صفت، ص ۳۱ کتاب حاضر) وقوف می یابد. افلاطون وقتی تعالی صور را مطرح می سازد، به بررسی رابطه ی آنها با جزییات می پردازد، و در واقع با شدت بیشتری به آن روی می آورد؛ اما این مسئله در سرتاسر زندگی علمی او مطرح بوده است، و اولین اشاره به آن را در اینجامی بینیم. در عین حال، برای هدف کنونی افلاطون، این مسئله و مسئله ی «دانستنِ همیشگیِ همه چیز» نمونه های دیگری هستند برای نشان دادن اینکه نیرنگهای لفظیِ جدلیون شباهت ظاهری فراوانی با تعالیم سقراط دارند، اما تفاوت واقعی میان اینها از زمین تا آسمان است.

پژوهشگران، در اینکه آیا این فقره ناظر بر «نظریهی صور» ـ به گونهای که در فایدون و میهمانی مطرح شدهاند ـ هست یا نه، به هیچوجه اتفاق نظر ندارند.۲۹

۳۱. گیفورد ـ ص ۵۹ ـ ادعای تسلر را نقل می کند: به عقیده من، این فقره «نه تنها، به بیانِ اشتاینهارت، «گام بسیار نزدیکی به نظریهی مُثُل» است، بلکه عملا آن نظریه را اعلان می دارد»؛ اما خودش بیشتر با استالباوم هم آواز است، «کسی که این فقره را فقط آموزهی منطقی ای درباره ی کلیات می داند که سقراط به آن عقیده داشته است، و افلاطون بعدها آموزه ی مابعد الطبیعی «مثل» را بر روی آن بنیان نهاد». فریدلندر (PI. II, 192) و، به پیروی →

ویلاموویتس (Pl. II, 157-9) در اینجا هیچ اثری از نظریهی افلاطونی نمی بیند (این شوخی فقط متکی است بر «رابطه هندسی منطقی» موضوع و محمول)، اما قبول دارد که افلاطون نظریهای را که در فایدون شرح می دهد از اول در ذهن خویش داشته است. فقط به علت نامناسب بودن جو گفتگو، آن را در اینجا مطرح نکرده است. او سخن اخیر خود را از روی مقایسه ناقصی میان این عبارات و کراتولوس ۳۸۹e ابراز داشته است، اما به این نکتهی پر اهمیت نیز اشاره می کند که لحن این فقره، نزدیکی بسیار زیادِ نظریهی صور به اندیشهی متعارف را نشان میدهد (یا، به عقیدهی من، نزدیک به نظر آمدن آن را). به عقیده من در این محاوره مطلبی و جود ندارد که ما را از موضع لوسیس یا هیپیاس بزرگ که پیش از این مورد بررسی قرار دادهام فراتر ببرد. آنچه در اینجا آمده است، در هر دو محاورهی مذکور ـ و یا در یکی از آنها ـ نیز مطرح شده است. ۲۲ هدف عمدهی افلاطون تبرئهی سقراط از ننگ جدل است، و روح کلی محاوره سقراطی است. كلينياس در اينجا نقش خارميدس را ايفا مي كند، تقريباً حالتي از نشاطِ كمدى در اینجا به چشم میخورد، و هیچ اثری از آهنگ روحانی و دینی موجود در منون و محاورات بزرگ مرکزی، دیده نمی شود.

ترغيب سقراطي . سقراط مي خواهد كلينياس را معتقد سازد كه لازم است به

از او، اسپراگ با کسانی همرأی هستند که این قطعه را حاوی «اشارهی انکارناپذیری به «نظریهی صور افلاطون» می دانند، اما به عقیده ی ریستر (Essence 101 n. 3)، زیبایی نامشخصی که در اینجا مطرح شده است، تناسبی با این برداشت ندارد.

۳۲. ر.ک. ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، صص ۲۵۱ و بعد، و صص ۳۱۱ و بعد. من به خوبی می دانم که برای سخنان فوق نمی توان برهان نیرومندی اقامه کرد، و به جاست که برخی از نکاتی را که در ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، بخش ۳، بند ۲ (زمانشناسی) متذکر شده ام، به یاد خوانندگان بیاورم.

فلسفه و فضیلت بپردازیم (۲۷۵a). افلاطون اقدام او را بر این کار در دو قسمت گزارش کرده است (۲۷۸e تا ۲۸۲d و ۲۸۸d تا ۲۹۲e). قسمتِ اول فقط گفتاری است ترغیبی. به جای اینکه با کلینیاس بدرفتاری کند، او را به طور محترمانه متقاعد میسازد که چارهای جز یادگیری فلسفه ندارد و باید با عزم جزم در طلب آن گام بردارد. در طول استدلال، کلمهای را که ما «شناخت» ترجمه می کنیم، و کلماتی را که معمولاً به «دانش» یا «حکمت» برمی گردانیم، به جای یکدیگر به کار برده است. ۳۳ این کار با غُرفِ زبان یونانی سازگار است، اما، همان طور که پیش از این دیدیم (ص ۹۵ کتاب حاضر)، اهمیت ویژهای برای سقراط داشته است. بدین ترتیب مطمئن می شویم که کلینیاس آن را آموختنی خواهد دانست. به همان ترتیب که منون قبول می کند که دانش یگانه چیزی است که می شود آموخت، و بنابراین اگر فضیلت دانش باشد آموختنی است (منون ۵۷ مر). سقراط كلينياس رابه طور مستقيم باسؤال آموختني بودن فضيلت مواجه نمی سازد، و این پرسش را فقط در خصوص دانش (۲۸۲c) مطرح می سازد، اما، از آنجا که فقط دانش می تواند زندگی خوب و سعادتمندانه را تضمین کند، تردیدی و جود ندارد که یکسانی دانش با فضیلت در اینجا مد نظر بوده است. همانطور که در پروتاگوراس می بینیم، سقراط به صراحت تأکید کرده است که فضيلت و دانش را آموختني نمي داند (۲۷۴e). تفاوتِ ديدگاه او با ديدگاه سوفسطاییان در باب دانش و نحوهی اکتساب آن را در منون ملاحظه کردیم. اصول اصلی این استدلال ـ در مورد وابستگی سودمندی به کاربردِ صحیح ـ نیز دقیقاً در منون تکرار شده است (ص ۵۳ کتاب حاضر). ۳۴

۳۴. دربارهی گنجانیدن ظاهری فضیلتهای اخلاقی در میان «خوبها» که ممکن است مورد -

آنگاه که به قسمت دوم می رسیم، این ترغیب اثر خود س را بخشیده است. اشتیاق کلینیاس به کسب دانش مسلم گرفته می شود؛ و او می تواند در پژوه شی سقراطی شرکت کند، پژوهشی که همچون موارد دیگر با شکست ظاهری مواجه می شود، بی آنکه اشتیاق کلینیاس را از دست او بگیرد. در واقع سقراط (هر چند در یک چشم به هم زدن) ۲۵ نشان می دهد که کلینیاس نقش مهم، و عمدتاً سقراطی، خویش را ایفا می کند. آنها به این سؤال می رسند: آن هنری که هم به دست آوردن یا ساختن را به ما می آموزد و هم به کار بردن را، و بدین طریق خوشبختی ما را تضمین می کند، چیست؟ آنها مهم ترین پاسخ را در پایان گفتگو پیشنهاد می کنند، یعنی هنر پادشاهی یا هنر سیاست. ۲۶ اما این پاسخ نیز در برابر بیشنهاد می کنند، یعنی هنر پادشاهی یا هنر سیاست. ۲۶ اما این پاسخ نیز در برابر می آید. هنر پادشاهی چه حاصلی دارد و هدف آن چیست؟ این هنر اگر بخواهد کارآمد یا سودمند باشد، باید چیزی تولید کند ۳۷ به همان ترتیب که هنر پزشکی سلامتی را تولید می کند و هنر کشاورزی غذا را. (در خلامیدس ۲۵ می داد و هنر کشاورزی غذا را. (در خلامیدس ۲۵ می داد و هنر کشاورزی غذا را. (در خلامیدس ۲۵ می داد و هنر کشاورزی غذا را. (در خلامیدس ۲۵ می داد و هنر کشاورزی غذا را. (در خلامیدس ۲۵ می داد و هنر کشاورزی غذا را. (در خلامیدس ۲۵ می داد و هنر کشاورزی غذا را. (در خلامیدس ۲۵ می داد و هنر کشاورزی غذا را. (در خلامیدس ۲۵ می داد و هنر کشاورزی غذا را. (در خلامیدس ۲۵ می کند و هنر کشاورزی غذا را. (در خلامیدس ۲۵ می کند و هنر کشاورزی غذا را. (در خلامید س ۲۵ می کند و هنر کشاورزی غذا را. (در خلامید س ۲۵ می کند و هنر کشاورزی غذا را. (در خلامید س ۲۵ می کند و هنر کشاورزی غذا را. (در خلامید س ۲۵ می کند و هنر کشاورزی غذا را. (در خلامید س ۲۵ می کند و هنر کشاورزی غذا را. (در خلامید س ۲۵ می کند و هنر کشاورزی غذا را در خلامید س ۲۵ می کند و هنر کشاورزی غذا را در خلامید س ۲۵ می کند و هنر کشاورزی غذا را در خلامید س ۲۵ می کند و هنر کشاورزی غذا را در خلامید سود کند ۲۰ می کند و هنر کشاورزی خدا کند ۲۰ می کند و هنر کشاورزی غذا را در کار می کند و هنر کشاورزی خدا کند ۲۰ می کشاورزی خدا کند ۲۰ می کند و هنر کشاورزی خدا کند ۲۰ می کند و هنر کشاورزی خدا کند ۲۰ می کند و هنر کشاورزی خدا کند ۲۰ می کند و می کند و هنر کشاورزی خدا کند ۲۰ می کند و می کند و می کند و می کند و م

- سوء استفاده قرار گیرد (۲۷۹b)، ر.ک. ص ۸۷ یادداشت ۵۱ کتاب حاضر.

۳۵. این امکان هست که با ناباوریِ کریتیاس در ۲۹۰۰ همآواز شویم، و تصور درستی از چگونگی جریان واقعی گفتگو را به دست آوریم، به عنوان مثال: سقراط: آیا شکار چی شکاری را که به چنگ می آورد، به کار می برد؟ کلینیاس: خیر. سقراط: پس چه کسی این کار را بر عهده دارد؟ کلینیاس: آشپزها. سقراط: و آیا خود سردار سپاه بر شهری که فتح کرده است فرمان می راند؟ کلینیاس: خیر. سقراط: این کار از چه کسانی ساخته است؟ کلینیاس: سیاستمداران. سقراط: پس آیا می توانیم فرماندهی لشگر را هنری بنامیم که هم به دست می آورد، یا ایجاد می کند، و هم به کار می برد؟ کلینیاس: نه خیر. البته سقراط فقط سؤال کرده است، و اظهارات از آنِ کلینیاس هستند!

۳۶. در ۲۹۱c آن را πολιτικη τεχη [هنر سیاست] مینامد، این عبارت ما را به یاد آن چیزی میاندازد که پر وتاگو راس ادعای تعلیمش را داشت (پر وتاگو راس ۹۵).

37. τι ημιν απεργαθεται εργον. 291 d-e. τι απεργαθεται; 292a, σωφροσυνη... τι καλον ημιν απεργαθεται εργον; Charm. 165 d-e.

یزشکی و هنر معماری را مثال آورده است.) این چیز بایستی خوب باشد، و بحث ما مبرهن ساخت كه فقط دانش مي تواند ذاتاً خوب باشد. بنابراين، سیاست بایستی دانش را برای شهروندان به ارمغان آورد، اما، نه دانش پیشهای خاص چون پینه دوزی یا معماری را.۲۰ بلکه دانشی را که به خود دانش مربوط باشد (۲۹۲d)؛ دقیقاً همان سخنی که در خارمیدس دربارهی سوفر وسونه گفته شد؛ یعنی این هنر برای خوب و دانا ساختن انسان ها به آنها می آموزد که چگونه انسانها را خوب و دانا می سازند. این راه ما را به جایی نمی برد. ما دور باطلی را پیمودهایم،۳۹ و ارزش سیاستمداری چهرهی خودش را از ما پنهان داشته است، کاری که سوفر وسونه در خارمیدس انجام داد. آنچه نقل شدیک استدلال جدی در مرحلهی سقراطی محسوب می شود و همان درسی را در بر دارد که خارمیدس و دیگر محاورات سقراطی دارا بودند (ج ۱۳ ترجمهی فارسی، صص ۲۸۸ و بعد). برای ملاحظهی دیدگاه افلاطون دربارهی سیاستمدار آرمانی و نحوهی آموزش و پرورش او، بایستی تا جمهوری منتظر بمانیم، اما بجاست آنچه را که در منون خواندیم به خاطر آوریم (صص ۹۲ ۸۸ کتاب حاضر): سیاستمداران عصر ما توفیق خود را وامدار حدسهای صائب هستند، و هرگاه کسی بتواند دیگران را در هنر سیاست مورد تعلیم قرار دهد، ظاهراً باید او را موجودی آسمانی تلقى كنيم.

۳۸. مقایسه کنید با خارمیدس a-b ۱۷۴: هیچکدام از این مهارتها عامل خوشبختی نیستند. اما در پر وتاگوراس ۳۲۴e، پر وتاگوراس است که می گویدیک چیز برای زندگی در اجتماعات بشری لازم است، و «این چیز، معماری یا آهنگری یا سفالگری نیست، بلکه عدالت، میانه روی و پرهیزگاری است.» سوفسطاییانی نیز بودند که نیرنگ بازی را حرفه ی خویش نساخته بودند، و افلاطون حق آنها را ادا می کند.

و سرانجام، عالی ترین بخش اندیشه ی افلاطونی در این محاوره، فقط به صورت مثالی از مثالها چهره می نماید. کلینیاس و سقراط در حال تمیز میانِ هنرهای تولید کننده (به دست آورنده) و هنرهای به کار برده (مصرف کننده) هستند. همان طور که شکار چیان شکار خود را تحویلِ آشپزها می دهند (۲۹۰۰)، «هندسه دانان، ستاره شناسان و حساب دانان (که به نوبه ی خود، نوعی شکار چی هستند، آنها تصاویر شان را به وجود نمی آورند، بلکه چیزی را که از پیش وجود داشته است کشف می کنند) ۴۰ چون خود شان نمی دانند یافته هایشان را چگونه به کار برند، اگر ابله نباشند، آنها را به اهلِ دیالکتیک تسلیم می کنند.

تا اینجا فقط همین قدر می دانیم که واژه ی دیالکتیک و هم ریشه های آن به معنی بحث دوستانه ی مشترک است و از این حیث در برابر جدل قرار دارد. (ص ۶۹ معنی بحث دوستانه ی مشترک است و از این حیث در برابر جدل قرار دارد. (ص ۶۹ یادداشت ۲۶ کتاب حاضر). در اینجا اهلِ دیالکتیک را دارایِ دانشی می یابیم که بالاتر از دانش ریاضیدانان است. افلاطون این برتری را در جمهودی (۵۱۰۵ – ۵۱۱۵) به تفصیل بیان کرده است: ریاضیدان واقعیت را از راه واسطه های محسوس و بر پایه ی دسته ای از اصول موضوعه جستجو می کند؛ او نمی تواند از اصول فوق – فرد و زوج ، اَشکال با قاعده ، سه نوعِ زاویه و غیره – فراتر رود. پیرو دیالکتیک جهان محسوس را پشت سر می گذارد و وارد حوزه ی عقل محض می شود. او این اصول موضوعه را بدون بررسی و فقط به عنوان اصول اولیه محض می شود. او این اصول موضوعه را بدون بررسی و فقط به عنوان اصول اولیه

۴۰. در جمهوری ، d- 0 ۱۰ d- ا، به طور مشروح آمده است که درباره ی اشکال محسوسی که ترسیم می کنند به اندیشه نمی پردازند، بلکه در جستجوی (βητουντες) واقعیتهایی هستند (مقایسه کنید با عبارتِ τα οντα ανευρισκουσι در اینجا) که فقط با عقل می توان دریافت، یعنی «خود مربع» و «خود قطر». افلاطون شمول این حکم بر ستاره شناسی را در جمهوری ۵۲۰۵ توضیع داده است: ستاره شناس بایستی اجسام محسوس آسمانی را، نه به عنوان متعلقات نهاییِ بررسی اش، بلکه، مانند آشکال هندسه دانان، به مثابهِ نمونه ی آموزشیِ واقعیت بررسی کند، و توجه خود را به مسائلی معطوف دارد که فقط در ریاضیات محض می تواند به آنها راه یابد.

نمی پذیرد، بلکه آنها را نیز بررسی می کند، و ابتدا از درستی شان اطمینان حاصل می کند، سپس آنها را همچون اولین پلههای نردبان به کار می برد، و اصلِ «غیرمفروضی» را در نظر می گیرد که واقعیت و عقلانیتِ هستی هر دو بر پایه ی آن استوارند. ۲۱ لازم نیست افلاطون این همه را در اینجا نیز مد نظر داشته باشد. نکته اصلی (که در منون هم ملاحظه کردیم، صص ۷۲ و بعد کتاب حاضر) این است که ریاضیدانان در حوزه ی کار خودشان، با اطاعت از قوانین ثابت، و جود واقعیتی را کشف می کنند که و رای جهان پدیداری انعکاس متغیر آن واقعیت قرار دارد. متخصص دیالکتیک از این کشف برای اثبات حقایقی چون جاودانگی روح و دانشِ مادر زادی، و واقعیت و ثباتِ اصول اخلاقی استفاده می کند؛ زیرا اولین اصل غیرمفروض همان صورت خوب است.

## يادداشت الحاقى:

## هویت شخص بی نامی که از سقراط انتقاد کرده است

پژوهشگران در هویت کسی که کریتون و سقراط، در ۳۰۵ و بعدِ محاوره، از او سخن می گویند، اختلاف نظر دارند؛ در این مورد از ایسوکراتس، آنتیس تنس، آنتیفون، تراسوماخوس، و پولوکراتس اسم برده اند، و نیز برخی ها این شخص را نماینده ی یک طبقه دانسته اند نه یک فرد. ۲۲ دیدگاه اخیر از آنِ ویلاموویتس، بلاک (Meno 115 n.4) و فریدلندر است؛ آنها می گویند، او نماینده ی کسان زیادی است «که نمی توانند جدل را از دیالکتیک تمیز دهند و سقراط را به دلیل ستیزه جویی اثو تودموس مورد سرزنش قرار می دهند، ... افلاطون اثو تودموس را

۴۱. این رابطه را جکسون در .J. of Philol, 1881, 143f به خوبی و سادگی توضیح داده است. همچنین ر.ک. ج ۱۵ ترجمه ی فارسی، توضیحات مربوط به تقسیم خط.

۴۲. برخی از ارجاعات را فریدلندر، Pl. II, 338 n. 25 ، آورده است. نراسوماخوس را وینکلمان انتخاب کرده است (گیفورد ۱۷).

برای رفع این ابهام تألیف کرده است.» ویلاموویتس او را نماینده ی سخنوری به طور کلی - سخنوری حقوقی و سخنوری سیاسی - می داند که به هیچوجه در یک شخص جمع نمی شوند. ۲۳ از سوی دیگر ، توصیفی که از او می بینیم حاکی از شخص معینی است؛ فی المثل ، آنجا که کریتون جمله ی بسیار هنرمندانه ای را از او نقل می کند، و تأکید می ورزد که عین کلمات او را باز می گوید. ۲۳ اکثر پژوه شگران طرفدار ایسوکراتس هستند، و در این مورد هیچکس نیکوتر از تامپسون سخن نگفته است. ۴۵ تیلور ادعای این دسته را بر این اساس رد می کند بنوده است. صرف نظر از این که او احتمالاً تاریخ وقوع محاوره ، نوجوانی بیش بنوده است. صرف نظر از این که او احتمالاً تاریخ وقوع محاوره را بیش از حد جلوتر برده است (ص ۹۹ ، یادداشت ۳ کتاب حاضر) ، پاسخ ویراستاران جوت را در برابر او داریم (1 . 1 . Dielogues I, 202 n ) «علت اینکه انتقاد ایسوکراتس با تصریح به نرم خود وی بیان نمی شود ، این است که او در تاریخ مفروضِ محاوره ... هنوز نوجوانی بیش نبوده است» . تردید جدی ای وجود ندارد که محاوره در دفاع از فلسفه ی سقراط انتقاد معاصران خودش را نیز از نظر دور محاوره در دفاع از فلسفه ی سقراط انتقاد معاصران خودش را نیز از نظر دور افلاطون در دفاع از فلسفه ی سقراط انتقاد معاصران خودش را نیز از نظر دور

43. Pl. I, 304, (See also 299.)

او در ۱۲, 165-7 استدلال كرده است كه اين شخص نمي تواند ايسوكراتس باشد.

- περι ουδενος αξιων αναξιαν σπουδην ποιουμενων: ۳۰۴e. ۴۴ این استدلال را تامیسون، به طرز نسبتاً معقولی، بسیار محکم تلقی میکند؛ هر چند ویلامو ویتس می توانست آن را بیشتر بر گرگیاس صادق بداند تا ایسوکراتس، و تقلید صِرفی از شیوه سخنو ران به طور کلی قلمداد کند.
- ۱۸. .۴۵ Phaedrus 179-82. گیفورد (۲۰-۱۷) نظر تامپسون را قبول دارد، اما سخنان مشابهی نیز از خود ایسوکراتس نقل می کند. او می توانست پاناتناشکوس ۱۸ را که متذکر شود که در آنجا ایسوکراتس از «سه یا چهار تن سوفسطاییِ سطحی نگر» سخن می گوید، یعنی «کسانی که مدعی دانستن همه چیز هستند» و در لوکیوم گرد آمده اند و از او بدگویی می کنند. برخی از محققان میان اثو تودموس و کتاب ایسوکراتس، بر ضد سوفسطاییان، شباهت زیادی می یابند.

نداشته است، اما همان طور که فیلد می گوید (P. and Contemps. 193)، برای حفظ ظاهرِ ترتیبِ تاریخی، به نام آن افراد تصریح نمی کند؛ و در این مورد می توان با پدر او هم آوز شد: «آیا کسی که اثوتودموس را، در زمان انتشار آن، مطالعه می کرد، هنگام رسیدن به این فقره، به یاد ایسو کراتس نمی افتاد؟ اگر افلاطون احساس می کرد و حتماً هم احساس می کرد - که این تداعی در خواننده ایجاد خواهد شد، و در عین حال هیچ اقدامی برای زدودن این تداعی به عمل نمی آورد، باید نتیجه بگیریم که خود او همین را در نظر داشته است.»

## **گرگیاس**،

تاریخ. نقادی ادبی در اینجانیز به تناقضهای متعارف منجر شده است. به نظر می آید مطمئن تر از همه، اشاراتی است که به آموزه های فیثاغوری همچون کوسموس و توانِ کلی هندسه (۵۰۷ e) و سرنوشت روح پس از مرگ (۴۹۳ a-c) و سرنوشت روح پس از مرگ (۵۰۷ e) و به «یکی از دانشمندان سیسیل یا ایتالیا» که آموزه ی اخیر را تفسیر می کرد، و به میتایکوس Mithaecus نویسنده ی کتابی در آشپزی سیسیلی (۵۱۹ b)،

- ۱. هیچ کس نمی تواند در مورد این محاوره چیزی بنویسید مگر اینکه وامداری خودش را به تفسیر روشنگر ای. آر. دودس E.R.Dodds اعلام کند. درباره ی ویرایش ها و آثار موجود تا ۱۹۵۹، به همین تفسیر، صص ۳۹۲ و بعد، نگاه کنید.
- ۲. «اثرِ نوپایی که... «متحملِ»...اطنابِ مُملّی است که دست مبتدیان را می بندد» (تیلور، 103 Gorg. 25) و «از نظر کمال هنری، در زمره ی بزرگ ترین محاورات افلاطون قرار دارد (25 Lodge, ولی آن را Lodge, من سخن تیلور را در خصوص تفصیل بیش از حدّ این محاوره قبول دارم، ولی آن را ناشی از حالت عاطفی افلاطون در حین نگارشِ اثر می دانم.

صورت گرفته است. بسیاری از محققان تصور کردهاند که این اشارات را بایستی حاکی از نوشته شدن گرگیاس پس از اولین دیدار افلاطون از یونان بزرگ در ۳۸۷ و پس از آشنایی او با آرخوتاس بدانیم. (همان طور که گفِکن Gefficken می گوید بسیار بعید است که افلاطون نام میتایکوس را در خارج از جزیره ی خود او شنیده باشد.) عدهای دیگر، تاریخ آن را جلوتر بردهاند، و موریسون این اشارات را نشان دهنده ی علاقه مندی پیشین افلاطون به مکتب فیثاغورس قلمداد کرده است، علاقه مندی ای که انگیزه ای برای مسافرت او فیثاغورس قلمداد کرده است، علاقه مندی ای که انگیزه ای برای مسافرت او گردید (ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، ص ۴۰). تاریخ اخیرتر محتمل تر به نظر می آید، و هرچند هیچ دلیلی نداریم، آنچه او درباره ی جباران می گوید، یحتمل بازتاب اولین تجربه ی شخصی وی از یکی از آنها در سیسیل بوده است. مطالب دیگری که درباره ی تاریخ محاوره گفته اند، مربوط است به رابطه ی موضوعات آن با برخی از اظهارات ایسوکراتس، به ویژه در بر ضد سوفسط آییان و هلی (که ایرا بی شین نمی سازد)، و رابطه ی محتملی با دعاناه ی پولوکراتس (که ایراد پیشین در این مورد هم مطرح است) و به

۳. موریسون در 1958 . دودس که طرف دیگر را می گیرد، در گرگیاس ، ۲۶، یادداشت ۳۰ توضیح می دهد. توجه داشته باشید که موریسون (ص ۲۱۳) طرفدار این دیدگاه غیر متعارف است که فایدون نیز پیش از سفرِ ایتالیا تألیف شده است. بورکرت (1968, 100, n. 14) است که فایدون نیز پیش از سفرِ ایتالیا تألیف شده است، بورکرت (1968, 100, n. 14) که طرفدار تاریخ سپس تر است، ارجاعات دیگری نیز بر آنچه دودس آورده است، می افزاید. از جمله ی کسان دیگری که این تاریخ را قبل از ۳۸۷ دانسته اند، کروازه اکرده است، می افزاید. از جمله ی کسان دیگری که این تاریخ را قبل از ۳۸۷ دانسته اند، کروازه اکرده (Budé ed. 101 f.) است. ویستمه (Wiss فلکن در 1930 عکال به بررسی تاریخ محاوره اختصاص یافته است؛ او نگارش گرگیاس را پس از مسافرت به غرب، اما پیش از منون، می داند.

۴. در ۵۱۰b توصیفِ روابطی را می یابیم که افلاطون در میان دیونوسیوس و دیون، ملاحظه کرد (گِفکِن، ۱۹۵۵, Hermes اورگ

گواهیِ نامه ی هفتم در خصوص سرخوردگی تلخ افلاطون از رفتار سیاستمداران معاصرش که در گرگیاس منعکس شده است. وقتی از دیدگاه فلسفی به این محاوره نگاه می کنیم، سقراط که به صورت پرسشگرِ نادانی ظاهر می شد، این بار عقاید مثبت و کاملاً مستدلی ابراز می دارد؛ و محاوره را با اولین نمونه از اسطوره های بزرگِ معادشناختی به پایان می برد. اولین ویژگی را می توان بر اساس مخالفت شخصیِ شدیدِ میان سقراط و کالیکلس توجیه کرد، ولی باز هم این سؤال را می توان مطرح کرد که چرا افلاطون چنین مخالف سرسختی را برای گفتگو با سقراط برگزیده است. گرگیاس بر اساس معیارهای سبک شناختی در ردیفیِ گروه «اولیه» قرار می گیرد، اما فقط به این شرط که همین سخن را در باره ی پروتاگوراس و منون نیز بتوان گفت. این معیار رابطه ی آن را با منون مشخص نمی کند، و البته این رابطه را به خوبی نمی توان معین کرد. به احتمالِ بسیار زیاد، گرگیاس بعد از منون تألیف شده است، اما خیلی موخرتر از آن نبوده است، یعنی کرد. به احتمالِ بسیار زیاد،

تاریخ نمایشی . از اشارات تاریخی متعارض (که در دودس، ۱۷ و بعد، فهرست شده است) چنین برمی آید که افلاطون یا به تاریخ وقوع گفتگو عنایت خاصی نداشته، و یا همان طور که کورنفورد می گوید، این تعارض را از روی عمد آورده است. او در برخی محاورات، تاریخ گفتگو را با دقت خاصی مشخص می کند. ه

شخصیت ها و صحنه: پیش این، در مجلدات ۱۱ و ۱۲ ترجمه ی فارسی، با

۵. کورنفورد، جمهوری، xx. محاوراتی که افلاطون در خود آنها به تاریخ شان اشاره کرده است، عبارتند از: لاخس (ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، ص ۲۱۱)، خارمیدس (ص ۲۵۹)، منون (ص ۴۹ کتاب حاضر)، پروتاگوراس (ص ۱۱) ـ بر خلافِ یک مورد خَبط بر اثرِ نقل قولی که صورت گرفته است ـ و البته دفاعیه، کریتون، اثوتوفرون و فایدون.

گرگیاس، کالیکلس، و مریدِ سرباخته ی سقراط، یعنی خایرفون (که سهم ناچیزی در محاوره دارد) آشنا شده ایم. فقط این نکته شایان ذکر است که دیدگاه هایی که افلاطون در اینجا به گرگیاس نسبت می دهد، با آنچه در کتاب هلنِ خود وی آمده است، شباهت بسیار زیادی دارد. پولوس شخصیتی واقعی است، مانند استادش، اهل سیسیل است، به تعلیمِ سخنوری اشتغال دارد و کتابی در این باب نوشته است که در ۴۶۲۱ مورد اشاره قرار می گیرد. ۴ به محل گفتگو تصریح نشده است، ولی چون گرگیاش تازه از ایراد خطابه ای فارغ شده است، و این محل خانه ی کالیکلس، یعنی اقامتگاه او، نیز نیست (۴۴۷b) ، به ناچار مکان عمومی دیگری، فی المثل ورزشگاهی، را باید برای این گفتگو در نظر بگیریم. شنوندگان، یا اکثر آنها، برای شنیدن بحث باقی مانده اند (b-c) نظر بگیریم. شنوندگان، یا اکثر آنها، برای شنیدن بحث باقی مانده اند (۴۵۸). محاوره از سه دور تشکیل یافته است، که در هر مورد مخاطب سقراط عوض می شود، و از گفتگوی محترمانه ی متقابل (گرگیاس)، به سوی مکالمه ی خشن و نیشخنددار و موهن (پولوس)، و باز به سوی برخوردهای خشمگینانه و خشن و نیشخنددار و موهن (پولوس)، و باز به سوی برخوردهای خشمگینانه و زمخت (کالیکلس)، تغییر آهنگ می یابد. ۸

۶. درباره ی گرگیاس نگاه کنید به ج ۱۱ ترجمه ی فارسی، صص ۲۰۶ ـ ۱۹۹ ، درباره ی کالیکلس، ج ۱۰ صص ۱۵۵ و بعد؛ ج ۱۰ صص ۱۸۵ ، درباره ی خایرفون، ج ۱۲ ، ص ۷۹ ، یادداشت ۲ ، صص ۱۵۵ و بعد؛ برای پولوس به .Dodds II, Nestle in REXLII. Halbb. 1424f

۷. عجیب است که برخی ها خانه ی او را محل گفتگو دانسته اند. ال. پاول L. Paul در ۱۸۶۹ مقاله ای را به این نکته ی کوچک اختصاص داد، تا این اشتباه را زایل سازد. («آیا صحنه ی گفتگو در محاوره ی گرگیاس افلاطون، خانه ی کالیکلس بوده است؟»)

۸. برای ساختار نمایشی گرگیاس ، که برخی ها با تراژدی مقایسه کردهاند، ر.ک.. 1943, 265 آ. برای ساختار نمایشی گرگیاس ، که برخی ها با تراژدی مقایسه کردهاند، ر.ک.. 1 1943, 265 آ. Duchemin, REG و یادداشتهای آن. خیلی ها در این محاوره، ساختار «واقعی» یا اصیلی را دریافتهاند که با ساختار نمایشی فرق دارد، اما چنانکه همان نویسنده (که یکی از آنهاست) تصریح میکند، «هر نقدی ساختار متفاوتی را پیشنهاد میکند»، و می توانیم آنها را برای یک موعد بیکاری رها سازیم.

(به صورت نمایش مستقیم)

اولين دور: گرگياس. آيالازم است كه سخنور ماهيتِ حق و باطل را بفهمد؟ (۴۴۷a - ۴۶۱b). سقراط و خايرفون آن وقت ميرسند که گرگياس تازه ازيک ایراد سخنرانی فارغ گشته است و آنها بی نصیب ماندهاند؛ اما در هر حال سقراط مایل است نمونهای از مهارت ادعایی دیگر او ، یعنی پاسخ گفتن به پرسشها ، را در دست داشته باشد، و چیزهایی دربارهی کاراو یاد بگیرد. پولوس تأکید می ورزد که گرگیاس خسته است و او به نمایندگی از سوی وی پاسخ می دهد. بسیار خوب: از او بپرسید گرگیاس کیست، به این معنا که سازندهی کفش کفاش است و همین طور دیگر شغلها. ۹ پولوس با بیانِ تمجید آمیزی می گوید: كار او «بهترين هنرهاست»، اما پاسخ سؤال آنها اين نبود و سقراط ترجيح مىدهد كه خود گرگياس به سخن درآيد. گرگياس مى گويد هنرى كه او به تعلیمش اشتغال دارد، سخنوری است؛ و پس از پرسش های متعددی، همراه با مقایسه هایی با دیگر تخنه ها، ۱ می گوید، وظیفه ی سخنوری ایجاد اعتقادیا اقناع است. سخنوری که هنرِاقناع انسان هاست، بر تمام هنرهای دیگر برتری دارد. اما (سقراط می گوید) هنرهای دیگر نیز با اقناع سر و کار دارند. هنر سخنوری توان اقناعی خود را در چه زمینهای به کار می گیرد؟ در حوزهی حق و باطل در دادگاه ها و مجامع سیاسی. سقراط، پس از سخنانی چند در خصوصِ

۹. عملاً، سقراط از خایرفون می خواهد که این پرسشها را مطرح سازد، و شاید همین امر سبب می شود که پولوس پاسخ آنها را بر عهده گیرد. خواسته ی اصلی سقراط که در ۴۴۷ به طور کامل طرح می شود این است که «از گرگیاس یاد بگیرد حاصل کار او چیست و او در چه چیزی استاد است و تعلیمش می دهد.»

۱۰. پس از این قسمت، حتی عینِ الفاظ گفتگو با هیپوکرانس در آغاز پروتاگوراس، تکرار می شود؛ در آنجا سوفسطاییان بودند که انسان ها را به صورت سخنوران ماهری در می آوردند.

خسن نیت خودش، بر گرگیاس می قبولاند که چون دانش غیر از باور است (اولی همیشه درست است، ولی در دومی امکان خطا و جود دارد)، پس دو نوع اقناع داریم، یکی (آموزش) دانش را به ارمغان می آورد، و دیگری (سخنوری) باورِبدونِ دانش را. سقراط پس از این سخنان، نکتهای را از پروتاگوراس بازمی گوید: انجمن آتن در موضوعاتی که به دانشِ فنی نیاز هست، از سخنوران نظر نمی خواهد بلکه با خبرگان آن فن مشورت می کند (صص ۱۵ و بعد، پیش از این). (گرگیاس می گوید) بلی، اما آتنیان اولین تصمیم برای ایجاد بندرگاهها و دیوارهای آتن را بر اثر توصیه ی تمیستوکلس و پریکلس اتخاذ کردند، نه به سفارش مهندسان. در واقع اگر قرار باشد یک سخنور و یک پزشک ماهر برای تصدی شغل پزشکی، یا هر کار دیگری، در پیش انجمن رقابت کنند، پزشک مهمیشه بازنده خواهد بود. این امر مسئولیتِ بزرگی به و جود می آورد ـ اما نه برای آموزگار او.

نتیجهگیری آنها این است که سخنوران، هر چند به موضوع سخن علم ندارد، اما هرگاه در پیش مردم نادان سخن گویند، آنها را بهتر از اهل فن، متقاعد می سازند. آیا در خصوص حق و باطل نیز جریان از همین قرار است؟ یا اینکه شاگردان گرگیاس یا خودشان حق و باطل را از قبل شناخته اند و یا آنها را گرگیاس می آموزند؟ گرگیاس (به خاطر داشته باشید که او «کسانی را که مدعی تعلیم آده بودند، به باد تمسخر می گرفت؟، منون ۹۵۵) می گوید اگر «آنها حق و باطل را نشناخته باشند» او خواهد آموخت. پس، سخنور در موضوعات دیگر، بی آنکه دانشی داشته باشد متقاعد می سازد، اما او در خصوص حق و باطل، همان مهارت را دارد که پزشک در علم پزشکی. سقراط مقایسه با صنایع و حرفه ها را یک گام دیگر نیز پیش تر می برد: علم به موسیقی موجب می شود که انسان موسیقیدان شود، علم به معماری او را معمار می سازد، علم به پزشکی پزشک به موسیقیدان شود، علم به معماری او را معمار می سازد، علم به پزشکی پزشک به بار می آورد و همین طور. آیا بر همین اساس، نباید بگوییم علم به عدالت انسان

را عادل می سازد؟ ابنابراین کسانی که سخنوری را از گرگیاس یاد گرفته اند نمی توانند دانش خویش را در غایاتِ بد به کار ببرند، در حالی که گرگیاس اندکی پیش این کار را ممکن تلقی کرد. آیا گرگیاس حرف خودش را نقض کرده است؟

دور دوم: پولوس. آیا ظلم کردن بهتر است یا ظلم دیدن ؟ (۴۸۱ه-۴۲۱ه).

پولوس می گوید سقراط از حیای طبیعی گرگیاس برای اذعان به اینکه نمی تواند ماهیت حق را بفه مد و بیاموزد، سوء استفاده کرده است. او از اینکه مردم را به تناقض ظاهری بکشاند لذت می برد. سقراط مایل است هر سخنی را که پولوس لازم می داند پس بگیرد، به شرط آنکه گفتگو را به شیوه ی پرسش و پاسخ پیش ببرند. پولوس از سقراط می پرسد: به عقیده ی تو، سخنوری چگونه هنری است؟ بستراط می گوید: سخنوری به عقیده ی من هنر نیست، بلکه، همان طور که خود تو نوشته ای، نوعی آمادگی تجربی است که مقدمه ی هنرها و منشأ آنهاست. تو نوشته ای، نوعی آمادگی تجربی است که مقدمه ی هنرها و منشأ آنهاست. شخنوری موجب پیدایش شادمانی و لذت می شود، زیرا در واقع شاخه ای از هنرهای دروغینی است که سقراط اسم کلی دلالی ۱۳ را درباره ی آنها به کار می برد.

۱۱. در زبان یونانی، صفت را از ریشه ی اسم می سازند، مثلاً می گویند «دانشِ معماری انسان را معمار می سازد». البته پشتوانه ی این سخنِ سقراط، عقیده ی راسخ اوست بر اینکه هر گناهی از نادانی نشأت می گیرد، اگرچه او در اینجا عقیده اش را از گرگیاس پنهان می دارد.

۱۲. ۴۶۲b. پولوس در ۴۴۸c یقیناً به نقل از کتاب خودش گفته بود، هنرها را «به طور تجربی، و از روی تمرین» یا با عملِ بدون نظریه می آموزند. ارسطو این سخن را قبول داشت، معتقد بود که حافظه های متعدد با هم متحد می شوند تا تجربه ی (εμπειρα) واحدی حاصل شود؛ تجربه، هر چند به دانش و هنر شباهت دارد، در واقع، مقدمه ای است که به آنها منتهی می شود. ارسطو، با ذکر نام، از پولوس نقلِ قول می کند (مابعد الطبیعه، ۹۸۱۵۵ - ۹۸۱۹).

γandering دقیقاً به معنی دلای pandering، یعنی جاکشی، نیست، اما من در اینجا از نیز در اینجا از ترجمه ی هامیلتون (ترجمه ی پنگوئن) پیروی کردم تا دلات آن بر پستی اخلاقی را نیز دکه ->

هنر اصیلی که سخنوری ادای آن را در می آورد، شاخه ای از هنرِ حکومت، یعنی هنرِ سیاست، است. دو هنر هست که به ترتیب به سلامتی روح و جسم مربوط هستند. اولی هنر سیاست است که دو شاخه دارد: هنر قانونگذاری (که این سلامتی را ابقا می کند) و هنر عدالت (که آن را بازمی گرداند). ۱۴

هنر دوم اسم کلیای ندارد، اما آن هم دارای دو شعبه است که عبارتند از هنر پرورش جسمانی (برای حفظ) و هنر پزشکی (برای بازگرداندن). هر کدام از این هنرها المثنای بَدلیای دارد که به خوبی واقعی منجر نمی شوند، بلکه فقط مایه ی لذت هستند: همان طور که آرایشگری (که ظاهر سلامتی را به و جود می آورد) تقلیدی از تربیت بدنی است، سوفسطایی گری نیز تقلیدی از قانونگذاری است، و همان طور که آشپزی تقلیدی از علم پزشکی است سخنوری نیز سکهی بدلی هنر عدالت است. ۱۵ در چشمان مردم نادان، آشپز ـ که به ذائقهی آنها لذت بیشتری می رساند ـ همیشه در خصوص اینکه کدام غذاها نیکوتر هستند، بر هر پزشکی تفوق خواهدیافت.

پولوس می گوید: در هر حال مردم به سخنوران به دیده ی افراد دلال نگاه نمی کنند، سخنوران، از نظر توانایی، دست کمی از جباران ندارند، هرکس را که بخواهند می کشند یا از اموالش محروم می سازند. شاید، اما کشتن و محروم

<sup>→ «</sup>چاپلوسی Flattery» ـ ترجمه ی رایج تر ـ فاقدش هست، رسانده باشم. ر.ک. به دودس در ۱ ۴۶۳b.

۱۴. آر. دبلیو. هال (P. and I. 117) می گوید: توصیف سیاست به عنوان هنری که به سلامت روح می پردازد، «به این تعارض اخلاقی ظریف منتهی می شود که اخلاق به وسیله افراد و از راو کوششِ آنها به دست نمی آید، بلکه حاصل فعالیت سیاستمداران است». در آن صورت می توانستیم بگوییم، به نظر سقراط، چون ما مربیان و پزشکان را داریم، کوشش فردی هیچ نقشی در حفظ سلامت جسمانی ایفانمی کند.

۱۵. درباره ی رابطه ی میان سخنوری و سوفسطایی گری، به گونه ای که در اینجا توصیف شده است، نگاه کنید به ج ۱۱ ترجمه ی فارسی، صص ۳۳ و بعد.

ساختن هدف نیستند، بلکه وسیلهاند. سخنور فقط در صورتی نیر ومند است که این کارها به سود او تمام شوند، و بنابراین او باید بفهمد که سود واقعی در چه کاری نهفته است. در صورت فقدانِ این فهم، انجام کاری که دلخواهِ تو است کاری که در این لحظه به نظر تو نیکو می آید) ممکن است حاصلی به بار آورد که درست برعکس خواست تو باشد. در کارهایی همچون کشتنِ دیگران، اگر ظالمانه باشند، بایستی کشنده را، بیشتر از کشته شده، قابل ترحم بدانیم، زیرا ستم دیدن بهتر از ستم کردن است. سعادت همیشه در خوبی اخلاقی نهفته است. پولوس این سخنان را یاوه می داند. آیا ما باید آرخلائوس مقدونی را بدبخت بشماریم، زیرا او سلطنت خویش را به طور غیر قانونی و از راه خونریزی به دست آورده است؟ هرکسی، جز سقراط، به این سؤال پاسخ منفی می دهد؛ اما او را با استدلال می توان قانع کرد، نه با کثرت طرفدارانِ سخن. به علاوه، به عقیده ی او، در عین حال که آرخلائوس در هر حال بدبخت است، اگر کیفر جرمهایش را نبیند، بدبخت تر خواهد بود. چرا؟

آیا کسی که قصد رسیدن به سلطنت ظالمانه را دارد، دستگیر شود، خودش و خانوادهاش مورد آزار و شکنجه قرار گیرند و سپس به کام مرگ سپرده شوند، خوشبخت تر از آن است که در کار خویش موفق شود و تا پایان عمر بر وفق مراد خویش فرمان براند؟ خوب، هیچ کدام خوشبخت نیست، ولی بدبختی کسی که به سزای اعمالش رسیده است کمتر است. سقراط می خواهد نشان بدهد که پولوس و هرکس دیگری واقعاً با سخن او موافق است، و این کار را با بیان رابطهی دو کلمه ی کالون («زیبا»، در برابر آیسخرون، زشت یا پست یا نفرت انگیز) و آگاتون («خوب»، در برابر کاکون، «بد») به انجام می رساند. ۱۶

۱۶. درباره ی این دو واژه، نگاه کنید به ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، صص ۲۹۵ و بعد. آنچه در اینجا درباره ی کالون أمده است خلاصه ای از بحث جدلی کامل تری است که در هیپیاس بزدگ مطرح شد. در خصوص شمولِ معنای آن (دیدنی ها، صداها، قانون ها و کارهای زیبا، ۴۷۴e) →

پولوس به ناگاه می پذیرد که ستم کردن پست و از ستم دیدن است، اما بدو بودنِ آن را منکر می شود. او این سخن سقراط را نیز به طور جدی می پذیرد که «زیبا» یعنی خوب (که مساوی است با سودمند) و لذت بخش؛ و «زشت» یا «پست» یعنی بدیا ناخوشایند. اما اگر ستم کردن زشت تر یا پست و از ستم دیدن باشد، بایستی یا دردناک تر از آن باشد و یا بدتر (زیانبارتر) از آن. (هر دو قبول دارند) که دردناک تر نیست، پس زیانبارتر از آن است.

در مورد نکتهی دوم، یعنی اینکه گریز از مجازات برای شخص مجرم بدتر از تحمل آن است، می گوید: اگر او مستحق کیفر باشد، مجازاتش امری است عادلانه، و عدالت (همان طور که پولوس نیز قبول دارد) چیزی است زیبا، و چون هر آنچه زیباست یا دلپسند است و یا خوب، بنابراین کیفری که او تحمل می کند بایستی به سود او منتهی شود. این سود عایدِ روح او خواهد بود. فساد روح به معنی چیزهایی است همچون تبهکاری، نادانی، ترسویی، و این صفتها بیش تر پست تلقی می شوند تا زیانبار نسبت به جسم و مال. بر اساس همین استدلال، از آنجا که تبهکار بودن دردناک تر از بیمار بودن یا فقیر بودن نیست، بایستی برای انسان بدتر از آن دو بوده باشد. بیماری های جسمانی را با طبابت یا جراحی معالجه ميكنند\_اين علاج اگرچه دلپسند نيست، بيمار آن را به دليل خوب بودنش پذیرا می شود و اجرای عدالت نیز همان کار را در خصوص روح انجام مى دهد. خوشبخت ترين انسان كسى است كه بيمار نشود و نيازى نيز به معالجه نداشته باشد، در مرحلهی بعد کسی قرار دارد که نیازمندِ معالجه باشد و به آن تن در دهد، و بدبخت ترین شخص کسی است بیماری هایش را معالجه نکنند. از آنجا که تبهکاری هم پست است و هم بدترین شرها است، کسی که به علتِ گناهانش کیفر می بیند، بهتر از کسانی چون آرخلائوس است. بنابراین بهترین

<sup>-&</sup>gt; مقایسه کنید با هیپیاس بزرگط-۲۹۸a.

کاربردِ سخنوری این است که هرکسی را که مواظبش هستیم مطمئن سازیم که اگر گناه کرده است، باید قدم به دیوان عدالت نهد، و بدترین آرزو برای یک دشمن این است که همیشه از میوه های گندیده ی تبهکاری برخوردار شود.

دور سوم: کالیکلس. چگونه باید زیست؟ (۵۲۷۵–۴۸۱۵). ۱۷ کالیکلس گفتگو را قطع می کند و می گوید: تعلیم سقراط زندگی بشر را زیر و رو می سازد. پولوس نیز، مانند گرگیاس، فقط بر اساس شرم بی موردی شکست خورده است. او هرگز نباید قبول می کرد که ستم کردن پست تر از ستم دیدن است؛ زیرا این پاسخ مبتنی بر قرارداد است نه استوار بر پایهی طبیعت؛ و پاسخی است سطحی و عامی. ستم دیدن و توانِ دفاع نداشتن، کاری است غیرمردانه و در خوربردگان. این قرارداد که پیشی جستن بر دیگران امری است غیراخلاقی، ساختهی اکثریتِ ضعیف است. آنها چون پایین تر هستند، برابری را تبلیغ می کنند و کعبهی آمال خود می دانند، اما عدالت طبیعی این است که بهتران و توانایان بر پایین تر از خودشان فرمان برانند. سقراط را دلباختگی به فلسفه تباه ساخته است؛ فلسفه فقط سرگرمیِ برانند. سقراط را دلباختگی به فلسفه تباه ساخته است؛ فلسفه فقط سرگرمیِ خوبی برای جوانان است، برای مردان میانسال مایهی تباهی است، زیرا آنها را به سوی خیالپردازی های غیرعملی سوق می دهد و مانع از آن می شود که به خودشان یا به دیگران سودی برسانند. اینگونه افراد سزاوار تازیانه هستند، و بهترین توصیه برای سقراط این است که از یاوه گویی های پو چ دست بردارد.

سقراط ابرازِ قدردانی می کند: این صراحت بیان درست همان چیزی است که او به دنبالش هست، و اگر خطایی از او سر می زند، فقط ناشی از نادانی

۱۷. ۴۹۲b، πως βιωτεον و نیز ۴۸۷e و ۵۰۰۰ اما این تقسیم های نمایشی، تصنعی هستند. سقراط پیش از این، در ضمن گفتگوهایش با پولوس، در توصیفِ موضوعِ بحث شان گفته بود: «شناخت یا نادانی نسبت به اینکه چه کسی خوشبخت است و چه کسی چنین نیست» (۲).

اوست. هیچ موضوعی نمی تواند بهتر از این بحث باشد که ببینیم چه نوع انسانی باید باشیم و چه راهی را تا چه مدتی باید پیش گیریم. اگر حق این است که نيرومندان اموالِ ضعيفان را تصرف كنند وبر آنان فرمان رانند، به اين دليل كه «نیر ومندتر» و «بهتر» یکی است (و کالیکلس صحت این استنباط را تأیید می کند)، یقیناً اکثریتِ مردمان نیرومندتر از یک تن هستند، و بنابراین اگر مردم برابری را معتبر بدانند، حق طبیعی همان خواهد بود. سقراط فقط میخواهد اشتباهات لفظى را دست آويز قرار دهد و مخاطب خويش را در دام تناقض بیفکند. کالیکلس به هیچ و جه معتقد نیست که انبوهی از بردگان تنومند و بیسر و ته مى توانند قانون وضع كنند. كاليكلس در پاسخ پيشنهاد سقراط مى پذيرد كه منظور او از نیرومندتر، همان خردمندتر یا داناتر است. قانون طبیعت این است که چنین افرادی فرمان برانند و «بیشتر» از تودهی بی ارزش «برخوردار شوند». آیا در آن صورت، پزشکی که در رژیم غذایی داناتر از دیگران است، باید بیشتر از دیگران غذابخورد و کفاش کفشهای بزرگتر و بیشتری برای خودش بردارد و همین طور؟ سقراط با این سئوالات خشمانگیز می پرسد: «بهتر» چه نوع دانشی را بايد داشته باشد، و كاليكلس، پس از تحقير اين سؤالِ بيربط، مي گويد: بهتران کسانی هستند که میدانند چگونه می توان زمام امور شهر را در دست گرفت، و از شجاعت و توانایی رسیدن به مقصودشان نیز برخوردار هستند. فرمان بر خويشتن ، فقط از آن ابلهان است. حق طبيعي اين است كه بر تمايلات خود میدان دهیم، و هیچ مانعی در برابر آنها ایجاد نکنیم، بلکه همهگونه اسباب ارضای آنها را فراهم سازیم؛ یعنی همان چیزی که تودهی ترسو و ناتوان اسم آن را تبه کاری نهاده اند. فضیلت و سعادت حقیقی این است که آزادانه در میدان تجملات و تمايلات قدم نهيم.

سقراط این زندگی را با کیفر افسانه ای عالم اموات، یعنی ریختن آب در خمهای سوراخ دار، مقایسه می کند و همین طور، به صورتی ظریف تر، با

پرندهای که به طور همزمان هم میخورد و هم فضله می اندازد. کالیکلس می گوید، همین پر کردن و خالی کردن مستمر است که لذت و زندگی نیکو را به وجود مي آورد، ولذت و خوبئ يک چيز هستند. وقتي سقراط همين نکته را پي میگیرد و به یادآوری فحشاء مردانه (که در معیارهای اخلاقی کالیکلس نمی گنجد) میرسد، کالیکلس برای خاطر ثبات سخنانش باز هم می گوید به نظر اولذتِ بدى وجود ندارد، و سقراط تشبيه ها و مطالب اخلاقي رارها مى سازد، تا بحثى ديالكتيكى را پى بگيرد. كاليكلس قبول مى كند كه اضداد (في المثل سلامتي و بيماري) نمي توانند به طور همزمان دريك عضو بدن انسان تحقق يابند؛ ونيز مي يذيرد كه خوشبخت بودن و بدبخت بودن المتضاد هستند. گرسنگی و تشنگی دردناک هستند، اما کالیکلس معتقداست که خوردن در حال گرسنگی و نوشیدن در حال تشنگی، خوشایند هستند، و این لذت تا زمانی ادامه دارد که تشنگی و گرسنگی احساس شوند. پس، لذت و درد به طور همزمان احساس می شوند، و بنابراین نمی توانند ضد یکدیگر باشند و باید میان آنها و رفتار و زندگی بدیا خوب فرق بگذاریم؛ یعنی لذت با خوب فرق

کالیکلس نمی تواند در برابر «مغالطه های موشکافانهی»۱۹ سقراط صبوری

۱۹. آدکینز میگوید (M. and R. 280 n. 10) این استدلال مغالطه آمیز است. «افلاطون نیرنگ به کار می برد: کالیکلس به ناچار می پذیرد که «نوشیدن در حال تشنگی» خوشایند است – و بدان طریق استدلال فرو می پاشد ـ نه خود نوشیدن.» من سخن او را نمی فهمم. «خوردن در حال گرسنگی» و «نوشیدن در حال تشنگی» درست همان چیزی است که کالیکلس خوشایند می خواند (۴۹۶ a-c). همان طور که آدکینز می گوید، خود نوشیدن را نه می توان خوشایند دانست و نه دردناک. کالیکلس باید این سخن را می پذیرفت، زیرا به همین خاطر است که می گوید لذت آنجاست که هنگام تشنگی بنوشیم، یعنی (همان طور که سقراط خاطرنشان می کند) آنگاه که نوشیدن خوشایند است اما در عین حال با درد تشنگی نیز توام ح

کند، اما، به دنبالِ توبیخی از سوی گرگیاس، متقاعد می شود که بحث را ادامه دهند؛ سقراط استدلالی را شروع می کند که مبتنی است بر شیوه ی متعارفِ او در حمل اسم بر خودش، و بر «حضور» چیزی در موضوع. انسانهای خوب به واسطه ی حضورِ خوب در آنها، خوب هستند، ۲ و برعکس. (کالیکلس می گوید) انسانهای شجاع و خردمند خوب هستند، افراد ترسو و نادان خوب نیستند. اما ترسویان و نادانان نیز به اندازه ی شجاعان و دانان، از لذت و درد بهره می برند. وقتی انسان احساسِ لذت می کنند، لذت در آنها حضور دارد، یعنی (با توجه به یکی دانستن لذت و خوب از سوی کالیکلس) آنچه خوب است در آنها حضور دارد، بنابراین نادانان و ترسویان خوب هستند.

کالیکلس که کاملاً عصبانی شده است، ناگهان با بی شرمی تغییر عقیده می دهد. سقراط باید متوجه شده بود که سخنِ پیشین کالیکلس جدی نبوده است: البته او مانند هرکس دیگری میان لذتهای خوب و بد فرق می گذارد. او می پذیرد که لذت های خوب آنهایی هستند که نتایج سودمندی دارند، و چون هر کاری باید وسیلهای برای رسیدن به خوب باشد، بایستی فقط آن لذت ها را برگزید. اما برای تمیز میان لذت های خوب و بعد، بایستی دانش تخصصیای داشته باشیم. در اینجا سقراط صمیمانه از کالیکلس می خواهد که موضوع بحث را ناچیز نشمارد، زیرا بحث آنها مربوط است به انتخابِ میانِ دو شیوه ی متضادِ زندگی: زندگی مربوط به امورات عملی، سیاست و سخنرانی عمومی، و زندگی فلسفی. او بحث پیشین خودش را درباره ی تمیز میان هنر واقعی و مهارت تجربی، به یاد کالیکلس می آورد. مهارتِ تجربی روشمند نیست، یعنی به شیوه ی آزمایش و خطاپیش می رود، و فقط لذت را هدف خودش قرار می دهد،

<sup>🖚</sup> است.

۲۰. در این مورد ر.ک. صص ۱۶۸ و بعد کتاب حاضر.

بی آنکه آن را بفهمدیا میان لذتهای خوب و بد فرق بگذارد. سقراط، پس از ذکر چندین مثال موردِ توافق، از کالیکلس می پرسد: خطابه های سخنوران در برابر انجمن های مردمی به کدامین دسته تعلق دارد؟ آیا یگانه هدف آنها خوشایند ساختن است، و آنها فقط موفقيت خودشان را در نظر دارند (و بنابراين «چاپلوسی» است)؛ یا اینکه آنها واقعاً پیشرفت شهروندان را وجههی همتِ خویش قرار دادهاند؟ کالیکلس نمی تواند از میان سیاستمداران زنده کسی را نام ببرد که به دستهی بهتر تعلق داشته باشد، اما در گذشتهی اخیر به تمیستوکلس، کیمون، میلیتیادس و پریکلس اشاره می کند. سقراط این فهرست را فقط بر اساس اولین تعریف کالیکلس از فضیلت، یعنی ارضای همه جانبهی تمایلات، مى پذيرد؛ نه بر پايهى سخنان اخير او در خصوص اينكه برخى لذت ها خطرناك هستند، و انتخاب میان لذت ها مستلزم دانش است، و این کار هنری (تخنهای) است مثل دیگر هنرها. سخنوران خوب نیز ، مانند هر اهل فن دیگری، باید سعی کنند مقاله های سودمندی را به و جود آورند. مواد کار سخنور روح انسان هاست؛ او برای خوب و سودمند بار آوردن این مواد، بایستی ـ همانگونه که با چوب كشتى يا خشتِ خانه عمل مىكنيم ـ با مرتب ساختن اصولى اجزاى آنها، صورت مشخصی برای شان فراهم سازد. این نظم را در خصوص بدن سلامتی مى ناميم، و نام آن دربارهى روح، عنصرقانون يا همان عدالت و تسلط بر خویشتن ۲۱ است. پس، وظیفهی سخنوری که فهم کاملی از حرفهاش دارد، این است كه ايجادِ اين نظم روحي را هدف خودش قرار دهد نه ارضاي تمايلات را. همانطور که تن بیمار نیاز به رژیم مشخصی دارد، روح فاسد را نیز بایستی تحت انضباطهای خاصی قرار داد.

این نتیجه گیری برای کالیکلس آنقدر نفرت انگیز است که حتی گرگیاس

۲۱. سوفر وسونه ، درباره ی این واژه ، رک ، ج ۱۳ ترجمه ی فارسی ، ص ۲۶۱.

نیز نمی تواند او را به ادامه دادن استدلال راضی گرداند، و سقراط مجبور می شود بعث را به تنهایی پیش بَرد. او پس تکرار رئوس مطالب، تأکید می ورزد که خویشتن داران نه تنها در هر حال خوب هستند (وحدت فضیلتها را به اختصار یاد آوری می کند)، بلکه خوشبخت نیز می باشند، ۲۲ و افراد لگام گسیخته و هر زه بدبخت هستند. آنها راهزنانی بیش نیستند، و نمی توانند زندگی اجتماعی داشته باشند. فیلسوفان می گویند اصل نظم (کوسموس)، هماهنگی، انضباط و نسبت ریاضی نه تنها به زندگی انسانی ثبات می بخشد، بلکه مایه ی بقای کل جهان cosmos است (نام کوسموس از همین جاست). قبول آزمندی بی قید و شرط از سوی کالیکلس، ریشه در نادیده گرفتن اعتدال ریاضی دارد، و به عقیده ی سقراط بحث آنها پیش از این، به حق، به این نتیجه منتهی شد که ستم کردن نه تنها پست تر است بلکه برای شخصِ ستمکار زیانبارتر نیز هست. برای کردن نه تنها پست تر است بلکه برای شخصِ ستمکار زیانبارتر نیز هست. برای مرگ او منجر شود؛ و سخنوری اگر هنر (تخنه) تلقی شود، لاژمه ی آن شناختِ مرگ او منجر شود؛ و سخنوری اگر هنر (تخنه) تلقی شود، لاژمه ی آن شناختِ حق و باطل است.

برای اینکه بتوانیم از آسیب دیگران مصون بمانیم باید توان لازم را به دست آوریم، یعنی فرمانر وایی مطلق باشیم و یا با حکومتِ وقت از در دوستی درآییم. (کالیکلس که کل گفتگو را طرد کرده است، این بار با کمال اشتیاق، موافقت خودش را ابراز می دارد.) برای اینکه بتوانیم با حاکم مستبدی دوست شویم باید راه او را بپیماییم، زیرا او از افراد برتر بیمناک خواهد بود و به اشخاص فروتر نیز اعتنایی نخواهد کرد. اما این همدمی ما را در معرض شرّ بزرگ تری قرار خواهد داد، یعنی با بی پروایی به دیگران آسیب خواهیم رسانید و روح انسان ها را فاسد

۲۲. باز هم بااستفاده ی ملال آور از عبارت ευ πραττειν. آنها «خوب عمل خواهند کرد» و کسی که خوب رفتار کند خوشبخت است. این ابهام در آثار ارسطو نیز وجود دارد، سیاست، b۲۹-۳۲، ۱۳۲۳a ۱۴-۱۹.

خواهیم کرد. کالیکلس این سخن را بسیار گمراه کننده می خواند و فقط سخنان پولوس را تکرار می کند: چنین شخصی، اگر بخواهد، می تواند هرکسی را از پای درآورد یا اموالش را تصرف کند؛ بنابراین لازم است او را متوجه سازیم که حفظ جان و مال هنر بزرگی تلقی نمی شود. شنا کردن جزو شریف ترین هنرها نیست، اگر چه خیلی وقت ها جان آدمی را نجات می دهد. ملوانان و مهندسان ۲۳ زندگی و اموال انسان ها را حفظ می کنند، اما جزو طبقه ی اجتماعی پایین تری محسوب می شوند، و کالیکلس هرگز روانمی دارد که پسرش با دختر یکی از مهندسان ازدواج کند. اگر فضیلت عبارت است از توانایی حفظ جان خود و دیگران، بایستی کالیکلس نهایتِ احترام را در حق این افراد به جامی آورد.

کالیکلس نیز، برای تعقیب جاه طلبی های سیاسی اش، بایستی با قدرت حاکمه هم آواز گردد. در جامعهی مردمی آن، رسم بر این است که مردم سخنانِ موافق با منشِ خودشان را بشنوند؛ و او بایستی تمایزی را که پیش از این میان خوشایندگویی چاپلوسانه و نیکخواهیِ واقعی نهادیم، به خاطر بیاورد. آیا کسانی که کالیکلس به عنوان سیاستمداران خوب برشمرد، شهر وندان را واقعاً بهتر از آنچه بودند تربیت کردند؟ بعضی ها میگویند پریکلس، با تعیین مزد برای کارهای عمومی، مردم را سودجو بار آورد. در هر حال، مردم، هر چند ابتدا پریکلس را محترم می شمردند، سرانجام به اختلاس متهمش کردند و او را تقریباً به مرگ محکوم ساختند. به نظر می آید که آنها در اثر تعلیمات او پست تر گشته اند. آنها کیمون و تمیستوکلس را به تبعید محکوم ساختند، و برای میلیتیادس نیز مجازات مرگ را تصویب کردند. اگر آنها انسان های خوبی بودند میلیتیادس نیز مجازات مرگ را تصویب کردند. اگر آنها انسان های خوبی بودند خواه منظورِ کالیکلس را از انسان خوب در نظر بگیریم یا منظورِ سقراط را به این سرنوشت دچار نمی شدند. تردیدی نیست که آنها در تدبیر اموری که این سرنوشت دیلی نمور نمی شدند. تردیدی نیست که آنها در تدبیر اموری که این سرنوشت دیر نمی شدند. تردیدی نیست که آنها در تدبیر اموری که

۲۳. مهندسان نظامی که تدارکات دفاعی را فراهم میسازند.

تمایلات عامه ی مردم را ارضا کند، بهتر از اخلاف شان بودند؛ البته این کار از هر بازرگان یا صنعتگری نیز ساخته است. مردم می گویند آنها آتن را توسعه دادند، در حالی که آتن عملاً ورم کرده و زخمی است، زیرا آنها از هنر اصیلِ جدیل بیماران به افراد سالم بی بهره بودند. آنها آشپز بودند، نه پزشک. با این حال وقتی مصیبت گریزناپذیری پیش می آید، مردم حاکمان پیشین خود را نکوهش نمی کنند، بلکه زبان به انتقاد از سیاست مداران زنده، و شاید خود کالیکلس و آلکیبیادس، می گشایند. و سؤال آخر اینکه، کالیکلس وقتی از سقراط می خواهد که در میدان سیاست گام نهد، کدامین طرف را توصیه می کند، پزشک بودن را یا آشپز بودن را؟ کالیکلس می گوید: «آشپز باش، وگرنه...». سقراط از شنیدن اینکه کشته یا مجازات خواهد شد، به ستوه آمده است. بسیار محتمل است که او چنین میرنوشتی در پیش داشته باشد، زیرایگانه مرد آتن است که به هنر راستین سیاست اشتغال دارد. اما اگر او پیش خودش رو سفید باشد، یعنی ضمیر روشنی سیاست اشتغال دارد. اما اگر او پیش خودش رو سفید باشد، یعنی ضمیر روشنی داشته باشد، هر کاری به سود او تمام خواهد شد. ما نباید از خود مرگ بترسیم، بلکه فقط باید مواظب باشیم که با روح پلید وارد جهان دیگر نشویم.

سقراط در تأیید این سخن، داستانی نقل می کند «که شاید تو آن راافسانه بپنداری، ولی من به حقیقتِ آن ایمان دارم». در قدیم انسانها، هنگام مرگ، در همین جهان به وسیلهی داورانِ زنده محاکمه می شدند تا معلوم شود که چه کسانی به جزیرهی خو شبختان خواهد رفت و چه کسانی برای مجازات رهسپار تارتاروس خواهند شد. این کار مانع از اجرای عدالت بود، زیرا داوران که در حجاب تن بودند، به واسطهی اعتماد بر حواس جسمانی، و بر پایهی عاملهای غیر ذاتی ای چون شرافت مادرزادی و ثروت و پیشنهادهای گواهان، گمراه می شدند. به همین علت، زئوس مقرر داشت که ارواح را به صورت «مجرد»، یعنی پس از مرگ، و به وسیلهی داوران آن جهان محاکمه کنند، یعنی کسانی که از قید تن آزادند و فقط خود روح را میزان داوری قرار می دهند. در اکثر موارد،

بدترین سرنوشت از آنِ سیاستمداران و حاکمان بوده است، زیرا آنها به واسطه ی قدرتی که در دست داشته اند، از فرصت های استثنایی ای برای ارتکاب بزرگترین گناهان، و فاسد کردن روح هایشان برخوردار بوده اند. البته در میان آنها استثناهایی بوده اند، و این افراد واقعاً شایان ستایش و تمجید هستند. نمونه ی آنها آریستیدس است، ولی تعداد آنها بسیار کم است. در هر حال، موفقیت دنیوی اهمیت زیادی ندارد، و ما باید تمام سعی خویش را به عمل آوریم تا از حقیقت و خوبی پیروی کنیم و با روح هرچه سالم تری در پیش داوران آن جهان حضور یابیم. شاید کالیکلس این سخن را نمونه ای از افسانه های پیر زنان تلقی کند، اما نه او و نه گرگیاس و نه پولوس – هیچ کدام – نتوانستند راهی بهتر از این برای زندگی نشان دهند. فقط در صورتی که تصمیم جدی برای پیروی از این شیوه ی زندگی بگیریم، می توانیم به سلامت وارد سیاست شویم.

## شرح

گرگیاس کتابِ خارق العاده ای است، نه به علت فلسفه ای که عرضه می دارد (موضوعات فلسفی آن ترکیبی از آموزه های سقراطی است که از پیش مطرح شده اند)، بلکه به دلیل انتقاد احساساتی و آشکار از سیاست آتن و سیاستمداران آن، از زمان جنگهای ایرانیان گرفته تا فاجعه ی ۴۰۴ و جریان اعدام سقراط پنج سال پس از آن. سقراط در منون نیز سیاستمداران را (به دو تن از آنها، تمیستوکلس و پریکلس، در اینجا نیز اشاره می شود) نمی ستاید: آنها را به عنوان انسانهای خوبی توصیف می کند که در سایه ی حمایت الهی و یاری بخت به توفیق دست می یابند، نه در اثر خردمندی؛ و به همین دلیل است که نمی توانند راز آن را به دیگران بیاموزند. اما فقط در اینجاست که آنها را به صراحت مسئول سقوط نهایی آتن قلمداد می کند؛ آنها به جای اینکه با استفاده از قدرت شان رژیم غذایی سالمی برای آتن مقرر دارند، آن را به پرخوری عادت دادند و به سوی

بیماری و تباهی کشاندند. افلاطون نسبت به پریکلس بی رحمی خاصی نشان مى دهد، و شايد حق با او بوده است. دست كم يك تن از پژوه شگران جديد (پیتر گرین Peter Green, S. of P. 16) دربارهی پریکلس می گوید «تمام فعالیت عمومی او صرف بزرگ تر کردن آتن شده بود، اما هر گامی که برداشت، سقوطِ نهایی آتن را بیش از پیش گریزناپذیر کرد». داوری افلاطون نیز دقیقاً همین است. افلاطون در این مورد با آرامش فلسفی گام برنمی دارد، بلکه تحت تأثیر خشم نیرومندی پیش می رود که تقریباً در هر سطری هویدا است؛ این خشم شاید به چنان او جی می رسد که موجب فریب گروته می شود؛ آنجا که فساد آتن را به شکم بارگی ناشی از «بندرگاهها، تعمیرگاههای کشتی، باروها، باج و خراجها، و این نوع چیزهای بی ارزش» (۵۱۹ a) نسبت می دهد. سقراط، از نظرگاهِ دوره ویکتوریایی، نه تنها تمایلات افراطی و هرزه را محکوم میکند، بلکه تمام امور ضروری زندگی، از جمله «چیزهای موثر در قدرت عمومی از قبیل کشتی ها، لنگرگاه ها، باروها، نیروهای نظامی و غیره» را نیز تقبیح می کند و ناچيز مي شمارد (PI. II, 130 f.) اما امروزه، نظر محققان اين است كه آتن تحت رهبری پریکلس، این امکانات را به جای اینکه برای دفاع از خویشتن به کار گیرد، دلیلی برای برتری خودش تلقی کرد، تا متحدان یونان را به صورت زیردستانی درآورد، در حالی که بسیاری از باج وخراجهایی را که به نام دفاع مشترک از یونان در برابر ایرانیان می گرفتند صرف زرق و برق های خود آتن کردند.۲۴

تصور بسیاری از پژوهشگران این است که گرگیاس نیز دفاع دیگری از سقراط است. بسیاری از مطالب دفاعیه در اینجا منعکس شده است، و

۲۴. اما درباره ی پریکلس همچنین به یادداشت کامل ترِهامیلتون در ترجمه ی پنگوئن، ص ۱۳۱ نگاه کنید.

سخنرانی های سقراط در قسمتهای پایانی محاوره، شبیه نوعی دفاعیه هستند. اما سقراطِ گرگیاس در هیئت واقعی خودش ظاهر نمی شود. جستجوگری که خودش را به طور طعن آميز ناچيز مي انگاشت (هرچند وجههي اصلي خود را کاملاً از دست نداده است؛ مقایسه کنید با ۴۸۶۵،۴۹۱c تا ۴۸۸b) به صورت شخصی ظاهر می شود که می داند . اِعراض از شیوه ی محاورات پیشین سقراطی شروع می شود. او ابتدا به شیوه ی ویژه ی خویش می پرسد: سخنوری چیست؟ اما به جای اینکه بگوید پاسخ را نمی داند و تعریف ها را یکی پس از دیگری طرح وطرد كند تا اينكه عدم كفايت همهى آنها را معلوم سازد (يا آنگونه كه در پروتاگوراس و منون دیدیم، در پایان بحث تأسف بخورد که پیش از آنکه خود موضوع و موصوف را بشناسند به بحث پیرامون صفات آن پرداخته اند)، اعلام می کند (۲۶۳c): «من نظر خودم را درباره زیبایی یا زشتی سخنوری به او نخواهم گفت، مگر آنکه ابتدا چیستی آن را روشن کرده باشم »، و به طور سر راست به بیان ماهیت سخنوری می پردازد. این سقراط، دیگر همان شخصی نیست که نماد زندگی فلسفی است؛ افلاطون در اینجا چهرهای از او ترسیم کرده است که در هیچ جای دیگر ـ حتی در جمهوری ـ نظیر آن را سراغ نداریم؛ او در اينجابه صورتي تندو مبالغه آميز بازندگي سياسي مخالفت مي كند. ويلاموويتس به حق مي گويد (Pl. I, 236): نبايد گرگياس رابا خونسردي ('mit kaltem Herzen')، و به عنوان رساله ای فلسفی درباره ی سخنوری یا رابطهی میان خوب و لذت بخش، مورد مطالعه قرار دهیم. این رساله بازتابی است ازیک بحران شخصی؛ افلاطون در اواسط عمرش از خودش می پرسد: چگونه باید زندگی کرد؟ شرایط تاریخیای را که میتوانست به این بحران منتهی شود، در ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، صص ۳۸ و بعد به طور خلاصه آورده ایم. افلاطون تمامی جنبه های منفور زندگی سیاسی آتن را در شخص کالیکلس جمع کرده است، یعنی جاهطلبی آشکار و خونبار کریتیاس و یارانش (که

افلاطون آن را ادامه ی جریان مستمری می داند که از اوایل درخششِ آتن، به عنوان پیشروِشهرهای یونان، به و جود آمده است)، و عواملی که به اعدام سقراط از سوی دموکراسیِ دوباره استقرار یافته منتهی شد. افلاطون هیچ جنبه ی مثبتی نمی بیند. بر خلاف پروت گوراس، که افلاطون در آنجا دیدگاهی را بررسی می کند که، هر چند از آنِ خودش نیست، مورد احترامش است، در اینجا بحثی که با احترام و وقار شروع می شود سرانجام به مبادله ی تهمت و توهین منتهی می گردد. ۲۵

عناصر آشنای سقراطی عبارتند از: مقایسه ی رایج با صنایع و حِرَف، تمایز میان دانش و باور (۴۵۴۹، مقایسه کنید با منون، صص ۵۲-۴۹، پیش از این)، اصول زیربنایی دموکراسی آتن (۴۵۵۵-۴۵۵۱ مقایسه کنید با پروتاگوداس ۱۹ هط ۱۳۹)، به کارگیری پاروسیا [حضور] (۴۹۷۹، مقایسه کنید با لوسیس و اثوتودموس، ج ۱۳ ترجمه ی فارسی ص ۲۵۳ و ص ۱۱۸ مجلد حاضر)، یکی دانستن خوب با کارآمد یا سودمند (۴۹۹۹، منون و پروتاگوداس، ص ۵۵ یادداشت ۱۱)، یگانگی فضیلتها (۵۰۷ هـ در پروتاگوداس مورداستد الل قرار گرفته، و در اخس روی آن تأکید شده است، ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، صص ۴-۲۲۲)، ستم برای ستمدیده (۴۶۹۵ و دیگر جاها، دفاعیه ستمکار به همان اندازه بد است که برای ستمدیده (۴۶۹۵ و دیگر جاها، دفاعیه

۲۵. این تقابل را در ج ۱۰ ترجمه ی فارسی، صص ۷-۱۰۵ به طور مفصل تر توصیف کرده ایم. افلاطون برخی از دیدگاه هایی را که در پر وتاگوراس به پر وتاگوراس نسبت می دهد، در جاهای دیگر از زبان سقراط نقل می کند. نمونه های آن عبارتند از: گرگیاس ۵۲۵ لکورها را نه به قصد انتقام و کینه توزی، بلکه باید به نیت اصلاح و عبرت اعمال کرد، پر وتاگوراس ۳۲۴ a-c) و و ۷۰۷ (عدم توانایی تبهکاران برای زندگی اجتماعی، مطلبی که موضوع اصلی سخنرانی پر وتاگوراس است؛ ر.ک. ۳۲۲ م ۳۲۵ و غیره). نگرش پر وتاگوراس در باب قانون همان است که سقراط در کریتون ابراز می دارد (ج ۱۳ ترجمه ی فارسی ص ۱۶۸).

۲۹۵،۲۹۵ کویتون ۴۷۵، کویتون ۴۷۵ و بعد، لاخس ۱۸۵۰) و مقایسه ی ۱۳ ترجمه ی فارسی ص ۱۵۴، کویتون ۴۷۵ و بعد، لاخس ۱۸۵۵) و مقایسه ی سلامتی جسم با سلامتی جان (۴۶۶۵ و بعد، ۴۷۷۵ و بعد، جمهوری ۴۴۴ کریتون ۴۸۵ – ۴۷۵ (۱۵۶۵ – ۱۵۷۵) گرگیاس در غالب این کویتون ۴۸۵ – ۴۷۵، خارمیدس ۱۵۷۵ – ۱۵۷۵) گرگیاس در غالب این موضوعات، مطلب تازه ای ندارد. موضوعات تازه ی آن نیز در آثار بعدی به طور عمیق تر مورد بررسی قرار می گیرند: سخنوری در فایدروس، دانش و باور در جمهوری، لذت در فیلبوس. لذت از موضوعاتی است که پیش از این، در پروتاگوراس، نیز مورد بحث قرار گرفته اند؛ و رابطه ی میان دو توجیه ی که از آن عرضه شده است، به نظر برخی از محققان مسئله انگیز می آید (صص ۱۶۴ – ۱۵۹، پس از این).

روش سقراطی و هدفهای آن. ما غالباً سقراط را در حال عمل دیده ایم، اما فقط در این محاوره است که افلاطون اهداف او را در عبارات کلی توصیف می کند. بی آنکه ارزیابی خود او را بالضروره بپذیریم، لازم است بدانیم که این اهداف چیستند، و نقل چند فقره از بیانات خود او حقیقت را برای ما روشن خواهد ساخت. ۲۲ گرگیاس، بر خلاف کالیکلس، انسانی است معقول، و شایستگی شنیدن این گونه مطالب را دارد؛ سقراط در توضیحاتش او را مخاطب قرار می دهد.

۴۵۳a. هرگاه کسی پیداشود که بخواهد در ضمن گفتگو به طور

۲۶. غالب این مباحث، چون صبغهی سقراطی دارند، در ج ۱۲ ترجمهی فارسی مورد بحث قرار گرفته اند. مطالبی که دفاعیه را به خاطر می آورند، و به محاکمه و مرگ سقراط اشاره می کنند، آنقدر فراوان و روشن هستند که نیازی به تذکر آنها احساس نمی شود.

۲۷. در اینجا ترجمهی پنگوئن، به قلم هامیلتون، را نقل میکنم.

دقیق روشن سازد که گفتگو درباره ی چه موضوعی صورت می گیرد، بااطمینان کامل می گویم و شمانیز شایدیقین داشته باشید که من چنین کسی هستم ... نمی گویم درباره ی منظور شما در خصوص هر دو نکته، ظنِ من به جایی نمی رسد، اما، چنین گمانی مانع از آن نیست که عقیده ی شما را درباره ما هیت اعتقادی که به وسیله ی سخنوری حاصل می شود و موضوع آن اعتقاد، جویا شوم . شاید بپرسید حالا که ظنّم به جایی می رسد، چراعوض پرسیدن از شماخودم پاسخ نمی دهم . انگیزه ی من در این کار ملاحظه ی شخصی شما نیست، بلکه این کار را به لحاظ استدلال انجام می دهم ، می خواهم استدلال ما به گونه ای پیش رود که به روشن ترین و جه ممکن بدانیم که در باره ی چه چیزی سخن می گوییم .

حدس می زدم. اما عجب مدار که جریان بحث را دوباره از سربگیرم حدس می زدم. اما عجب مدار که جریان بحث را دوباره از سربگیرم و در جایی که پاسخ را به صورتِ نسبتاً روشنی حدس می زنم، دوباره سؤال کنم. انگیزه ی من، چنانکه گفتم، به هیچ و جه شخصی نیست؛ فقط می خواهم بحث ما بر اساس گام های منطقی به سوی هدفش پیش رود؛ و مانع از آن شوم که بنابر عادتی که داریم، بر اساس حدس های مبهم و احتمالی خودمان، سخنان یکدیگر را پیشگویی کنیم، و اجازه ندهیم که طرفِ استدلال، برهان خودش را به شیوه ی خاص خودش و بر پایه ی مقدمات مورد قبول تکمیل کند. (گرگیاس در برابر این سخنان سقراط می گوید: «شیوه ی بسیار یسندیده ای است، سقراط.»)

ه ۴۵۷ و میترسم اگر این موضوع را به طور کامل تر ارزیابی کنم، تصور کنید که قصد روشن ساختن موضوع راندارم و ترجیح

می دهم که در ضمن مشاجره ای لفظی بر شما پیروز شوم. اگر تو آن نوع شخصیتی را داشته باشی که من دارم، با کمال میل به پرسیدن ادامه خواهم داد؛ در غیر این صورت دامن سخن فرا خود خواهم چید. اگر تو منظور مرابپرسی، من از کسانی هستم که از شنیدن اشتباهات شان خوشحال می شوند و دوست دارند که اشتباهات دیگران را به آنها گوشزد کنند، اما برای شنیدن اشتباهات همان اشتیاقی را دارند که برای تذکر دادن آنها؛ بلکه من مورد اول را بر مورد دوم ترجیح می دهم؛ زیرا برای هرکسی رها شدن خودش از مصیبت بسیار بد، بهتر از رها ساختنِ دیگران از سوی اوست، و به عقیده ی من موضوع بحث ما هستند نادان باشد. ۲۸

به خوبی می توان پی برد که سقراط با عادت خویش بر «پرسیدن سئوالاتی که پاسخ آنها از قبل روشن به نظر می آید»، هرگاه آن را به طور مؤدبانه بر گرگیاس توضیح نمی داد، خشم مخاطب خود را برمی انگیخت.

سخنوری و اخلاق مفسران گرگیاس درباره ی اینکه موضوع این محاوره سخنوری است یا اخلاق، سخن به درازا کشانده اند. به نظر J. Duchemin مطلب در محاوره مورد بررسی قرار می گیرد و لازم است بدانیم که اصالت با کدام یک از آنهاست؛ تیلور موضوع ظاهری (سخنوری) را از موضوع واقعی تمیز می دهد. این دوگانگی از قدیم وجود داشته است. اولومپیودوروس می نویسد: «برخی ها می گویند هدف این محاوره بررسی سخنوری است، عده ای دیگر نیز

۲۸. مقایسه کنید با ۵۰۶۵-۵۰۶۵ – ۵۰۶۵-۵۰۶۵.

برآنند که این گفتگو به عدالت و ستم مربوط می شود». او هر دو دیدگاه را ناقص مى داند و ردمى كند؛ اما نتيجه گيرى خود او نيز بهتر از آنها نيست: «هدف آن بررسي اصول اخلاقي اي است كه به خوشبختي جامعهي سياسي رهنمون مي شود.» البته، حقيقت اين است كه دريونانِ زمان افلاطون، خود سخنوري نیروی اخلاقی و سیاسی عظیمی به شمار میرفت، و هیچ محقق یونانیای آن را به صورت منفرد مورد بررسی قرار نمی داد، و بررسی جداگانهی آن به منزلهی تمیزنادرست میان صورت و محتوا خواهد بود.۲۹ هنری را که بر اساس بیانات مشهورترین سخنگوی آن «نه تنها آزادی انسانها را تأمین می کند بلکه قدرت حکومت بر دیگر شهروندان رانیز بر آنها به ارمغان می آورد» (۴۵۲d) به آسانی نمى توان به صورت جدا از اخلاق يا سياست مورد بررسى قرار داد. موضوع محاوره را موّلف آن به بهترین وجه توصیف کرده است: «موضوع بحث ما این است... کدامین زندگی را باید انتخاب کرد، زندگیای که شما مرا به سوی آن دعوت میکنید، یعنی انجام کاری را که شما مردانه می نامید، سخن گفتن در انجمن، اشتغال به سخنوري، و پرداختن به سياست به همان صورتي كه سیاستمداران امروزی می پردازند، یا زندگی فلسفی را؛ و اینکه تفاوت میان این دو تا چه حد است؟» (۵۰۰ c). هیچچیز نمی توانست بحران شخصی افلاطون را در سالهای پیرامون ۳۹۹ بهتر از این سخن بازگو کند. او نمی توانست دموکراسی آتنی را تأیید کند. عاشق دموس (مردم) ـ که نظر عمومی آنها بر اثر هر بادی تغییر جهت می دهد در برابر عاشق سوفیاقرار گرفته است. اما «جباریت» (حکومت

۲۹. اشتباهی که سقراط و گرگیاس مرتکب نشدند. ر.ک. ۴۴۹e. اگر قدرت اخلاقی و سیاسی سخنوری در آتن طی مجلدات ۱۰ تا ۱۲ ترجمه ی فارسی این اثر معلوم نگردد، هدفِ کتاب حاصل نشده است. منابع پاراگرافِ بالا عبارتند از:

Duchemin in REG 1943, 273; Taylor, PMW 106; Olymp. in Gorg, Prooem. p. 2 Norvin (quoted by Friedländer, Pl. II, 353 n. 1).

دیکتاتوری یا استبدادی) حتی منفورتر از دموکراسی بود. تودهی مردم نیز ، مانند جباران، در پی ارضای تمنیات خودخواهانهشان هستند، و کسی که منصبی را در دموکراسی به دست می آورد، بایستی برای ارضای شهوات عامه مردم دلالی کند. از سوی دیگر، دلخوشی سیاستمدار خوب مانند صنعتگر خوب این خواهد که مواد اولیهاش (در اینجا شهروندان) را به محصولات خوبی مبدل سازد، و برای این منظور بر اساس اصل «نسبت هندسی» رفتار کند، نه به صورت تساوی كوركورانه؛ يعني به هركسي آن مقدار بدهد كه استحقاقش را دارد. به علاوه، اگر او هنر سیاست را واقعاً فهمیده باشد، خواهد توانست دیگران را با این آرمانها آشناسازد. اگرچه در گرگیاس این نکته تصریح نمی کند، در پایان منون آن را توضیح داده است؛ در آنجا می گوید اگر کسی بر این کار توانا باشد، موقعیت او در میان مردمان دنیا، مانند موقعیت تیرسیاس در بین ساکنان جهان آخرت خواهد بود؛ زیرا او یگانه کسی خواهد که در میان «سایههای سرگردان» سیاستمداران کنونی، با هشیاری رفتار خواهد کرد. به علاوه، گرگیاس تأکید مىكندكەسخنور هم بەهنر سخنورى اشتغال دارد و هم مىتواند آن را تعليم دهد (۴۴۹b)، و سخنوری در نظر افلاطون، تقلیدی از سیاستمداری واقعی، یا فلسفى، است؛ همان طور كه در فايدروس ، فلسفه را به عنوان سخنوري واقعى توصیف می کند. اما افلاطون فقط یک تیرسیاس سراغ داشته است، «یگانه مردی که به هنر سیاستِ واقعی مشغول بود» ـ مردی که به طور فعال در سیاست شرکت نكرد و آتن او را به افساد جوانان متهم كرد و به اعدام محكوم ساخت. او از مشاهدهی فاصلهی میان مردِ عمل (که سوفوس نامیده میشد) و فیلسوف آزرده خاطر می گشت، و در جمهوری به طور مفصل توضیح داد که آرمان وی ترکیب میان فیلسوف و فرمانر وااست. اما او در بحران عاطفی ای که گرگیاس را به وجود آورد، ظاهراً هيچ اميدي به تحقق اين آرمان نداشته است.

رياضيات، نسبت و نظم. توضيحات رياضي و شبهِ رياضي در اين محاوره\_ اگرچه به صورت غیرفنی تر و ناقص تر از منون ـ به چشم می خورند و مشعر بر عنصر فیثاغوری هستند. سقراط در ۴۶۵b، برای رعایت اختصار، «به شیوهی هندسه دانان» ۳۰ سخن می گوید، و رابطه ی چندین امور متناسب را به صورتِ م =  $\frac{g}{h} = \frac{g}{h}$ بیان می کند. مهمتر از همه استدلای است که در  $\frac{g}{h} = \frac{g}{h}$  و بعد، صورت گرفته است. هدف صنعتگران (هنرمندان، معماران، کشتی سازان) این است که «به مواد خویش نظم ( تکسیس ) ببخشند، هر قسمتی را با قسمتهای دیگر متناسب و هماهنگ سازند، تااینکه کل مورد نظر به صورت محصولی منظم و طراحی شده (دارای کوسموس) به حاصل آید». سلامت جسمانی نیز نتیجهی انتظام شایستهی اعضای بدن است. این حکم در همه جا صادق است. خود به اصطلاح جهان (كوسموس) پس از آنكه نظم و انتظام موجود را پيدا كرد، به این نام نامیده شد. روح انسان نیز مشمول این حکم است، انتظام روحانی در اثر خویشتن داری و اطاعت از قانون به دست می آید. اشتیاق کالیکلس به خودپرستی بی قید و شرط، نتیجهی غفلت او از هندسه و جهل او به سلطهی «تساوی هندسی» بر خدایان و انسان هاست. این تأکید بر روی کوسموس ـ که با اطلاق کیهانی قوانین ریاضی توأم است ـ یقیناً صبغهی فیثاغوری داشت،۲۱ اما در قرن پنجم، مفهوم کوسموس را همهی اندیشمندان می شناختند و به کار میبردند. پروتاگوراس در پروتاگوراس (۳۲۲c)، عدالت و وجدان اخلاقی را از ضروریاتِ کوسموس در شهرها و وسیلهی دوستی و اتحاد می داند. گرگیاس در آغاز هلن (دیلز ـ کرانتس، II، ص ۲۸)، جایگاه بسیار مهمتری به کوسموس

۳۰. «ریاضیدانان یونان، نسبت را در ضمن هندسه بررسی می کردند، نه در ضمن حساب» (دودس همان جا). این عبارت خواننده را به یاد استعمال نسبت در تمثیل خطِ کتاب ششم جمهوری می اندازد. شول Schuhl مقالهی کوتاهی را در 1939 REG به این فقره اختصاص داده است. ۳۱. ر.ک. ج ۳ ترجمه ی فارسی (فیثاغوریان) و به فهرست راهنما، ماده ی کوسموس.

اختصاص داده است؛ او می گوید نشانه ی کوسموس در شهرها فضیلت مردانه است، در بدن زیبایی، در روخ حکمت، و در سخن صداقت. گاهی کوسموس را در مورد حکومت یا نظام قانونی به کار می بردند، مثلاً در مورد قانونی که لوکورگوس برای اسپارت نوشت. این کاربرد بی تردید با مفهوم «نظم دادن به اجزا» سازگار بود، اما اطلاق بر بازرسان کرتی که شبیهِ افورهای اسپارت بودند، زیاد سازگار به نظر نمی رسد. ۲۳ این واژه را از زمان هومر به بعد، به معنی آراستگی نیز به کار می بردند.

شاید این ملاحظات موجب شوند که در مورد دیدگاهی که کسانی چون تامپسون اعلام کردهاند، اندکی محتاطانه عمل کنیم؛ او در ویرایش خودش (ص viii) می گوید: در اینجا گام تازه ای را مشاهده می کنیم که، اگر با محاورات سقراطی محض مقایسه کنیم، «دوره ای از رشد فکری افلاطون» را نشان می دهد. اما، وقتی افلاطون کوسموس را در اینجا با صنعتگرانی مرتبط می سازد که محصولات شان را «با هماهنگ کردن و متناسب نمودنِ اجزای مواد کارشان با یکدیگر» به دست می آورند؛ یعنی با مفهوم تکسیس ـ که معنای صریحِ آن همان چینشِ منظم است ـ چنین به نظر می آید که در اینجا با طرحِ اولیهی آموزه ای رو به روح مرکب است و عدالت عبارت است از هماهنگی و همکاریِ اجزای آن. ۲۳ روح مرکب است و عدالت عبارت است از هماهنگی و همکاریِ اجزای آن. ۲۳ افلاطون در ورایِ مفهوم ساده ی محاوراتِ سقراطی، یعنی «فضیلت دانش افلاطون در ورایِ مفهوم ساده ی محاوراتِ سقراطی، یعنی «فضیلت دانش است»، گام می نهد؛ آن مفهوم را کسی جز خود سقراط تأیید نمی کرد، اما

۳۲. درباره ی قانون لوکورگوس ر.ک. هر ودوت ، ۲ ، ۶۵ ، ۴ ؛ و برای داوران کِرتی به ارسطو ، سیاست ، ۱ ۲۷۲ ه ۵ ، در *LSJ تحتِ همین عنوان آمده است*.

P.'s Psych. 15) بی تردید تأثیر فیثاغوریان در اینجا نیز کارگر بوده است. تی. ام. رابینسون (P.'s Psych. 15) au au

افلاطون در اینجا با روانشناسی عمیقتری پیش میرود و کم کم جایگاهی برای َ قبول نقش اراده باز میکند.

تمجید از «تساوی هندسی» راهنمای آرای سیاسی افلاطون است. «تساوی هندسی»، چیزها را از روی برابریِ نسبی به هم مربوط میسازد، در حالی که «تساوی حسابی» بر اساس برابری کمّی عمل می کند. (نیز ر.ک. ج ۱۰ ترجمهی فارسی، ص ۲۷۱.) افلاطون در قوانین می نویسد:

دوگونه تساوی و جود دارد... یکی در هر شهری رایج است و هر قانونگذاری در توزیع امتیازات شهر وندان رعایت می کند، یعنی تساوی اندازه، و زن و عدد که از راه توزیع مساوی به واسطه ی قرعه اعمال می شود. اما واقعی ترین و به ترین تساوی را به این روشنی نمی توان دریافت ... در این نوع تساوی به بزرگ تر بیشتر می دهند و به کوچک تر کمتر. موهبت ها را بر پایه ی طبیعت ها تقسیم می کنند، امتیازات بزرگ تر را به افراد شایسته تر واگذار می کنند، و سهم اشخاص کم لیاقت و بی فرهنگ را نیز بر اساس استحقاق شان تعیین می کنند... به عقیده ی ما، گوهر سیاستمداری همان عدالت است، و اگر هدف کنونی ما عدالت باشد، بایستی نوع دوم تساوی را در تأسیس شهرمان مدنظر قرار دهیم. ۲۳

۳۴. قوانین ۷۵۷b و بعد. در جمهوری ۵۵۸c می گوید دموکراسی «به افراد برابر و نابرابر به یک اندازه سهم می دهد». ارسطو می گوید: فرق میان این دو همان تفاوت بین تساوی حسابی و تساویِ مبتنی بر استحقاق هاست (سیاست ۱۳۰۶). مقایسه کنید با پلوتارک 719a-b تساویِ مبتنی بر استحقاق هاست (سیاست ۲۵۴۰). مقایسه کنید با پلوتارک Qu. conv. و لوکورگوس نسبت حسابی را از میان برداشت، زیرا آن نسبت با دموکراسی و حکومت عامه سازگار بود، و به جای آن نسبت هندسی را برقرار ساخت، که با اشرافیتِ معتدل یا سلطنت قانونی متناسب بود. اولی به صورت تساوی کمی، یعنی عددی، تقسیم می کرد، اما دومی بر اساس استحقاق، یعنی به طور نسبی، تقسیم بندی می کند»...

افلاطون قبول دارد که در برخی امور عمومی، باید از قرعه استفاده کنیم، اما می گوید لازم است آن را به حدِاقل ممکن برسانیم.

تردیدی نیست که افلاطون نمی توانست دموکراسی موجود در آتن را تأیید کند، و انتقاد اصلی او از مردان سیاسیِ آتن این بود که به جای منضبط ساختن و پرورش دادن دموس ، در راهِ برآورده ساختنِ هوسهای آن، دلالی می کنند. اما نفرتِ افلاطون از جباریت حتی بیش تر از نفرتی بود که از دموکراسی داشت، و در واقع بزرگ ترین نگرانی او که در کتاب هشتم جمهودی ملاحظه می کنیم مربوط است به دموکراسی افراطی و تبدیل آزادی به فسق و فجور. او تساوی هندسی را نه برای یک دموکرات، بلکه برای کالیکلس می ستاید، یعنی کسی که به دموس عنایتی ندارد و آن را فقط وسیله ای می داند برای پیشبرد جاه طلبی های خودش. در ۵۲۵۵ می خوانیم: اکثر گناه کارانی که به عذابِ پایان ناپذیر گرفتار خودش. در مان جباران، پادشاهان و سلاطین، هستند. اما، برای شرح کامل آراء سیاسی افلاطون بایستی تا بر رسی جمهودی منتظر بمانیم.

لذت و خوب: نگرش افلاطون نسبت به لذتگرایی . برخی ها تصور می کنند که انتقاد آشکار افلاطون از لذتگرایی (نظریهی و حدت لذت و خوب) در گرگیاس با دفاع صریح از آن در پر وتاگوراس کاملاً متناقض است. سولیوان برای تبرئهی افلاطون از این «تغییر نگرش ناگهانی» می گوید: استدلال پر وتاگوراس صبغهی جدلی دارد و خود سقراط به مقدمهای که برای اثبات آموزه ی اصلی اینکه فضیلت دانش است به کار می گیرد، معتقد نیست؛ و دودس (ص ۲۱) از سقراطی سخن می گوید «که «دانش بودنِ فضیلت» را فقط می تواند بر پایه ی

۳۵. ولاستوس یادداشت جالبی درباره ی این قسمت از گرگیاس ، در Ισον. πολ.27 n. 1، آورده است.

فرض لذتگرایانهای اثبات کند که با موضع اخلاقی گرگیاس و جمهوری ، در تعارض آشکار قرار دارد». شایسته است این نکته را بیشتر مورد تأمل قرار دهیم.

ابتدا باید ببینیم موضوع سقراط در گرگیاس چیست. او در گفتگو با يولوس، استدلال مي كند كه ستمكاريها نه تنها تبهكارانه، يُست يا زشت هستند بلکه همچنین برای ستمکاران بیش از ستمدیدگان، بد هستند. («بد» (کاکون)، مثل دیگر موارد، به معنی «چیزی است که موجب حرمان یا زیان می شود» و «خوب» یعنی «سودمند» (۴۶۸c)؛ دیدگاهی که در منون و جاهای دیگر نیز عرضه شده است.) هنرهای کاذب، لذت به وجود می آورند، اما آنچه اهمیت دارداین است که چیزهایی را به دست آوریم که برای پسوخه خوب باشد. این آموزهها را در دفاعیه (ج ۱۳ ترجمهی فارسی، صص ۱۵۴ و بعد) و کریتون (ص ۱۶۸) ملاحظه کردیم؛ و یحتمل افلاطون هنگام نگارش پر وتاگوراس از آنها دست بر نداشته بود. در گرگیاس (۴۷۸۵،۴۶۷ c-d) می گوید تجربه های خطرناک، از قبیل جراحی ها و مسافرت های تجاری خطرناک دریایی، را برای خاطر خودشان انجام نمی دهیم، بلکه هدف ما رسیدن به غایات دیگری (سلامت، ثروت) است ـ خلاصه، آنها را برای رسیدن به چیزی خوب، یعنی سودمند، پذیرا می شویم (۴۶۸c). بر خلاف تصور عامه، بدکاران، به ویژه آنگاه که بی کیفر بمانند، چون به روح شان زیان می رسانند (۴۷۷a و دیگر جاها)، بدبخت تر و رقت انگیزتر هستند (۴۶۹b)، نه خوشبخت و میمون (۴۷۱d، ۴۷۲d)؛ خوشبختی از آن کسی است که نیکو خصال و مهذب باشد (۵۰۷ b-d) ۵۰ ۸b). آن که از مجازات می گریزد مانند کسی است که نیازمندِ چاقوی جراحی است، اما مى ترسد و به آن تن در نمى دهد؛ زيرا او دردِ آن را مى بيند، اما نسبت به سودی که از آن عاید خواهد شد نابیناست؛ نمی داند که روح بیمار، آلوده و ستمکار داشتن چه اندازه رقت بارتر از بیماری جسمانی است (۴۷۹b).

سقراط به كاليكلس نشان مى دهد كه باچه نگرشى مخالف است؛ يعنى با

این برداشت که زندگیِ شایسته ی طبیعی این است که حداکثرِ میدان را به تمنیات خویش بدهیم، هیچ مانعی در برابر آنها ایجاد نکنیم، و از هر فرصتی برای ارضای آنها استفاده کنیم، زیرا فضیلت و سعادت واقعی یعنی برخورداری از تجملات و تنعمات (۴۹۲۲،۴۹۱e–۴۹۲۲). وقتی کالیکلس ناچار می شود از تأکید بر یکی بودن لذت و خوب دست بردارد، و به وجود لذت های بد و دردهای خوب اعتراف می کند، سقراط دنباله ی مطلب را می گیرد. او در واقع یکسانی بخوب اعتراف می کند، سقراط دنباله ی مطلب را می گیرد. او در واقع یکسانی بی درنگ آن را با نظریه ی خودش برابریِ خوب با سودمند مرتبط می سازد: لذت ها و دردهای خوب، آنهایی هستند که به ما سود می رسانند، و لذت ها و دردهای بد آنهایی هستند که به زبان ما تمام می شوند». کارهای لذت بخش را، مانند هر کار دیگری، بایستی وسیله هایی برای رسیدن به خوب بدانیم، و برای مانند هر کار دیگری، بایستی وسیله هایی برای رسیدن به خوب بدانیم، و برای ورزیدگی تجربی به دست آوریم و آن را در راهِ تأمینِ لذت ها به کار گیریم و رزیدگی تجربی به دست آوریم و آن را در راهِ تأمینِ لذت ها به کار گیریم

آموزه ی مطرح شده در پروتاگوراس این است که خود لذت، صرف نظر از نتایج آن، خوب است (۳۵۱۵)، و بالعکس، خوب نیز لذت بخش است (۳۵۵۵)، بنابراین آن دو یکی هستند. با وجود این استدلال، ممکن است کسی لذت ها را غلط انتخاب کند (۳۵۷۵). اگرچه همه ی لذت ها خوب هستند، پدیده ای که اکثر مردم آن را «ارتکابِ کاربد بر اثر تسلیم شدن به «لذت ها» یا «از

۳۶. در حال حاضر لازم نیست این سؤال را مطرح کنیم که آموزه ی پر وتاگوراس از آن چه کسی است. پر وتاگو راس ابتدا اعتراض می کند، آن را فقط نتیجه ی منطقیِ دیدگاه عامه ی مردم تلقی می کند، اما سقراط در هیچ جای محاوره آموزه ی دیگری را پیشنها د نمی کند، و آن را طوری مستدل می سازد که همه ی سوفسطاییان حاضر در صحنه سرانجام می پذیرند که نظر آنها نیز همین است (۳۵۸ a).

دست دادن خویشتن داری» می نامند، واقعاً وجود دارد؛ اما توجیه آنها از آن پدیده نادرست است. منظور آنها این است که ممکن است کسی به اندازهای در برخورداری از لذتهای متعارف خوردن، نوشیدن، لذات جنسی زیاده روی کند که به بیماری، فقر یا دیگر «دردها» گرفتار آید. چون هر لذتی خوب است، باید هدف این باشد که از بیشترین مقدار لذت در مجموع زندگی مان برخوردار شویم؛ و لذتهایی هستند که هر چند در مدتی که دوام دارند خوب هستند، اما در برابر دردهایی (شرهایی) که از آنها ناشی می شود، ناچیزند. بنابراین برای اینکه به هدف مان برسیم، باید یاد بگیریم که مقدار لذت و دردی را که از کارهای ما در حال و آینده نشأت خواهد گرفت، چگونه اندازه می گیرند یا وزن می کنند؛ و بدین ترتیب به این آموزه ی سقراطی می رسیم که قوت و ضعف اراده تأثیری در زندگی خوب ندارد، بلکه این زندگی فقط بر پایه ی دانش استوار است.

تا اینجا باید روشن شده باشد که تفاوت میان این نظریه و نظریه ی مطرح شده در گرگیاس ، فقط امری صوری است ، نه بنیادی . من نظر خودم را پیش از این (صص ۴۲ و بعدِ کتاب حاضر) اعلام کرده ام: در مجمعی که در خانه ی کالیکلس تشکیل شده است ، با کل تعالیم سقراطی افلاطون رو به رو نمی شویم ؛ بلکه آنها (پر وتاگوراس و سقراط ـ هر دو ـ) عالی ترین اخلاقی را عرضه می دارند که با آموزه ی «انسان معیار همه چیز است» سازگاری داشته باشد . سقراط چیزی بر خلاف عقیده اش نمی گوید ، اما از برخی چیزها اصلا سخنی به میان نمی آورد . فی المثل ، در اینجا می گوید دانش لازمه ی زندگی خوب است ؛ اما تصریح نمی کند که ستمدیدگی به تر از ستمکاری است ؛ و در اندزه گیری لذت و درد ، به زندگی جهان آخرت اشاره نمی کند ؛ بالاتر از همه در اندزه گیری لذت و درد ، به زندگی جهان آخرت اشاره نمی کند ؛ بالاتر از همه اینکه (چنانکه خود سقراط در پایان محاوره می گوید) هیچ پژوهشی درباره ی و دات خوبی به عمل نمی آورند ، پژوهشی که ممکن است به انکار اخلاق و

معرفت شناسی نسبی ـ مبتنی بر «معیار بودن انسان» ـ منتهی شود، و خوبی را واقعیت اصیلی بداند که بر اساس برداشتهای ما در زمان های مختلف تغییر نمی کند، بلکه ما موظفیم که آن را کشف کنیم.

گرگیاس از لذتهای خوب و بد سخن میگوید، و (همانطور دیدیم) منظورش لذتهاى منتهى به نتايج كارآمديا سودمند و لذتهاي مخالف آنهاست؛ در پروتاگوراس، سخن از لذتهایی است که دردهای آنی را به دنبال دارند، و لذتهایی که چنین نیستند. فقط لذتهای گونهی اخیر را باید برگزید. آنها، به بیانِ ریتر (Essence 59)، شاملِ «هر چیزی است که به گونهای وجود انسان را بالاتر مى برد» و يقيناً غير از رفتارهايي است كه كاليكلس (و نه پروتاگوراس) آنها را میستاید و سقراط محکوم میکند. سعادتگرایی گرگیاس، یعنی تأکیدهای مکرر سقراط بر روی اینکه خوبی یگانه راه خوشبختی واقعی است، بالذت گزینی پروتا گوراس جور در می آید، گزینشی که بر مجموع کلی لذت در طول كل وجود انسان خواهد افنزود. (سقراط در گرگياس ۴۹۴ ط، «لذتمند» و «خوشبخت» را یکی می داند.) به علاوه، هر دو محاوره قبول دارند که برای تشخیص این لذتهای گزیدنی (که در گرگیاس، به نام «خوب» نامیده می شوند)، لازم است تخنه ای به دست آوریم؛ و این تخنه همان دانش است (پروتاگوراس ۳۵۷b، گرگیاس ۵۰۰a). اما، افلاطون در پروتاگوراس فقط بر پایهی اخلاق پروتاگوری پیش می رود، و به خواننده به طور واضح نشان می دهد که آن اخلاق تا چه اندازه به اخلاق سقراطی نزدیک است؛ در حالی که در گرگیاس ، با عصبانیت تمام، آرمان سقراطی را در برابر جاهطلبی های طمع کارانه، بسی قانون و خود خواهانه ی موجود در آتن قرار می دهد؛ جاه طلبی هایی که سرانجام موجب شده بود که او با نفرتِ تمام از صحنه سیاسی معاصر روی گرداند. به همین دلیل فقط در آنجاست که میبینیم در طرح به دست آوردن بزرگ ترین خوشبختی بایستی زندگی آخرت رانیز به حساب آوریم، جایی که ارزشهای این جهان باژگونه خواهند بود، ۳۷ و بنابراین باید همتِ خود را در راه بهبود بخشِ نامیرای هستی مان به کار گیریم، به هوش باشیم که ستمکاری را بر ستمدیدگی ترجیح ندهیم، و سعی کنیم مجازات را همچون جراحی روحانی تلقی کنیم و به استقبالش برویم. افلاطون به این همه معتقد بود، اما نقص عمدی پروتاگوراس و مقابلهی خشمگینانهی گرگاس - هیچ کدام - این فلسفهی پخته و متفکرانهی لذت را عرضه نمی دارند. برای این کار لازم است تا فیلوس درنگ کنیم.

عنصر اسطوره ای. گرگیاس از این نظر نیز اهمیت دارد که مشتمل است بر اولین توصیفِ اختتامیِ افلاطون در خصوصِ سرنوشت ارواح در جهان آخرت، که مقدمه ای است بر طرحهای معادشناختیِ دقیق ترِ فایدون و جمهودی ؛ (اگر چه به داوری جهان آخرت به وسیله مینوس، رادامانتوس و آیکوس ـ «داوران واقعی» ـ در دفاعیه ۴ ۱ اشاره کرده است). علاقه ی فزاینده به داستانهای کهن، به منظور توضیح تخیلیِ حقایق دینی یا فلسفی، را در قسمتهای پیشین نیز مشاهده می کنیم؛ یعنی آنجا که سقراط می گوید بدن (سوم) به منزله ی زندان (سِما) است، و روح هرزه را به کوزه ی سوراخ دار تشبیه می کند. او داستان اول را از «یکی

۳۷. زمانی یکی از پیروان مسیحیت، ناراحتی اش را از این حقیقت به من ابراز داشت که در آثار افلاطون و گوسلپس Gosleps ـ هر دو ـ چنین به نظر می آید که توصیه بر اخلاق مبتنی است بر پایه های خودخواهانه ؛ یعنی هدف از آن عبارت است از تضمین زندگی بهتر در جهان آخرت. این مطلب را در جمهوری به صورت مبسوط تری بررسی خواهم کرد؛ افلاطون در کتاب دهم جمهوری اسطوره ی دقیقی درباره ی داوری و کیفرپس از مرگ می آورد، اما در کتاب دوم انتقاد شدیدی را بر کسانی وارد می سازد که سعادت و شقاوت جهان دیگر را عامل برانگیزنده ای برای رفتارِ خوب تلقی می کنند، در حالی که بایستی عدالت را برای خاطرِ خود آن توصیه کرد، خواه پاداشی برای آن مقرر باشد یا نه ، و یا حتی خدا یا انسانی از آن با خبر بوده باشد یا نه .

از دانایان» شنیده است، و تصور می کند که داستان دوم نیز ساخته ی «اسطوره پرداز هوشمند ایتالیایی یا سیسیلی» بوده است؛ این سخن مشعر بر منشأ فیثاغوری یا اورفه ای است. ۲۸ پولوگنوتوس حملِ آب در کوزههای شکسته را به عنوان کیفری برای آلودگان رازنشناس ترسیم کرده است. ۲۹

دودس در ضمن «شرح» اسطوره ی پایانی، منابع آن را به طور دقیق و مبسوط، توضیح داده است (گرگیاس، صص ۶-۳۷۳). من فقط، در مخالفت با آخرین پاراگرافِ او، می گویم: نباید از آثار اورفه ای با سرعتِ بیش از حد صرف نظر کرد. منبع اسطوره تلقی کردنِ آثارِ فوق، این مشکل را دارد که نویسندگان آنها موضوعات اسطوره ای زیادی ابداع نکرده اند، تا در ترکیب خداشناختی استادانه اش اهمیت تازه ای به دست آورند. فی المثل، دودس به حق می گوید، اسطوره ی آب برانِ جهان آخرت «تخیل اصیل «اورفه ای ها» نیست.» این اسطوره ها «عناصر خیالی ویژه ی» ناچیزی داشتند، و به آسانی نمی توان مشحص کرد که آیا افلاطون آنها را از جاهای مختلف جمع کرده است، یعنی از افسانه های رایج در میان عامه ی مردم، و یا از نوشته های اورفه ای متعددی که در اختیار داشته نقل کرده است. ۴ از آنجا که (بر خلاف آنچه در جمهوری ۳۶۴و

n. 3. درباره ی σοφοι (دانایان) بودنِ فیثاغوریان، ر.ک. دودس، گرگیاس ۲۹۷ و بعد. من در n. 3. درباره ی σοφοι (دانایان) بودنِ فیثاغوریان، ر.ک. دودس و نقادانِ پیشین، از این دیدگاه دفاع کنم که افلاطون عبارتِ σωμα – σημα [زندان ـ تن] را در کراتولوس ۴۰۰ داده است. ر.ک.

Dodds, G. and I 148, 169 n. 87, Gorg 300.

۳۹. در تصویرش از جهان پایین در دِلفی، که پائوسانیاس (۱۰، ۳۱، ۹ و ۱۱) توصیف کرده است. درباره ی رابطه ی این اسطوره با مکتب اورفه ای، رک: به کتابِ من 3-161 ، OGR ، و برای معانی اصیلِ احتمالیِ آن، به دودس، گرگیاس ، ۲۹۸ و بعد. افلاطون دوست داشت فیلسوفان را با راز آشنایان مقایسه کند (فایدون ۶۹ c-d)، چنانکه در این محاوره آنها را به جزیره های نیکبختان منسوب می دارد (۵۲۶۵).

می خوانیم، عقیده ی من این است) افلاطون به معانی تازه ی مأخوذ از افسانه های قدیم نظر داشته است، این سؤال آنقدر هم که از ظاهرش برمی آید پیش پا افتاده نیست، اما شایسته نیست که پاسخ آن را به اجمال بیان کنیم. پاسخ مشروح آن را در اورفئوس و دین یونانی عرضه کرده ام و خلاصه ی آن را در یونانیان و خدایان آنها، بخش ۱۱، آورده ام.

و مطلب آخر اینکه نباید تصور کنیم چون برخی از جنبه های این اسطوره از معارف موجود برگرفته شده است، پس تخیل افلاطون هیچ نقشی در آن نداشته است. دودس می گوید از جمله مطالبی که به خوبی می توان از آنِ خود افلاطون دانست، ۲۲ کوشش ناموفق ارزشیابی انسان ها در قالب جسم شان است، و همین طور تصمیم نهایی زئوس بر اینکه روح را به صورت مجرد ارزشیابی کنند، و این عقیده که روح نیز ممکن است زخمها و بدشکلی هایی پیدا کند.

در توصیف این اسطوره بهترین کار این است که سخن دودس (گرگیاس، ۲۷۲ و بعد) را نقل کنیم: این اسطوره «مختصرترین و ساده ترین، و همین طور اولین، اسطوره ی معاد شناختی افلاطون است. در این افسانه هیچ اثری از نیرنگهای شبهِ علمیِ اسطوره های فایدون و جمهوری را مشاده نمی کنیم و فقط با اسطوره ی عامی سرراست و آشکاری رو به رو هستیم. » اشاره ای به تناسخ دیده نمی شود، اما گناهکارانِ درمان ناپذیر تا ابد مجازات می شوند تا زهر چشمی باشد برای ناظران دیگر، تا اینکه به کارهای زشتی که آنها مرتکب شده اند دست نیازند. دودس می گوید چون انسان های زنده نمی توانند آن صحنه را ببیند، و برای مردگان نیز تماشای آن سودی ندارد، این قسمت را «فقط بر پایهی این فرض می توان معنی دار دانست که همین ارواحِ موجود در جهانِ آخرت روزی به روی می توان معنی دار دانست که همین ارواحِ موجود در جهانِ آخرت روزی به روی

<sup>-</sup> ۴۰ این فقرات را در OGR 12 گرد آوردهام.

۴۱. معادشناسي را در فصل پنج آوردهام.

۴۲. نيز رجوع كنيد به يگر Paideia II, 152.

زمین بازمی گردند.» اما موجودات زنده می توانند از راه شنیدن این جریانات از آموزگاران روشن ضمیر دینی یا از معتقدین به سخن آنها ـ از جمله افلاطون عبرت گیرند و سود برند؛ به همان ترتیب که سقراط به کالیکلس سود می رساند. دیوس Dives تصور می کرد اگریکی از مردگان ـ که عذاب او را دیده است بتواند به روی زمین بازگردد و جریان را به برادران او خبر دهد، آنها توبه می کنند (لوک، ۱۶، ۳۰)، و اِر Er که اسطوره ی بزرگِ جمهوری را نقل می کند، دقیقاً همان کسی که از آن جهان بازگشته است. به علاوه، خود او رفئوس که حقایق معاد شناختی را به او نسبت داده اند، از جهانِ زیرین دیدار کرده و صحنه های آن را دیده است.

سقراط مى گويد (٢٥٣a)، كاليكلس اين داستان را افسانهى صرف (میتوس) تلقی خواهد کرد، اما خود او به حقیقت آنها ایمان دارد. او در ۵۲۴a دوباره بر ایمان خویش به درستی آنها تأکید می کند، و در پایان می گوید (۵۲۷a) اگر آنها بتوانند چیزی بهتر و درست تر از این داستان را عرضه دارند، می توانند آن را اسطورهی پیرزنان تلقی کنند و کنار بگذارند؛ «اما آنها نتوانستهاند زندگی،ای بهتر از آن را ترسیم کنند که در عین حال سعادتِ أُخروي ما را نیز تضمین کند.» حقیقت این داستان در تفسیر لفظی جزییاتِ آن نیست، بلکه در درسی است که از آن مي گيريم؛ و آن اينكه اخلاق سقراطي نه تنها از نظر اخلاقي برتر از اخلاق كاليكلسي است، بلكه سعادت فردي بزرگ تري را نيز به ارمغان مي آورد. استدلال سقراط با این داستان وارد مرحلهای فراتر از بحث دیالکتیکی می شود. افلاطون به جاودانگی معتقد است و حتی (در فایدون و فایدروس) آن را به صورت دیالکتیکی نیز اثبات پذیر می داند؛ اما پس از مرگ چه اتفاقی برای روح رخ میدهد؟ ما که در این مورد هیچ نمی دانیم، چارهای جز این نداریم که بر «داستانهای کهن و مقدس»، به عنوان بیانهای نمادین حقایق دینیای چون عدالت الهي، اعتماد كنيم. نگرش افلاطون در اينجا همان است كه در فايدون

(۱۱۴d) اظهار کرده است: «شایستهی انسان خردمند نیست که بگوید این امور دقیقاً به همان صورتی هستند که من در اینجا توصیف کرده ام؛ اما، به عقیده ی من (از آنجا که جاودانگی روح به اثبات رسیده است) یا این حقیقت و یا حقیقتی مشابهِ آن درباره ی ارواح ما و جایگاه های آنها، درست است و کسی که اینگونه فکر می کند بجاست، در راهِ آن، تن به مخاطرات بسپارد.» ۴۲

صود در گرگیاس ؟ یگر در کتاب پایدیا (ترجمه ی انگلیسی، ج ۲، ص ۱۴۳، با استناد به ۴۹۸ می نویسد: «همان طور که به صراحت در گرگیاس می بینیم، خوب آن چیزی است که «چیزهای خوب ۴۴ به واسطه ی حضور آن، خوب هستند» ؛ یعنی مثال است، یعنی صورت نهایی هر چیز خوب». در این سخن دو خطا و جود دارد. اول: مردم هستند، و نه چیزها (۲۰۰۳ میدی مذکر، ۴۹۸۵)، که خوب می شوند ؛ دوم: «خوب» نیست که با حضورش آنها را می سازد، بلکه این کار به واسطه ی «چیزهای خوب» (جمع) مورت می گیرد. یگر استعمال کلمه ی پاروسیا (حضور) با صورت یا کیفیت را در نظر داشته است (چیزهای سفید به واسطه ی حضور «سفید» یا سفیدی، و غیره. ر.ک. ج ۱۳ ترجمه ی فارسی) ؛ او برای تأیید موضع خویش می توانست به ۴۹۷۵ نیز استناد جوید: «آیا تو انسان های خوب را به دلیل حضور چیزهای خوب، خوب نمی نامی، به همان تو انسان های خوب را به دلیل حضور چیزهای خوب، خوب نمی نامی، به همان

۴۳. استفاده ی افلاطون از افسانه را، با تفصیل بیشتری، در OGR 239-42 بررسی کردهام.

۴۴. من ترجمه ی منتشر شده («خوب») را در اینجا تغییر داده ام تا نشان دهم که پگر واژه ی ۴۴. من ترجمه ی منتشر شده («خوب») را در ۴۹۸d ۲ به غلط خنثی ترجمه کرده است. او معادلِ «die guten Dinge چیزهای خوب» را آورده است.

۴۵. اهمیت جمع بودن را دودس در ۴۹۷e خاطرنشان کرده است. به نظر می آید که او، و همین طور یگر، به عبارت μετεχει του αγαθου در ۴۹۷e۷ توجه نکرده اند؛ این عبارت هدف یگر را بهتر تأمین می کند، زیرا هم به آموزه ی افلاطون درباره ی صور متعالی مربوط می شود و هم با انتقادِ ارسطو از آن.

صورت که چیزهایی را زیبا می نامی که زیبایی در آنها حضور داشته باشد؟» اما این مقابسه در واقع نادرست است؛ زیرا «چیزهای خوب»، انضمامی و جزیی هستند. به نظر کالیکلس ـ که به عقیده او «خوب» بودن یعنی شجاع، پُردل و جنایتکار بودن و بهره مند بودن از لذت های ناشی از ثروت و قدرت مطلق لیاقت مرد عبارت استاز داشتن چیزهای خوب. سقراط در همان جملهی بعدی می پرسد: «و آیا منظور تو از چیزهای خوب همان لذت ها و منظورت از چیزهای بدی می دهد و سرانجام به سوی این نتیجهی شایان توجه، اما منطقی، سوق می یابد که هرکس کامیاب شود خوب است، و هرکس درد بکشد بد است (۴۹۹۹).

سقراط حتی به صورت ناآگاهانه نیز کالیکلس را به پذیرش وجود صور وادار نمی کند، خواه صور حلولی باشد یا صور متعالی. سعی (موفق) او این است که کالیکلس را از موضع لذتگرایی افراطی و استوار خویش بیرون کشد؛ و برای این کار، موضع کالیکلس را با محالات مواجه می سازد. اگر سقراط معتقد شده بود که نقش «حضور چیزهای خوب» با نقش «حضور خوب» یکی است، عقیدهاش به همان مغالطهای آلوده می گشت که دیونوسودوروس در اثوتودموس میتلاشد؛ آنگاه که گفت بر اساس نظریهی سقراط، حضور گاو در پیش کسی موجب می شود که او گاه شود (ر.ک. صص ۱۱۷ کتاب حاضر).

ایسوکراتس و گرگیاس عقیده ی بسیاری از پژوهشگران این است که روابطی چند میان گرگیاس و مواضع و دیدگاه های متقابل افلاطون و ایسوکراتس و جود دارد. بسیار خطرناک است که این سخن را بیشتر دنبال کنیم، و بگوییم گرگیاس در صددِ انتقاد از کتابِ خاصی از ایسوکراتس است، یا ایسوکراتس بر گرگیاس می تازد. درباره ی ترتیبِ تاریخی آثارِ آنها هیچ قطعیتی و جود ندارد، و حتی دقیقاً مشخص نیست که آیا برخی مشابهت های بیانی موجود در میان آنها تصادفی

است یا نه. آنجا که بیشتر از همه احتمال اشارهای مغرضانه و جود دارد، گرگیاس ۴۶۳۵ است؛ افلاطون در این قسمت سخنوری را به گونهای توصیف می کند که به تقلیدِ تمسخریِ ایسوکراتس، بر ضد سوفسطاییان، ۱۷ شباهت دارد. ۴۶ تامیسون می گوید (Phaedr. 174) چه کسی می تواند تردید کند که افلاطون به عبارتِ ایسوکراتس نظر دارد؟ اما دودس (Gorg. 225) به پیروی از رِدِر و یِگر می گوید افلاطون چنین نظری نداشته است.

سالمتر و جالبتر این است که دیدگاو نسبتاً گسترده تری اتخاذ کنیم، و با استفاده از برخی فقرات ایسوکراتس، دقیقاً مشخص کنیم که نگرش او با نگرش افلاطون در گرگیاس و دیگر جاها چه ارتباطی دارد. ۲۷ هر دو تعلیمات خود را فیلسوفیانامیده اند؛ همین امر موجب رقابتِ میان آنها می شود، زیرا ایسوکراتس سخنوری را اساس فلسفه می داند، و عملاً در نیکوکلس، ۱ و آنتی دوسیس، ۱۸۳ آن دو را برابر می گیرد. می گوید (آنتی دوسیس ۲۶۴ و بعد که ما را به یاد سخنان کالیکلس در گرگیاس ۴۸۴ و بعد می اندازد): موشکافی در بحث و ظرافتهای ستاره شناسی و هندسه، فقط برای پر ورش نو جوانان خوب است، اما نباید اجازه دهیم آنها بیش از اندازه بر این کار ادامه دهند و استعدادهایشان را تباه سازند. ۲۸ (در پاناتنائیکوس اعتراف می کند که هر چند این مباحث سود محصلی سازند. ۲۸ (در پاناتنائیکوس اعتراف می کند که هر چند این مباحث سود محصلی

46. επιτηδευμα... ψυχης στοχαστικης και ανδρειας ανδρικης και δοξαστικης εργον در کتاب ایسوکراتس، سخنورِ واقعاً کامل شدن  $\psi$ νχης است.

۴۷. برخى از اين موارد را تامپسون را در مقالهاش Phaedr. app. 2, 170-83 آورده است.

۴۸. تامپسون، ص ۱۷۲، می گوید: افلاطون این سخن را در خصوص ریاضیات می توانست بپذیرد، زیرا او نیز خود ریاضیات را به عنوان هدف تجویز نمی کند، بلکه آن را بخشی از یک دورهی تعلیمیِ بزرگ تر در نظر می گیرد. اما ایسوکراتس به آسانی نمی توانست بپذیرد که دانش آموزان به مدت ده سال، تا سی سالگی، در ریاضیات تعلیم ببینند؛ و برای شرکت آنها در ادارهی کشور لاژم نمی شمرد که پنج سال دیگری را نیز در فلسفهی دیالکتیکی افلاطون سپری ->

ندارند، دست کم از شرارت جوانان جلوگیری می کنند.) چیزی را که کمک مستقيمي به عمل و سخن نكند، نبايد فلسفه ناميد. نيكوكلس ، ١ مي گويد مردم سخنوری را زشت می شمارند، چرا که هدف آن پلئونکسیااست (یعنی بیشتریا بهتر از دیگران داشتن که کالیکلس به شدت طرفدارش بود). اعمال بیشتر از اقوال به پلئونکسیارهنمون می شود، اما در هر حال «ستایش ما به خدایان و اشتغال ما به عدالت و فضیلت های دیگر ، برای این نیست که بدتر از دیگران باشیم بلکه میخواهیم از مزایای زندگی برخوردار شویم». کارهای بد و سخنهای فریبکارانه بد هستند نه «خودخواهیای که توأم با فضیلت پیش رود». در اینجا با آهنگِ اخلاقی ای رو به رو هستیم که سخنان کالیکلس فاقی آن است. يلئونكسياممكن است خوب يا بد باشد ( آنتي دوسيس ، ۲۸۱)، و كسب امتیاز از طریق دزدی، نیرنگ، و راههای خلاف حتی نمی تواند به طور موفق پیش رود: رسوایی ناشی از این کارها زندگی را رقتبار میسازد. پلئونکسای خوب این است که خدایان را بپرستیم، روابط خوبی با دوستان و همشهریان خودمان داشته باشيم، و از شهرت والايي برخوردار شويم. اين سخن تقريباً شبيهِ پارادوکس سقراطی است، ولی عین آن نیست. مصیبت باری کارهای خلاف نتیجهی فشارهای خارجی است، نه حاصل ناسازگاری درونی؛ و پاداش شهرتِ نيكو را جامعه خواهد پرداخت. وقتى او مى گويد (De Pace 31 f) عدالت و فضيلت نه تنها مقبول هستند بلكه سهم بسيار نير ومندى نيز در خوشبختى دارند، منظورش همین است. در حالی که دیگران (آنتی دوسیس ۸۴ و بعد، احتمالاً كساني چون افلاطون) آن نوع سوفر وسونه و عدالتي را تبليغ ميكنند كه فقط برای خودشان شناخته شده است؛ او به خود می بالد که فضیلت را به گونهای که همگان قبول دارند ترویج میکند، و در صدد است که نه فقط افرادی چند، بلکه کل جامعه را به سوی راهی هدایت کند که خوشبختی را به ارمغان آورد. او، مانند پر وتاگوراسِ سوفسطایی، از بهترین صورت اخلاق رایج حمایت می کند، ولی نمی خواهد آن را دگرگون سازد. او حتی (یقیناً با در نظر داشتن پریکلس که موی دماغ افلاطون بود، مقایسه کنید با توکودیدس، ۲، ۶۳، ۲) می گفت آتن حق دارد که ظالمانه بر دیگران حکومت کند، اما تسلیم اسپارت نشود. می گفت: همهی خردمندان، همین سیاست را توصیه می کنند؛ فقط معدودی از «دانایانِ تک رو» با آن مخالف هستند. وقتی اضافه می کند که از دو راهِ ناقصِ ستم کردن و ستم دیدن، انتخاب اولی بهتر است، به آسانی نمی توان گفت که به متفلسف خاصی نظر نداشته است.

فقره ی دیگری در آنتی دوسیس (۲۵۲ و بعد) هست که چنان شباهتی به گرگیاس دارد که احتمال نمی رود نتیجه ی تصادف بوده باشد، و نیز نشان می دهد که افلاطون گرگیاس را پس از اثر ایسوکراتس و در نقد آن نوشته است. اگر کسانی که فنون رزمی رایاد گرفته اند، مهارت خود را در برابر دشمن به کار نگیرند و بر همشهریان خویش بشورند و آنها را از بین ببرند، یا کسانی که در ورزش مشتزنی تربیت دیده اند، حدود نشناسند و به هرکسی برخوردند ضربه بزنند، بایستی مربیان آنها را بستاییم، اما خود آنها را که تربیت شان را بد به کار می برند، ملامت کنیم. این جریان همان است که در تعلیم سخنوری رخ می نماید. (مقایسه کنید با گرگیاس ۴۵۷۲ – ۴۵۶۰).

وقتی به قسمتهایی برمی خوریم که آهنگِ کاملاً سقراطیِ ایسوکراتس را نشان می دهند، بایستی همهی آنچه را که گفتم در نظر آورده باشیم. از آن دسته است آنتی دوسیس ، ۱۸۰: «تردیدی نیست که ما از تن و روان ترکیب یافته ایم، و هرکسی قبول دارد که از میان این دو، روان اصیل تر است.» ۴۹ به دنبال این سخن

۴۹. همان طور که از سخنان ایسوکراتس برمی آید، این عقیده احتمالاً بسیار شایع بوده است. درباره ی دموکریتوس ر.ک. ج ۹ ترجمه ی فارسی، و فهرست دیلز ـ کرانتس (۴۸۳،۳)، و→

می گوید: مردان کهن وقتی دیدند هنرهای زیادی و جود دارند اما هیچ کدام به طور ویژه به این دو جزء نمی پردازند، پرورش جسمانی را برای تن اختراع کردند که ژیمناستیک بخشی از آن است و فیلوسوفیا را برای روان این سخن کاملاً شبیه گرگیاس ۴۶۴ است، تا اینکه به ما می گوید فیلوسوفیا هنرِ تسلطِ بر فنون سخنوری و استفاده از آن فنون در موثرتر ساختنِ سخن است. همچنین در آرئوپا گیتیکوس (۲۱ و بعد) دو نوع تساوی تشخیص می دهد (ص ۱۵۸ کتاب حاضر) و آن نوع را توصیه می کند که همگان را به یک دیده نمی نگرد، بلکه به هرکسی حق او را می دهد. و انتخاب از طریق قرعه را به شدت محکوم می کند. می گوید این اصل را در دموکراسی سولون و کلیستنس به کار می بستند.

پس از ملاحظه ی این شباهت صوری و اختلاف های بنیادی، می توان به فقراتی چند توجه کرد که نشانی از حمله بر سقراط و افلاطون را با خود دارند، بی آنکه اسمی از آنها به میان آید. بر ضد سوفسطاییان، ۸، نطق مفصلی است بر ضد کسانی که از جمله ی کارهایشان تعلیم حکمت و سعادت است، اما خودشان بد به بار آمدهاند؛ می گویند به آینده (؟ زندگی پس از مرگ) علم دارند اما هیچ توصیه ی عملی در آن خصوص عرضه نمی کنند؛ ادعای داشتن دانش دارند، اما بیشتر از کسانی که از روی داور (دوکسا) عمل می کنند دُچار خطا می شوند. آنها به نیرنگهای خُردِ کلامی مشغول هستند، نه به «مراقبت از روح رفینه های گفتار و عمل برای انسانها غیرممکن است، و دانایان واقعی کسانی زمینه های گفتار و عمل برای انسانها غیرممکن است، و دانایان واقعی کسانی هستند که می تواند به طور کلی بهترین داوره (را به دست آورند. در آغاز هلن، کسانی را که می گویند شجاعت، حکمت و عدالت یک چیز هستند و برای همه ی آنها شناخت واحدی وجود دارد، تحقیر می کند و کنار می گذارد. به

<sup>·</sup> درباره ی حدود اصالت سقراط به ج ۱۲ ترجمه ی فارسی ، صص ۲۷۲ و بعد.

علاوه، همان طور که خیلی ها می گویند، محتمل است که او واژه ی بدنامِ «جدلی» را برای خود سقراط و افلاطون نیز به اندازه ی سقراطیان دیگری، چون مگاراییان، به کار می برد. در آنتی دوسیس ۲۶۱ و بعد، جدلیون را با تسامح مهربانانه ای طرد می کند، و همردیفِ ستاره شناسان و هندسه دانان قرار می دهد؛ و اندکی جلوتر از آن (۲۵۸) گلایه می کند که: آنها، از سرِ حسادتِ محض، ناسزاهای عامیانه ای در حق هنر سودمندِ سخنرانیِ سیاسی نثار می کنند؛ اگر مناعت طبع او مانع نبود، می توانست آن د شنامها را تلافی کند.

ما باید، در پرتو این اثرِ نه چندان معنوی، متوجه بشویم که افلاطون انتخاب میان زندگی فلسفی و زندگی توام با اشتغالات فعال سیاسی را نه تنها یک موضوع نظری، یا حتی مطلبِ مربوط به جوّسیاسیِ عموماً نفرت انگیز آتن می دانست، بلکه به طور شخصی نیز با آن قضیه درگیر بود. شگفت نیست که بیان او همیشه به گونه ای نباشد که معمولاً از یک فیلسوف انتظار می رود.

## يادداشت الحاقى

آیا پولوس مجاب شد؟ (۴۷۴ و بعد)

ولاستوس در مقالهای با همین عنوان در AJP 1967 ، عقیده ی دیگر مفسران را در این خصوص منکر شده است؛ یعنی این عقیده را که افلاطون آنجا که می گوید ستم کردن زشت تر [alogov] از ستم دیدن است، از موضع خویش دست برمی دارد (به گونهای که کالیکلس در ۴۸۲ طبه ۴۸۲ می گوید). مرکز ثقل استدلال دقیق و ظریف او این است که کالون [زیبا]، بنا به تعریف، چیزی است که برای کسی که به آن نظر دارد (ویبای بنا به تعریف، چیزی است که برای کسی که به آن نظر دارد (ویبای بیننده ی دیدنی های زیبا، شنونده ی موسیقی ها، و لذت بخش، یعنی برای بیننده ی دیدنی های زیبا، شنونده ی موسیقی ها، و همین طور و و مره وی و رستمدیدگان درد می کشند و ستمکاران درد می کشند و ستمکاران درد

نمی کشند، بنابراین، در عین حال که ستم کردن را زشت دانسته ایم، بایستی آن را زیبا نیز بدانیم. آنچه او باید می پرسید، این نیست که «کدام یک برای خود کسی که فاعل یا قابل ستم است دردناک تر می باشد؟» بلکه باید (به بیان ولاستوس) می گفت: «برای کسی که مشاهده یا اندیشه می کند کدام یک دردناک تر است؟» و ولاستوس می گوید پاسخ این سؤال دست کم نامشخص است.

مشکل من در اینجا این است که هر چند برای دو طرف عمل، بین فعل و انفعال فرق می گذارند، به طوری که یکی رنج می دهد و دیگری رنج می برد، برای مشاهده کننده دو رخداد اتفاق نمی افتد ، بلکه او فقط عمل واحد بی عدالتی را مشاهده می کند. مشاهده کننده نمی تواند غارت کردن یک غارتگر را بدون مشاهده ی فرد غارت شده، نظاره کند، بنا براین زیاد به جانیست که بپرسیم مشاهده ی کدام یک از دو حادثه دردناک تر است.

ساید ولاستوس می خواهد ما نه تنها عملِ ستم کردن بلکه عاقبتهای بسیار دورِ آن را نیز به حساب آوریم. یعنی شاید سخن او ناظر بر همین نکته است: «بسیاری هستند که از مشاهده یا اندیشه ی کامیابی ستمکاران بیشتر از مشاهده ی رنج بی گناهان، آزرده خاطر می شوند». اما اگر کامیابی و رنجدیدگی را نتیجه ی مستقیم ستمکاری بدانیم (وگرنه، خارج از بحث ما خواهند بود)، در آن صورت باز هم ممکن نخواهد بود که مشاهده گری بگوید «من کامیابی ستمکار را از راوستم به دیگران مشاهده می کنم، اما رنج دیدنِ مظلومان را نمی بینم»، به همان صورت می توان گفت «من مظلوم بی گناه هستم، او ظالم است». آیا می توان تفسیر یکی از کاریکاتوریستهای کمبریج درباره ی طرح پرداخت و جه بیشتر به استادان رشته پزشکی را یادآور شد؟ یکی از استادان معترض به دیگری گفته بود: «بیشتر گرفتن آنها نسبت به ما ذهن مرا به خود مشغول نداشته است، بلکه در این اندیشهام که ما کمتر از آنها می گیریم.» در مشغول نداشته است، بلکه در این اندیشهام که ما کمتر از آنها می گیریم.» در این اندیشهام که ما کمتر از آنها می گیریم.» در این اندیشه می توان پرسید که کدامین جنبه ی یک رخداد، بیننده را بیشتر آزار

مىدھد.

من این تفسیر را بدون ذکر شایستگی های عمومی پیشنهاد ولاستوس عرضه کردم. اما گرایش من به سوی این اندیشه است که اگر کسی این سخن سقراط را به خاطر آورد که لذتی که از داشتن تن زیبا و اجرای قطعه ای موسیقی حاصل می شود به همان اندازه است که از دیدن یا شنیدن آن دو به دست می آید، بی هیچ دغدغه ی خاطری می تواند با استدلال او موافقت کند.

## منكسنوس

اصالت. اول چیزی که بر اندیشه ی هرکسی، هنگام مواجهه با این اثرِ عجیب، خطور می کند این است که افلاطون آن را ننوشته است؛ تعدادی از محققان قرن نوزدهم، از جمله تسلر، آن را غیراصیل دانسته اند. پژوهشگران عصر حاضر، تقریباً یکصدا، اصالت آن را قبول دارند، و دو ارجاعی را که ارسطو به آن داده است سرنوشت ساز می دانند. (هر دو ارجاع در خطابه است و به ۲۳۵۵ مربوط می شود. او در ۸ ۱۳۶۷b، عبارتِ «ستودنِ آتنیان در پیش آتنیان مشکل نیست» را به سقراط نسبت می دهد، و در ۲۰ ۱۴۱۵b، به «سقراط در اپیتافیوس». این

۱. مومیلانو (دست کم در ۱۹۳۰) نظر دیگری دارد. او در مقاله ی خویش در ۱۹۳۰ انظر دیگری دارد. او در مقاله ی خویش در ۱۹۳۰ به این نتیجه می رسد که محتوای آن با فایدروس تعارض دارد، و آن را یکی از افراد آکادمی، پس از مرگ افلاطون و با الهام از منکسنوسی که در فهرست دیلز ـ کرانتس (۱۸،۶) از آثارِ آنتیس تنس شمرده می شود، تحریر کرده است. این اثر حمله ای بر بدیهه گریی است؛ در ۲۳۵d به این نکته تصریح شده است. او عبارات ارسطو را در ص ۵۰ آورده است.

محاوره در «نسخهی تراسولوس» هست (ج ۱۳ ترجمهی فارسی، ص ۷۴، یادداشت ۲) و در قدیم آن را بی چون و چرا اصیل می دانستند؟ ما نیز باید اصالت آن را بر اساس این گواهی ها تأیید کنیم، نه اینکه برای رهایی از مشکلات موجود، به مجعول بودنش فتوا دهیم.

تاریخ. بخش عمده ی این محاوره مربوط است به خطابه ای برای شرکت در مسابقه ی ستایش عمومی از شهید ان جنگ کورینتی که اصولاً باید پس از صلح آنتالکیداس در ۳۸۷ صورت گرفته باشد. آبنابراین خود محاوره «تاریخ دقیقاش را مشخص می کند» (ویلاموویتس، PLI, 269)، البته فقط بر اساس این فرض که در همان زمان نوشته شده باشد. الازم به ذکر است که این امر منکسنوس را به گرگیاس بسیار نزدیک می سازد.

-> ۲. ر.ک. منکسنوس ۲۳۵ d. دربارهی حذف نام افلاطون نگاه کنید به:

Grote I, 209 f. n. h. Contra, Zeller 2.1. 461 n. 5, 480 n.2.

ارسطو نیز کتابی به نام منکسنوس نوشت (دیوگنس لائرتیوس، ۵، ۲۲، اما از کتاب او نیز، مانند کتاب آنتیس تنس، چیزی جز نام باقی نمانده است.

۳. سخن پروکلوس در بر ضد تیماخوس ، ۱، ص ۶۲ دیل، بر خلاف سخن لؤونکلاو ۱۰ یادداشت ۳، مطرود تلقی شدنِ منکسنوس از سوی پروکلوس، یا هرکس دیگری، را نمی رساند. پروکلوس می گوید، برخی ها می گویند شیوه ی سقراط دقیق و دیالکتیکی بود و او هیچوقت به خطابه های ستایشی نپرداخت؛ به دنبال آن می گوید آنها به عقیده ی من هم منکسنوس را رد می کنند (یعنی به طور ضمنی رد می کنند؟) و هم نسبت به فصاحت فایدروس بی توجهی نشان می دهند.

. Raeder, *PPE* 127 with n. 3. ر.ک. ۲۴۵e . ۴

۵. یگانه مخالفی که برای این دیدگاه می شناسم، دیس است، به عقیده ی او، تاریخ پیشنهاد شده از روی صلح «نامشخص تر و شناور تر» از تاریخی است که از روی اشاره به قوم آرکادیا در میهمانی به دست می آید (.Autour de P. 246 f. ).

تاریخ نمایشی . این مورد شگفت انگیز است. خطابه را سقراط باز می گوید، اما صلح آنتالکیداس دوازده یا سیزده سال پس از مرگ وی اتفاق افتاد. همچنین محتمل نیست که آسپاسیا Aspasia، یعنی مؤلف فرضی خطابه، تا آن زمان زنده مانده باشد. او در حدود ۴۴۰ یا جلوتر از آن فرزندی از پریکلس به دنیا آورد (.f.) . (Judeich in REII, 1716).

## جار چوب مكالمهاي

(صورت نمایشی مستقیم)

سقراط از دیدن منکسنوس در حین بازگشت از انجمن شهر به این نتیجه می رسد که او خودش را از پرداختن به آموزش و پرورش و فلسفه فارغ می شمارد و در پی مرتبط ساختن خانواده اش به امور سیاسی است. بلی، «اگر سقراط اجازه دهد و سفارش کند»، او چنین خواهد کرد، اما هدف کنونی او این بود که ببیند چه کسی را برای ایراد سخنرانی در باره ی شهیدان انتخاب خواهند کرد. اما انتخاب به روز بعد موکول شده بود. به نظر سقراط کشته شدن در جنگ چیز خوبی است. شما حتی اگر شخصیت پستی هم داشته باشید در هر حال مقبره ی زیبایی برایتان درست خواهند کرد و سخنور چیره دستی در ضمن خطابه ی نیکویی شما برایتان درست خواهند کرد و سخنور چیره دستی در ضمن خطابه ی نیکویی شما سخنوران ارواح ما را ، با ستایش های همه جانبه شان از گذشتگان و شهر و خود ما ما می مسازند. در اثر سخنان آنها احساس می کنیم که بهتر و شریف تر هستیم، و چندین روز طول می کشد تا دوباره از آسمان ها بر زمین آییم.

منکسنوس طعنهی همیشگی سقراط را فراموش نکرده است: می گوید: «تو از استهزای سخنو ران شهر دست بر نخواهی داشت»؛ اما هرکس انتخاب شود کار

۶. از این جهت به توصیهی کالیکلس و ایسوکرانس عمل کرده است (ص ۱۷۰ کتاب حاضر).

مشکلی بر عهدهاش نهاده شده است. چیزی به مراسم نمانده است، و او ناچار باید بالبداهه سخن گوید. سقراط می گوید: اینکه کار سختی نیست. اولاً، همهی آنها خطابهی آمادهای دم دست خود دارند، و ثانیاً، ابداع آن نوع سخنرانی ها بسيار ساده است. آيا خود سقراط مي تواند از عهده ي اين كار برآيد؟ بي ترديد؛ ولى شايد شرايط او فرق بكند، زيرا او زير دستِ آسياسيا تعليم ديده است، همان زنی که بر جسته ترین سخنور دوران، پریکلس، را تربیت کرده است. اما، حتی کسی که تربیت ضعیفی دیده است، مثلاً در نزد آنتیفون رامنوسی<sup>۷</sup> تعلیم یافته است، می تواند مردم آتن را برای مردم آتن بستاید. در هر حال، او همین دیروز سقراط را واداشت که برای همین مناسبت، خطابهای را حفظ کند، بخشی از آن خطابه را بالبداهه ساخت و نکته هایی را نیز از سخنرانی ترحیمیای برگرفت که برای پریکلس آماده ساخته بود. منکسنوس برای شنیدن آن بی صبری می کند «خواه آن سخنرانی را از آسپاسیا بدانی یا هرکس دیگر». سقراط امتناع می ورزد. شاید آسیاسیا راضی نباشد که اسرارش را فاش کنند؛ و در هر حال برای او برازنده نیست، «که با این سن و سال تن به بازی دهد». اما، این کار را برای منکسنوس انجام خواهد داد، کسی که به فرمان او حاضرم «جامه از تن برکنم و به رقص پردازم.» منکسنوس پس از شنیدن سخنرانی می گوید گمان نمی کنم آسپاسیا ـ که من او را به خوبی می شناسم ـ بتواند چنین سخنانی را ابداع کند؛ اما در هر حال، از کسی که آن را ساخته است، و به ویژه از خود سقراط تشکر میکنم. سقراط قول می دهد که اگر منکسنوس رازداری کند، خطابه های سیاسی زیباتری برایش باز خواهد گفت.

۷. نیشخند سقراط در اینجاست که آنتیفون، شاید بهترین سخنور روزگار خودش (توکودیدس، ۸، ۶۸)، را در تعلیم سخنوری، ضعیف تر از آسپاسیا تلقی میکند.

### خلاصهو شرح

بی اعتنایی افلاطون به سخنوری در اینجا به همان اندازه روشن است که در گرگیاس . هم به طور مستقیم بر آن می تازد و هم از راه طعن ؛ و (بر خلاف بسیاری از جاهای دیگر) در بندِ آن نیست که شنوندگان به آهنگ تمسخری سخنانش پی نبرند. سخنوری عاری از حقیقت است (هدف آن اقناع است نه تعلیم، گرگیاس، ۴۵۴e)، آسان است (هنر نیست بلکه فقط نوعی ورزیدگی است تجربی، گرگیاس ۴۶۲b-c)، روح را مسحور می سازد. او در فایدروس اسمى ـ پسوخاگوگيا ـ بر آن مي نهد كه درست همين معني را دارد، و يكي از سخنان اصلی او در گرگیاس این است که سخنوری تأثیر بدی بر روی پسوخه میگذارد. وقتی در بین سخنان افلاطون به این سخن برمی خوریم که یار خردمند پریکلس مشهورترین سخنرانی کل ادبیات یونان را «برای غیر خودش ساخت» و علاوه بر آن سخنرانی های دیگری نیز از او خواهیم شنید، ۸ به ندرت می توانیم بر جدی بودن آن باور کنیم. آنچه افلاطون بر ما عرضه کرده است تقلیدی از تمامی قالبها، تقسیمات صوری، شخصیتهای برجسته و دیگر تدبیرهای فنی سخنوری است که در فایدروس (۲۶۷d – ۲۶۶d) برشمرده است؛ و از نظر محتوا پر از مواضع یا مطالب متعارف این شیوه است. و همین هاست که دستگیر ما مى شود. در عين حال، برخى از بياناتِ احساسى افلاطون، به ويژه در قسمت اخير، به گونهاي است كه برخي از محققان به ناچار آنها را از آن خود او، و داراي آهنگ کاملاً جدی، تلقی می کنند. تلفیق میان مقدمه و محتوای خطابه، معضل

۸. در کتاب آسپاسیا، تألیف آیسخینسِ سقراطی نیز به رابطه ی میان سقراط و آسپاسیا اشاره شده است. درباره ی محتوای آن نگاه کنید به فیلد، .P. and Contemps. 150f و برای آگاهی بیشتر به دیتمار، گاهای استهزای دیتمار معتقد بود که افلاطون منکسنوس را برای استهزای آیسخینس (صص ۴۰ و بعد، ۵۵،۵۲) یا انتقاد از او (۵۵) نوشته است.

## بزرگی گردیده و مباحثات بیپایانی را به و جود آورده است. ۹

#### متن سخنراني

سخنرانی با ستایش شهیدان آغاز می شود. نیکی آنها در وهله ی اول نتیجه ی شرافت خانوادگی شان است؛ آنها همانند همه ی آتنیانِ دیگر زاده ی این مرز و بوم هستند. این سرزمین دقیقاً مادرِ آنهاست. "به همین خاطر، ابتدا به ستایش آتن می پردازیم. حتی خدایان نیز بر سرِ تصاحبِ آتن به رقابت پرداختند، یگانه قطعه ای از عالم خاکی است که هیچ حیوان دیگری به وجود نیاورد و فقط انسان را زایید، یعنی موجودی را که دارای عقل، عدالت و دین است؛ همچنین، یگانه

۹. مومیلانو در Riv. di fil. 1930 آن را به حق «معضل بزرگ» و «مسئلهی حقیقی» می نامد. هرتر فهرست طرفداران تفسیر تقلیدی و تفسیر جدی این سخنرانی را به ترتیب در یادداشت سوم و دوم مقاله اش در Paling. 1969 آورده است. نیز ر.ک.

v. Loewenclau, D. plat. Menex. 10-13, 'Gesch. der Deutung'

اما، همان طور که هرتر می گوید، دسته ی اخیر اگرچه در «زمینه ی عمیقِ افلاطونی» سخنرانی اتفاق نظر دارند، در خصوص محتوا و ماهیتِ آن، اختلافات مهمی با یکدیگر دارند. پنج مسئله ی دشواری که کان (CP 1963, 220) مطرح می کند، شاملِ این مورد نیست. نزدیک ترین مسئله به آن، این است که اگر آن سخنرانی شوخی، تقلید یا ریشخند است، چرا سیسرون می گوید در زمان او همه ساله آن را در آتن باز می خواندند؛ و او به این سؤال پاسخ مناسبی نمی دهد (ص ۲۲۹). هرتر حالت تمسخری مقدمه را ناچیز می داند؛ آنگاه که فقط می گوید می رود. هیچ سئوالی درباره ی آن نمی توان مطرح کرد.

۱۰. درباره ی اعتقاد آتنیان به بومی بودنشان، نگاه کنید به گاتری In the B. 23 f . نزدیک ترین مشابه این حد اعلای ملی گرایی (یا نژادپرستی) را، در عالم سخنوری، می توان در ص ۲۴ و بعد مدیحه و ص ۱۲۴ و بعد پاناتنائیکوس او مشاهده کرد. او پس از ادعای بومی بودنِ آتنیان می گوید فقط بر اثر نبوغ آنها بود که نسل بشر به تغذیه از غلات دست یافت و نیز به اسراری که خوشبختی آنها را در جهانِ دیگر تضمین می کند؛ دِمِتِر این موهبتها را فقط به آتنیان بخشیده است.

سرزمینی که به تولید حبوبات و میوهی زیتون ـ غذای بشر ـ پرداخت، و بعدها آن را به دیگر جاها نیز آموخت. آتنیان که اولین انسانها هستند، خدایانی نیز داشته اند که هنرهای لازم را بر آنها آموخته است. شیوهی حکومتی آنها ـ که هیچ وقت عوض نشده است\_همان حكومت بهترينها (آريستوكراتيا) است، هرچند گاهی دموکراسی نیز نامیده می شود. این شهر به آزادی احترام می گذارد و همهی انسانها را به منزلهی برادر و دارای حقوق برابر می داند. پس از اشارهی مختصر به موفقیتهای اسطورهای آتنیان، به توصیف کردارهای تاریخی آنان از زمان **جنگهای ایرانیان،** تا جنگ با دیگر یونانیان (که ریشه در حسادت آنها بر كاميابي آتنيان داشت) تا آن زمان مي پردازد. چنانكه بارها گفتهاند، اين قسمت دارای تحریف ها و مطالب غیر واقعی زیادی هست، همهی گزارش های آن برای این منظور تهیه شدهاند که نشان دهند مردم آتن در اوج کمال هستند، شیران بیشهی نبردند، فقط با انگیزه های خالصانه به نبرد پرداخته اند، هنگام پیروزی مهربانانه عمل کردهاند، شکستهایی که بر آنها پیش آمده است، از برتری دشمن ناشی نشده است. به کارهای وحشتناک سی تن جبار، و فلاکتهای بعدی آنان اشاره نشده است، چنین برمی آید که این کار «ممنوع» بوده است، و حوادث فوق بیشتر ناشی از «بدبختی» بوده است نه دشمنی. سقراط برتری آتنی را نیز به خلوص نژاد آنها نسبت می دهد: ایالتهای دیگر فقط از نظر اسمی یونانی تلقى مى شوند، زيرا اعقابشان به غير يونانيان مى رسد ـ به پلوپس، كادموس، آیگوپتوس یا دانائوس. او شرحی از این دست نیز درباره ی جنگ کورینتی که تازه به پایان رسیده است، عرضه می کند.۱۱

پس از ستایش شهیدان و سرزمین آنها، زندگان را مخاطب خود میسازد.

۱۱. برای ذکر موارد تحریفهای تاریخی افلاطون، ر.ک.

Méridier, Ménex. (Budé) 59-64.

خطیب، از زبان شهیدان، از فرزندان آنها می خواهد که در آرته بر یکدیگر پیشی گیرند و از پدران و مادران آنها نیز می خواهد که ناله و زاری نکنند. خدایان مناجاتهای آنها را اجابت کرده است؛ زیرا آنها از خدا نخواسته بودند که فرزندانشان نمیرند، بلکه شجاعت و آوازهی نیکوی آنها را درخواست کرده بودند. «اگر شهیدان احوال زندگان را نظاره کنند»، از مشاهدهی شیون پدر و مادرشان به جهتِ از دست دادن آنها خوشحال نخواهند شد، زیرا سرنوشت نیکویی نصیب آنها شده است. غایت آمال آنها این است که ببینند والدین شان به امور زنان و فرزندان آنها رسیدگی میکنند، و خودشان نیز زندگی خوبی در پیش گرفتهاند. سخنران دوباره از زبان خودش سخن مي آغازد و خاطرنشان مي كند كه دولت وظیفه دارد زندگی بازماندگان کهنسال و خردسال شهیدان را سامان ببخشد. دولت باید فرزندان آنها را تربیت کند و روشی در پیش گیرد که آنها در بزرگی به سِلاح پدران دلیرشان مجهز شوند؛ البته این کار سبب خواهد شد که آنها فراموش نشوند. دولت، علاوه بر این، همیشه از شهیدان تجلیل خواهد کرد، و مراسم سالیانه را با مسابقه های قهرمانی و هنری توام خواهد ساخت. دولت خودش را وارث شهیدان خواهد دانست، برای بچههای آنها نقش پدر را ایفا خواهد کرد، و از والدين آنها مواظبت خواهد نمود. و حالا وقت آن است كه هر كدام مراسم سوگواری قانونی خویش را به جای آوریم و متفرق شویم.۱۲

11. آخرین کلمات این سخنرانی πους τελεοτηκοτας απολοφυραμενοι απιτε را می توان با آخرین عبارتِ خطابه ی ترحیمی پریکلس (توکودیدس، ۲، κατα τον νομον ، κατα τον νομον απιτε : (۴۶): απολοφυραμενοι ον προσηκει εκαστω απιτε دیگر میان این دو سخنرانی، تمجید از حکومت است: هر دو می گویند این حکومت دموکراسی نامیده می شود، اما در واقع «حکومت بهترینها» است با تصویب مردم (منکسنوس ۲۳۸ c-d) یا با نظر به اکثریت (توکودیدس، ۲، ۳۲). د. ک.

Vlastos, Ison. 28 with n.3.

شرح

گزارشی که توکودیدس (۲، ۳۴) از چگونگی اجرای این خاک سپاری های عمومی عرضه می کند، جالب است اگر نگوییم هیجان انگیز. دو روز پیش از مراسم، استخوان های شهیدان را (اجساد آنها را که پس از جنگ سوزانده شده اند، مراسم، استخوان های شهیدان را (اجساد آنها را که پس از جنگ سوزانده شده اند، یا کوبی در آل ۲۰۰۱ (اجساد آنها را که پس از جنگ سوزانده شده ان خود ادای احترام کنند. در مراسم تشییع، تابوت های چوب سرو را بر روی ارابه ها می گذارند برای استخوان های هر قبیله ای یک ارابه، و یک ارابه خالی نیز برای شیون و سوگواری می پردازند، و هرکس که بخواهد، خواه شهروند باشد یا بیگانه، می تواند به این جمع بپیوندد؛ مراسم تشییع تا گورستان شهر، در «زیباترین می تواند به این جمع بپیوندد؛ مراسم تشییع تا گورستان شهر، در «زیباترین می تواند به این جمع بپیوندد؛ مراسم تشییع تا گورستان شهر، در «زیباترین خطابه یا دفن آنها، یکی از مشهورترین مردان، که شهر انتخاب کرده است، خطابه ای ایراد می کند و مراسم تمام می شود.

ساید دلِ ما شهادت ندهد که افلاطون خطابه های اجرا شده در این گونه سوگواری های عمومی را به باد استهزا می گیرد، اما مقدمه ی خطابه تردیدی باقی نمی گذارد که او چنین کرده است. لازم به ذکر است که این کار نتیجه ی همان سرخوردگی تلخ او از آتنیان است که موجب نگارش گریس شد، و در نامه ی هفتم به خوبی دیده می شود؛ این سخن را تاریخ احتمالی دو محاوره ی مورد نظر تأیید می کند. برخی ها رابطه ی میان این سه اثر را با رابطه ی میان آثار سهگانه های تراژدی یا کمدی مقایسه کرده اند. ۱۳ به علاوه، من یقین دارم که این قطعه ی کوچک، دست کم تا حدودی، نتیجه ی رخدادهای ویژه ای است که ما اطلاعی از آنها نداریم. ما درباره ی روابط میان سقراط و آسپاسیا چیزی نمی دانیم؛ اما

۱۳. دوملر، Ak. 26 ، مریده، Ménex, 77 ، مریده، Menex, 77

پیروان سقراط توجه خاصی به این روابط داشته اند، و آیسخینس کتابی به نام آسپاسیا نوشت که در آن سقراط به کالیکلس سفارش می کند که آسپاسیا را برای تربیت پسرش برگزیند. دیتمار معتقد است که افلاطون منکسنوس را برای استهزای آیسخینس و انتقاد از او تألیف کرده است؛ دیتمار با اطمینان می خواهد از روی این شواهد تاریخ آسپاسیا را مشخص کند. ۱۲

نظر ما درباره ی محتوای سخنرانی هر چه باشد، افلاطون سازنده ی آن را در مقدمه تحقیر کرده است؛ او را نمونه ی بارز سخنوری معاصر که در گرگیاس می گوید هنر نیست، بلکه فقط به چاپلوسی می پردازد خوانده است که آنچه را که شنوندگان دوست دارند بر آنها عرضه می کند، نه آنچه را که صلاح آنهاست. لازم است افلاطون هیئت اصلی آن را تغییر دهد. از این جهت می توانیم با پروتاگوراس مقایسه کنیم؛ سقراط در صحنه ی مقدماتی آن تصویر کاملاً غیر چاپلوسانه ای از سوفسطاییان ترسیم می کند، اما گفتگوی اصلی آنها چهره ی نیکو و نسبتاً همدلانه ای از پروتاگوراس و تعالیم او را عرضه می دارد. موضوع حلاجی می شود، تا خواننده فرق میان آرمانهای یک سوفسطایی و آرمانهای سقراط و افلاطون را نظاره کند.

بنابراین، با فرض اینکه هدف سخنرانی همان است که افلاطون در مقدمه می گوید، به عقیده ی من آنچه برای ارزیابی آن ضرورت دارد، در شرحِ مریده آمده است. ۱۵

او، پس عرضهی فهرست مختصری از مطالب سخنرانی، نشان می دهد که

۱۴. آنتیس تنس نیز کتابی به نام آسپاسیانوشت (Dittmar 10ff)، اما در پارههای موجود، اشاره ای به سقراط صورت نگرفته است.

<sup>10.</sup> منکسنوس ۸۲-۵۳. فلونتس (APW 264-92) ، این سخنرانی را پیش از او تفسیر کرده است و فون لوونکلاو نیز ضمن بررسی آن ، مشابهت هایش را با سخنرانی های منسوب به لوسیاس و دیگران خاطرنشان کرده است ، اما نتیجه گیری او به گونه ای دیگر است.

آن مطالب قالب و محتوای سنتی این گونه حوادث را به تفصیل باز می گویند، و از الگویی که در تخنه ها آمده است پیروی می کنند. اگر چه افلاطون قصد تقلید داشته است، این کار را با مهارت تمام و با رعایت قواعد انجام داده است. مریده نیز توضیح داده است (۶-۶۴) که بسیاری از مطالب موجود در این ستایش، با دیدگاه های واقعی افلاطون که در جاهای دیگر مطرح شده است تعارض دارد. او از نظر سبک شناسی نیز (۷۱-۶۹) ترفندهای هنرمندانه ای را برمی شمارد که در مرتبه ی خودشان در او ج کمال هستند «به طوری که می توان از روی منکسنوس به طور کامل به بررسی نیرنگهای خطابی آن زمان پرداخت».

معمولاً ین سخنرانی را، به حق، به دو قسمت اصلی تقسیم می کنند:
ستایش کشته ها و خود آتن، و پیشنهاد و توصیه به زندگان. بسیاری از محققان
قبول دارند که قسمت اول رامی توان تقلید ادبیِ محض دانست، اما جدیت
آشکارِ قسمت دوم همهی آنها را تحت تأثیر قرار داده است. سرتاسر این سخنرانی
حاوی پیام جدی افلاطونی است مگر اینکه بگوییم افلاطون در قسمت اول به
هزل سخن گفته است و در قسمت دوم به جد (برخی حتی بر این فرض مشمئز
کننده نیز تفوه کرده اند). (اگر مقدمه را از نظر دور نداشته باشیم) در اینجانیز
پاسخ مریده کافی به نظر می آید (۳-۷۱). او به مطالبی اشاره می کند که در
توکودیدس خطابه های لوسیاس، دموستنس و هوپریدس یک یا چند مورد
آمده است. این مطالب عبارتند از توجه شهر به شهیدانش؛ نیایش والدین شهدا
بر اینکه فرزند انشان شجاع باشند، نه نامیرا؛ هشیاری شهیدان در جهان آخرت،

۱۶. کتاب راهنماهای سخنوری (ج ۱۰ ترجمهی فارسی، ص ۸۹). صرف نظر از اشارات موجود در سایر متون یونانی، گزارش توکودیدس از خطابهی ترحیمی پریکلس و مدیحه و پاناتنائیکوسِ ایسوکراتس، خطابههایی نیز داریم که به لوسیاس و دموستنس منسوباند، و خطابهای را نیز هو پریدس در ۳۲۳ برای شهیدان جنگ لامیا Lamian War ساخته است.

تمایلات افلاطونی، اندکی فراتر از حد متعارف است، ۱۷ و از نظر سبک شناسی نیز بخش توصیه ها هم به اندازه قسمت اول مملو از عبارات آشنای سخنوران است. با توجه به مناسبت سخنرانی و نمونه های مورد اقتباسِ افلاطون، بی هیچ تعجبی می توانیم سخنرانی را دارای آهنگی جدی و وزین بدانیم.

نتیجهگیری مریده این است که سقراط به وضوح نشان می دهد که سخنرانی او شوخی ای بیش نیست، و بی آنکه در صددِ فراهم کردن الگویی برای سخنوران در آید، توضیح می دهد که «این کار نسبت به دیگر کارها اهمیت زیادی ندارد»؛ متن سخنرانی این هدف را به خوبی تأمین می کند. او برخی از شاهدهای گویای گرگیاس را نیز نقل می کند: «مرا به کدامین نوع خدمت فرا می خوانی؟ گرگیاس را نیز نقل می کند: «مرا به کدامین نوع خدمت فرا می خوانی؟ مصلحتهای آنیان را به آنها بازگویم یا در برابر آنها مطالبی را با احترام و فروتنی بر زبان آورم که شنیدنش را دوست دارند؟» (۵۲۱۵). «سخنان من برای خوشایند آنها نخواهد بود. من بهترین را می خواهم نه مقبول ترین را؛ و چون نیرنگهای زیرکانهای را که برمی شماری به کار نخواهم بست، هرگاه مرا به دادگاه آورند، در سخن گفتن باز خواهم ماند.» (۵۲۱۵). «از هر نوع دلالی ای باید پرهیز کرد، خواه برای خود باشد یا برای دیگران» (۵۲۷۵). مؤلفِ چاپلوسی آتنیان در منکنسوس شخصیت اصلی خودش را گم نکرده است، همان کسی که خود را خرمگس آنها خواند و برای «بیدار کردن آنها، متقاعد ساختن آنها و سرزنش خرمگس آنها خاند و برای «بیدار کردن آنها، متقاعد ساختن آنها و سرزنش کردن آنها» به پا خاست» ( دفاعیه ۳۰۵).

1۷. فی المثل ۲۴۶۰ «هر دانشی که از عدالت و دیگر آرته هابر کنار باشد، رذالت است، نه سوفیا». همان طور که مریده می گوید (۷۲)، خود گرگیاس نیز قبول دارد که سخنور باید برای تحقق عدالت گام بردارد، و دیدگاه های پروتاگوراس در پروتاگوراس ۳۲۴۰ (ص ۱۲۵، یادداشت ۴۱ بالا) را نیز می توان بر آن افزود. و آیا سقراط یا افلاطون - که معتقد است دانش را نمی توان از فضیلت جدا ساخت می توانست اینگونه سخن گوید؟ این احساس، تا حدود زیاد تری، به تناقض گویی با کخانه، ۳۵ محمور که معتقد است دارد.

از جمله انتقادهایی که بر این دیدگاه وارد ساختهاند، این است که در قدیم سخنرانی منکسنوس را بسیار جدی تلقی می کردند. هوبی Huby می گوید (104 ,Phron. 1957): «در این صورت باید دیونوسیوس هالیکارناسوسی<sup>۱۸</sup> و هرموگنس را ابله بدانیم ... و سرانجام بپذیریم که ریشخند افلاطون به گونهای لطيف بوده است كه با بسياري از فقرات غير طنز آلود در هم آميخته است.» نكته اول این است که استهزای افلاطون صورت کاریکاتوری نداشته است. ۱۹ او رو گرفتِ «کاملی» از این خطابه های روشمند را عرضه می کند؛ این کار آسان است زيرا قواعد مشخصى دارد، و هميشه بايد شامل جيزهايي باشد كه شنوندگان توقع شنیدنش را دارند، اما بخش اعظم آن غیر واقعی است و افلاطون سراپای آن رایک «دلالی» (κολακεια) تلقی می کند. اگر این خطابه ها را در پرتو گرگیاس ـ مرز عبورناپذیر میان سخنوری و فلسفه ی سقراطی، میان آشیزی و پزشکی ـ بخوانیم، محکومیت شان قطعی است. درست است که سقراط گاهی بر پایهی دیدگاههای طرف خودش استدلال میکند، اما باور نکردنی است که افلاطون، با برگرفتن دیدگاه خطابی او، اخلاقیات خودش را تا حد «دلالی» و تحریف تاریخ پایین آورد، و از آن به عنوان وسیلهای برای اینگونه مطالب که در منکسنوس به وفور دیده می شود، استفاده کرد. این سخنرانی یقیناً «خطابهی واقعی» فایدروس ـ يعنى همان فلسفه ـ نيست. به عقيده ي من بهترين تبيين اين قطعه ي كوچک

۱۸. مِریده خاطرنشان میکند (۷۱) که دیونوسیوس هالیکارناسوسی به شدت از قسمت اول انتقاد میکند، اما قسمت دوم را مورد ستایش عظیم قرار میدهد. این ستایش از سوی یک نقاد ادبی و خطابی، کمک تردید آمیزی برای طرفد اران تفسیر کاملاً افلاطونی خطابه است؛ و حتی او استفاده ی مستمر از شخصیت های معمولی سخنوری را ناروا دانسته است.

۱۹. همان طور که مِریده میگوید (۷۵)، اگر این سخنرانی حالت کاریکاتوری داشت، در دوره های اخیر این همه دیدگاه های متقابل درباره ی آن به وجود نمی آمد. «افلاطون فنون مکتب خطابه را به دقت به کار می بندد، و طمأنینه ای نشان می دهد که می تواند فریبنده باشد.

و حیرت انگیز (که جز نشان دادن سلاستِ بیانِ افلاطون، ارزش مهم دیگری ندارد) این است که او آنچه را که در گرگس به صورت استدلای بیان کرده بود، در اینجا با ذکر نمونه بیان می کند؛ با پیرویِ دقیق از قالب و محتوای خطابه های سنتی، هشدار می دهد که اینگونه فصاحت ها روح را از طریق چاپلوسی مسموم می سازند و از بصیرت یافتن آن جلوگیری می کنند؛ و کسانی از آتن را که با رضایتِ خاطر به این نوع تعارضات دروغین گوش می سپارند، محکوم می کند.

مریده، نشویشهای تاریخیِ آشکارِ سخنرانی را در همین راستا توجیه می کند، در حالی که دیگران آنها را اخباری می دانند که افلاطون به طور جدی و با پیامی مثبت برای آن موقعیت ویژه اعلام می کند. می گوید: همین که محال است سقراط در ۳۸۶ پ.م. زنده بماند و سخن بگوید، عدمِ جدیت بنیادی مؤلف را نشان می دهد.

تفسیرهای بسیار متنوعی که از سوی محققان برجسته و با صلاحیت عرضه شده است، و نفی موضع هر کدام از سوی دیگری نشان می دهد که هیچ اظهار نظری خالی از مشکل نخواهد بود. برخی ها شهادت پیشینیان را نقطه ضعفی بر دیدگاهی می دانند که در اینجا (البته نه برای اولین بار) عرضه شده است؛ بر این مورد شهادت جالبی را نیز از قرن بعدی باید اضافه کرد. سیسرون وقتی التقای دو حرف صدادار را بررسی می کند می گوید (سخنود، ۴۴، ۱۵۱)، نه تنها توکودیدس، بلکه افلاطون ـ نویسنده ای بزرگ ـ نیز آن را مجاز می دانست؛ «نه تنها در محاورات ـ که برای هدف خاصی لاژم بود ـ بلکه در مطابهی عمومی ای که آتنیان برای تجلیل از شهیدان جنگی در ملاً عامّ ایراد می کردند؛ و این خطابه، همان طور که می دانید، چنان قبول عام یافت که همه می کردند؛ و این خطابه، همان طور که می دانید، چنان قبول عام یافت که همه اخیر را الحاقِ دیگران می دودند، ۴ و شاید حق با آنهاست. در غیر این صورت باز خیر را الحاقِ دیگران می دانند، ۲۰ و شاید حق با آنهاست. در غیر این صورت باز هم می توان با یا کوبی همرأی بود، اگر چه محتمل می داند که سنت مراسم و

سخنرانی سالیانه تا قرن دوم برقرار بوده باشد، اما میگوید «بسیار مشکل می توان گفت که در خصوص عبارت سیسیرون چه باید کرد» از شاید (همان طور از تذکر یا کوبی برمی آید) او اشتباه کرده است. وگرنه فقط، باز هم به تبعیت از مریده، می توان فرض کرد که جامعه آتنی هنوز هم همان وضعی را داشته است که افلاطون سراغ داشت (و شاید در آن زمان که آتن رونق خود را از دست داده بود، بیش از پیش برگذشته های در خشانش غصه می خورد). آتن که همیشه توقع ستایش را داشت، آمادگی شنیدن انتقاد را نداشته است و می توان گفت، همانند بسیاری از محققان جدید، آماده بود که مطالب مقدمه را نادیده بگیرد یا ناچیز شمارد. مشکلات تفسیر این سخنرانی همیشه باقی خواهد ماند، اما یک مشکل لاینحل در راهِ جدی تلقی کردن پیام افلاطون در سخنرانی آسپاسیا، هشداری است که خود سقراط داده است. هشدار سقراط و محاوره ی گرگیاس را بایستی عامل تعیین کننده ی داوری مان تلقی کنیم.

# يادداشت الحاقى:

### برخی دیدگاههای جدید

عملاً غیرممکن است که دیدگاههای متعارض پژوهشگران را به طور نسبتاً کامل احصا کنیم، اما برای اینکه شمه ای از تنوع آنها را به خوانندگان نشان دهم، و آنها

- ۲۰ درباره ی اسامی آنها نگاه کنید به مریده، ۷۷، هربی 105, 1957, 105 . درباره ی الحاقیه ی «illo die» نگاه کنید به یادداشت بعدی.
- 71. JHS 1944, 65 with n.137 : در ادامه می گوید: «شایدبا سخنرانی سالیانهای که برای جوانان ایراد می شده است، خلط کرده است. یحتمل مطالب مفروضِ بالا را در سخنرانی می گنجانیدهاند.» (ایرانیک از گاتری است.) این تفسیر امیدوار کننده به نظر نمی آید. «die» می گنجانیدهاند.» (ایرانیک از گاتری است.) این تفسیر امیدوار کننده به نظر نمی آید. «illo ممکن است به این معنی نباشد که آتنیان هنوز هم مراسم سوگواری سالیانهی صلح آتتالکیداس را به جای می آورند، بلکه بر «سال دوز» عمومی ای دلالت می کند. اما از فصیح خردمندی چون سیسرون بعید است که جمله ای بیاورد که معنی روشنی نداشته باشد.

رابا شقوقِ ارزیابی کننده ی دیدگاهی که در اینجا عرضه شده است به طور مستقیم آشنا سازم، الحاقیه ی مختصری را که متضمن چکیده ی برخی از نفسیرهای جدیدتر است، عرضه می کنم (البته، این تفسیرها را بایستی در متن استدلال کامل مؤلفانشان ارزیابی کرد). ارجاعات کامل به دیگران در آثاری که اینجا ذکر می کنیم آمده است.

پوپر . کل سخنرانی تقلیدی است از پریکلس، با انگیزه ی سیاسی («پاسخ استهزایی به خطابه ی ترحیمی پریکلس»). افلاطون که دشمن دموکراسی است، بایستی از سرِطعن گفته باشد که بهترینها در آتن حکومت میکنند، و برابری قانونی مبتنی بر برابری طبیعی بر آتن حکمفرماست. اما پوپر به طور هماهنگ پیش نمی رود: او واقعاً تحت تأثیر معتقدات جامعهی باز قرار می گیرد، و ناچار باید به خاطر آورد که خود او واقعاً یکی از دشمنان آن است. (ر.ک. 255f. 256, ورد که خود او واقعاً یکی از دشمنان آن است. (ر.ک. 1,5th. ed. 1966,

پاملاهویی (Phron. 1957). Pamela Huby (Phron. 1957). منظور اصلی افلاطون آنگاه آشکار می شود که به سخن گفتن از وظایف شهر در برابر بازماندگان شهیدان می پردازد. این خطر و جود داشت که شهر، به خاطر تنگناهایی که پیش آمده بود، فقط به پیشرفت اقتصادی می پرداخت، و افلاطون که احساس انسانگرا داشت، شدیداً در برابر این روند ایستادگی کرد.

۲۲. لوینسون در ضمیمه ی نهم Defense، «محتوای افلاطونیِ منکسنوس »، پاسخی به پوپر داده است. من تصمیم داشتم این دیدگاه ها را بدون شرح عرضه کنم، اما لازم است به اشتباهی از سوی پوپر در ص ۲۵۶ اشاره کنم. افلاطون از «سقراطی» سخن نمیگوید «که شاگرد... آنتیفون بوده است». میگوید چون او شاگرد آسپاسیا است بهتر از هرکسی که شاگرد آنتیفون بوده باشد، تعلیم دیده است (۲۳۶۵).

ان. شول (Der plat. Menex. 1959) این سخنرانی در برخی موارد مهم از خطابه های سنتی فاصله می گیرد و بیان سخنوری متعارفی نیست (ایرانیک از هوبی، ص ۶۸، است). با وجود شباهت جزیی آن با سخنوری، روح کلی آن به گونه ای دیگر است، و رابطه های تردیدناپذیری با فلسفه ی سقراطی دارد.

آی. فون. لودنکلاو (Der Plat. Menex. 1961). تمجیداز آتن را نباید اشتباه تاریخی تلقی کرد، زیرا افلاطون به هیچوجه به آتنِ تاریخی نظر نداشته است، بلکه «نمونهی ازلی» آن شهر (ص ۹۰) مدِ نظر او بوده است. نظر نداشته اوقعی فیلسوف است، یعنی ذات درونی آتن که به مثابهِ مثالِ نگریسته شود» (ص ۵۷).

سی. اچ. کان (CH. Kahn (CP 1963) . «در اصل، توسلی تقریباً دموستنسی به آتنیانِ ۳۸۹ است تا اینکه خودشان را شایسته ی شریف ترین سنتهای شهرشان بدانند» (ص ۲۲۶). ۲۳ «نوعی رساله ی سیاسی که از احساس وفاداری عمیق به شریف ترین سنتهای آتن ریشه می گیرد، اما نشانی از دل شکستگی، شرم و عصبانیت از سیاست کنونی شهر را نیز با خود دارد.»

جی. ولاستوس در ۱۹۶۴ (Isonomia 22-23) به این دیدگاه بازگشت که «افلاطون تمجیدی را که در سخنوری های میهن پرستانه از آتن صورت می گیرد، به باد استهزا می گیرد» (۲۴-۵). اگر این فرض را کنار بگذاریم، هیچ توضیحی

۲۳. كان مخصوصاً تحت تأثيرِ «جديت انكارناپذير فقرات پاياني» قرار گرفته است. فقراتي كه به عقيده ي ويلاموويتس (Pl. 1.267) «كاملاً سرد و خشك» است؛ به نظر او، توكوديدس مهيجتر از افلاطون سخن گفته است.

#### برای منکسنوس نداریم.

اچ. هرتو (H. Herter (Palingenesia 1969 110f) تصور می کند که فون لوونکلاو تا حدودی در خصوص «مثال آتن» تندروی کرده است، اما مسیر اندیشهاش درست است. افلاطون در تألیف سخنرانی جدی بوده است، و آتن را «آن مقدار که در قلمرو دوکسا مقدور است و به همین قلمرو تعلق دارد» صورتِ ایده آل بخشیده است. «افلاطون بدین ترتیب به آتنِ باستانی اش (اوراتِن) تحقق بخشیده است، البته بی تردید، در این راه چیزهایی را حقیقی تلقی کرده است که فقط حقیقت درونی دارند، نه حقیقت تاریخی.

بخشدوم

فایدون، میهمانی،

فايدروس

#### مقدمه

هر کدام از محاورات افلاطون واحدی است مستقل و کامل، اما از طریق رشته های پیچیده ای با محاورات دیگر نیز پیوند ظریفی دارد. می توان گفت فایدروس پیوند نزدیکی با گرگیاس و منکسنوس دارد، زیرا موضوع ظاهری آن سنخوری است و دو سخنرانی نیز در آن هست که سقراط، به اعتراف خودش، در رقابت با لوسیاس ساخته است. همچنین شامل نکاتی نیز دربارهی روش فلسفی است، و از این نظر برخی ها آن را پیش درآمد سوفسطایی می دانند. اما، همان طور که سقراط می گوید، هر سخنرانی ای باید دربارهی چیزی باشد، و موضوع سخنرانی های فایدروس همان موضوع میهمانی، یعنی عشق، است. فایدری و میشمانی را نیز نمی توان دارای طرح کاملاً جداگانه ای دانست، زیرا در یکی از آنها سقراط با یاران صمیمی خویش در آخرین لحظات زندگی دنیوی اش به بررسی مسئله ی جاودانگی می پردازد و در دیگری، حدود هفده سال پیش از آن، بر خلاف شیوه ی همیشگی اش، به صورتِ آراسته در ضیافت شامی شرکت می کند

که بسیاری از بزرگان در آنجا گرد آمده اند و گفتگوهای فلسفی و غیرفلسفی فراوانی صورت می گیرد. آنچه که این سه محاوره را بیش از دیگر محاورات به استثنای جمهوری به هم پیوند می دهد، اشتغال آنها به جهان ابدی موجود متعالی، و تعالی روح از تمایلات و جاه طلبی های زمینی، و تعالی باورها از احساس جسمانی به سوی سعادت حقیقی و دائمی است که نه در کسب معرفت به وسیلهی عقل محض، و رویت یا مالکیتِ چیزها یا انسانهای خوب، بلکه در لقای ذاتِ خود خوبی یا زیبایی نهفته است. هر سه محاوره در این نقطه ی اوج به هم می رسند، اما هر کدام و حدت خاص خود را نیز حفظ می کنند. سخنان دیوتیما درباره زیبایی و خوبی را بایستی با تصویرهای واقع گرایانه ای از مجلس شُرب سقراط و یارانش، مقایسه کنیم و فراموش نکنیم که گرمیِ محفلِ آنان با و رود سرمستانه ی آلکیبیادس، با چشمان خمارش، شروع می شود؛ و در فاید دوس ، در صحبت دو دوست در لب جویی در روز گرم شروع می شود؛ و در فاید دوس ، در صحبت دو دوست در لب جویی در روز گرم مهارت های سخنوری و روشهای پژوهش دیالکتیکی منتقل می شویم.

# فايدون

تاریخ. تنوع دیدگاه ها درباره ی تاریخ های نسبی فایدون ، میه مانی و جمهوری نشان می دهد که تمیزِ میان آنها فوق العاده مشکل است؛ اگرچه امروزه فایدروس را اخیرترینِ آن سه می دانند. برخی ها در خصوص فایدون و میه مانی می گویند: آن دو چنان به هم نزدیکند که نمی تواند گفت افلاطون کدام یک را اول نوشته است. از میان پنج فهرستی که راس (PTI2) آورده است، فقط یکی فایدون را مقدم داشته است، اما متفکران اخیرتر به شیوه ای دیگر می اندیشند. تاریخ

۱. ویلاموویتس (Pl. 1, 320) و رابین در Budé (1926, p. vii) Budé نزدیک دانسته اند که امکان تصمیمگیری در مورد تقدم و تأخرشان بر یکدیگر را منتفی ساخته است؛ اگرچه رابین در (1929, viii) (1929, viii) از اشاره به آپولودوروس نتیجه میگیرد که میهمانی اول نوشته شده است. لایزگانگ سخن ویلاموویتس را نقل میکند، اما خاطرنشان میکند که جی. هیرش برگر J. Hirschberger (نشان داده است» که فایدون مقدم است. در میان ویراستاران اخیر، هکفورت (ص۷) و بلاک (۱۴۴ و بعد) احتیاط ور زیده اند، اما در عین حال فایدون را مقدم تلقی کرده اند.

مطلق این محاوره حتی مشکل تر از تاریخ نسبی اش است. غالباً آن را بعد از اولین دیدار افلاطون از غرب می دانند، و اگر (چنانکه نمی توان به طور جدی تردید کرد) بعد از گرگیاس تألیف شده باشد، میان آن دو فاصله ای افتاده است؛ اما حتی این برداشت هم تردید آمیز است. آبرای مرور شواهد سبک شناختی، نگاه کنید به هکفورت، فایدون، ۸.

صحنه و شخصیت ۱۰ افراد حاضر در صحنه را در ج ۱۲ ترجمه ی فارسی صص ۳۰۷ و بعد برشمرده ام ۳۰ برخی از آنان یارانی دیرآشنا بوده اند. کریتون در کریتون و اثوتودموس حضور دارد، کتسیپوس را در لوسیس و اثوتودموس شناخته ایم، با منکسنوس در منکسنوس و لوسیس آشنا شده ایم. هرموگنس را در کراتولوس خواهیم شناخت، اثوکلیدس راویِ تثایتتوس و یار پر عاطفه ی سقراط است، و آپولودوروس در میهمانی ظاهر خواهید شد. سیمیاس و کبس شاگردان فیلولائوس فیثاغوری، ۲ پیش از این پیشنه ادِ کمک مالی کرده بودند تا موجبات فیلولائوس فیثاغوری، ۲ پیش از این پیشنه ادِ کمک مالی کرده بودند تا موجبات

- ۲. علت این امر، آهنگ فیثاغوری محاوره است، اما موریسون، در 1958 م، آن را قبل از سفر غرب می داند، و مدعی می شود که افلاطون پیش از مسافرت نیز به وسیله ی فیلوس و تبس با مکتب فیثاغورس آشنا شده بود؛ این آشنایی در جمهوری و فایدروس به گرنه ای دیگر است، زیرا به طور مستقیم در ایتالیا آگاهی کسب کرده است. شاید حق با او باشد، و درست است که فیثاغوریانی که اسم شان در فایدون آمده است به سرزمین اصلی تعلق دارند، اما این سخن او نامأنوس به نظر می آید که اگر افلاطون پس از آشنایی کامل با عقاید ایتالیایی به نوشتن این محاوره می پرداخت، در آن صورت صحنه ای از یونان غربی را ترسیم می کرد. اهداف دیگر افلاطون هر چه باشد، در هر حال او می خواهد ساعات آخر و وفات قهرمانش را در زندان آتن توصیف کند.
- ۳. درباره ی برخی نظریات مربوط به غیبت افلاطون، ر.ک. همان، یادداشت ۲، ویلاموویتس،  $Pl. \, \Pi I, \, 36$ ، فریدلندر،  $Pl. \, \Pi I, \, 36$ .
- ۴. ر.ک. ۶۱d-e. گروبه (P.'s Th. 294) بر فیثاغوری نبودن آنها استدلال میکند. بی تردید آنها مریدان بسیار فهیمی نبوده اند، و گاهی درباره روح، عامیانه سخن میگویند تا فیثاغوری. اما ---

فرار سقراط را فراهم آورند (کریتون ۴۵b) و در اینجا نیز نقش عمدهای را در گفتگو ایفا میکنند. در فایدروس ۲۴۲b نیز به سیمیاس اشاره شده است. درباره ی فایدون، راوی محاوره، گفته اند که در اِلیس مکتب فلسفی ای را بنیان نهاد، و دست کم یک محاوره ی سقراطی تألیف کرد. بازی با گیسوی فایدون (۸۹ a-b) رابطه ی نزدیک سقراط با او را به طرز جالبی نشان می دهد. مخاطب فایدون، اِخِکراتس Echecrates، نیز یکی از فیثاغوریان است. م

محلِ نقل قول، بی تردید، غیر از آتن است (۵۷a-b)، و شاید فایدون در ضمن ملاقات اِخِکراتس در فلیوس، این سخنان را نقل می کند. گفتگویِ نقل شده در زندان آتن در روز اعدامِ سقراط، صورت گرفته است، و همان طور که از افلاطون انتظار می رود اشارات گویایی در ضمن گفتگو هست که مکان و گوینده ی آن را در ذهن خواننده احیا می کند ـ از آن جمله است این تصویر که سقراط پس از گشوده شدن زنجیر، پایش را جمع کرد و مالش داد و به رابطهی نزدیک و تعارض آمیز لذت و درد اشاره کرد (۶۰b). نکات گفتنی دیگر عبارتند از گرد آمدن دوستان در بیرونِ زندان، فقرات مربوط به گفتگوی میان کسانتیپ و سقراط، قطع گفتگوی آنها از سوی زندانبان در ۶۳۵، قضیه ی گیسوی فایدون و شروع گفتگو به دنبال آن؛ و مهمتر از همه، صحنههای پایانی: سقراط استحمام می کند تا زحمت زنان را در خصوص جسدش کم کند، زندانبان با مهربانی

 $<sup>\</sup>psi v \chi \eta - \alpha \rho \mu o v \lambda \eta$  [نفس هماهنگی] را به مثابهِ اعتراضی درباره ی این که سیمیاس نظریه ی  $\psi v \chi \eta - \alpha \rho \mu o v \lambda \eta$  و بعد.

۵. استرابون، ۸،۹ (۳۹۳)، دیوگنس لائرتیوس Prooem. 19 . دربارهی محاورهی زوپوروسِ او رک. ج ۱۲ ترجمهی فارسی، ص ۱۳۸، با یادداشت ۱.

ج. ر.ک. ج ۳ ترجمه ی فارسی، ص ۵۱. اگرچه او را فلیاسی Phliasian نامیده اند، سیسرون نامش را در میان فیثاغوریانی می آورد که افلاطون در لوکری Locri با آنها ملاقات کرد (5.29.87 و Phliasian و Phliasian و V.P. (267, DK i, 446f.) او را Tarentine خوانده است.

خداحافظی میکند، و نیز آرامشِ توام با خوشروییِ سقراط در سرتاسر این حادثه.
بلاک هشدار داده است که نباید به جنبه ی ادبی فایدون آنقدر اهمیت بدهیم که
بر بُعد فلسفی اش آسیب برسد، اما گرایش نقادان اخیرتر تا حدودی متفاوت
است. وقتی در پیچ و خم کوشش های افلاطون برای اثبات جاودانگی روح از راه
استدلال های عقلانی وارد می شویم یا با نظریه ی صور یا روش فرضی مواجه
می شویم، هرگز نباید فراموش کنیم که شاهد آخرین لحظات زندگی کسی
هستیم که به عقیده ی افلاطون بهترین و خردمند ترین کسی است که او
می شناخته (به جمله ی آخر فایدون نگاه کنید)، و کسی که (بر خلاف اکثر
فیلسوفان امروزی) فلسفه را در صورتِ بی گیریِ درستِ آن همان «آمادگی
برای مرگی» می داند (۶۴۵)

#### محاوره

(اصل گفتگو دارای صورت گزارشی است، ولی حاوی صحنه های نم ایشی مستقیمی نیز هست که از آن جمله است دو میان پرده در ۱۸۸۰ و ۱۸۰۸) فایدون به اِخکراتس توضیح می دهد که چرا اعدام سقراط به تأخیر افتاد (ج ۱۲، صص ۱۱۴ و بعد)، و احساسات واقعاً پیچیده ی خودش را در هنگام مرگ کسی توصیف می کند که چون می دانست سرنوشت نیکویی در انتظارش است بسیار شادمان به نظر می رسید. فایدون، پس از برشمردن دیگر حاضران مجلس، به گزارش گفتگو می پردازد.

اشاره به افسانه های از وپ، این سؤال را به یاد کبس می آورد که چرا سقراط به سرودن شعر پرداخته، و افسانه های از وپ را به رشته ی نظم در کشیده، و سرودی نیز در ستایش آپولون ساخته است. این کار در پاسخ به خواب های مکرری است که بر سقراط فرمان می داد که «موسیقی بسازد». گمان سقراط ابن بود که منظور از موسیقی همان فلسفه است، اما از آنجا که احتمال می داد که شاید خدا

موسیقی به معنی اخص کلمه را از او خواسته است، مدنی را که به مرگش باقی مانده بود صرفِ این کار کرد. آخرین پیام او به ائونوس Euenus (که کبس از جانب او سخن می گوید) این است که اگر فیلسوف است باید به دنبال او به راه افتد و هر چه زودتر در آغوش مرگ بیارامد؛ اما خودکشی نکند، زیرا «می گویند» این کار گناه است. وقتی از او می خواهند که منظور سخن پارادوکسیکال خودش \_مرگ نیکوست اما خودکشی گناه است\_را توضیح دهد، تعجب میکند که چرا كيس و سيمياس اين مسئله را از فيلولائوس نياموخته اند. او فقط مي تواند آنچه را شنیده است بازگوید، ولی برای کسی که در موقعیت او باشد کاملاً بجاست که به یژوهش بیردازد و «داستانهایی دربارهی» (μυθολογειν) مهاجرت مااز «اینجا» به «آنجا» بگوید. عقیده بر این است که خدایانْ نگهبانان ما هستند و آنها ما را در اینجا نگه داشته اند، و ما نباید سعی کنیم که از سرنوشتی که آنها برای ما مقدر کردهاند بگریزیم. اما اگر عنان اختیار ما به دست خداست و او از ما نگهداری می کند، چرا باید انسان خردمند خواهان فرار از این سرنوشت باشد؟ سيمياس اضافه مى كند كه همين نكته انتقاد موثرى از رفتار خود سقراط محسوب می شود، که با این سه ولت و فراغت خاطر از پیش دوستانش و از حیطهی سرپرستی خدایان در میرود.

خوب، حالانوبت سقراط است که به صورتی بهتر از آنچه در دادگاه عمل کرده بود، از خودش دفاع کند. نگرش او بر پایهی این عقیده استوار است که او در آنجا نیز با خدایان خواهد بود، و با انسان های خوبی نیز همنشینی خواهد کرد؛ زندگی انسان پس از مرگ نیز ادامه می یابد، و زندگی خوبان بهتر از زندگی بدان خواهد بود. فلسفه به معنی واقعی کلمه، چیزی جز آمادگی برای مرگ نیست.

سه کنید با دفاعیه ، ۳۳۵ ( $\epsilon \xi \, \epsilon \nu \nu \pi \nu \iota \omega \nu$ )، ۲۸۰ البته واژه یونانی موسیکه شامل شاعری نیز می شود. مِرلان در JHI 1947, 425 ، مطالب خواندنی ای در این مورد آورده است.

(سازگاری این سخن با برداشت عامیانه از فیلسوفان باعث می شود که سیمیاس، با و جود غصه ای که بر سراپای و جودش سایه افکنده است، لب به خنده بگشاید.)

توضیحِ مطلب بدین قرار است: مرگ (همان طور که هر دو طرف قبول دارند) همان جداییِ پسوخه ۱۰ زبدن است. اما فیلسوف فقط با پسوخه سر و کار دارد، و حتی در این زندگی نیز تا حدامکان سعی می کند آن را مستقل از تن نگه دارد، و لذات و تمایلات تن را به دیده ی حقارت می نگرد. چون هدف فیلسوف رسیدن به حکمت و حقیقت است، او به دنبال چیزی بالاتر از شهادتِ حواس است، و سعی می کند از آسیبهای عواطف برکنار بماند و فقط بر عقل و است و سعی می کند؛ و عقل نقش خود را آن هنگام به بهترین و جه ایفا می کند که از مزاحمت شنیدن یا دیدن، لذت یا درد و در یک کلام، از قید تن - آزاد باشد. به علاوه، «خود عادل»، و همین طور زیبا و خوب، چیزهایی واقعی هستند. همچنین اندازه، سلامت، قوت و چیزهای دیگر نیز هستی ای دارند، یعنی واقعا هستند؛ و هیچ کس نمی تواند حقیقت آنها را از راه حواس جسمانی دریابد، بلکه برای این کار باید از نفوذ حواس فروکاست و راه را بر اندیشه ی محض باز کرد. دانش کامل را نمی توان در این دنیا به دست آورد، و اگر نهایت سعی خود را در مبرا داشتن روح از آلودگی بدن به عمل آوریم، فقط تا حد امکان به آن نزدیک

۸. معمولاً نفس یاروح = Δουλ تر جمه می کنند، و مانیز در اینجا چنین کرده ایم به پسوخه در بیان سقراط (و در بیان افلاطون، تا آنجا که آن را به عنوان یک واحد در نظر می گیرد) بیشتر بر ذهن یا عقل دلالت می کند. رک به ج ۱۲ تر جمه ی فارسی، ص ۲۷۳ یادداشت ۲، و مقایسه کنید با ۴۷ د به ممان جا که Διανοια را بر چیزی به کار می برد که در جاهای دیگر ψυχη نامیده می شود. اما این تر جمه همیشه مناسب نیست، زیرا سقراط و دوستانش که در نامیرایی آن بحث می کنند، همانند دیگر انسانها، همان بعد زنده ی انسان را در نظر می گیرند، یعنی آن چیزی را که تن را زنده می سازد. این که ادراک حسی، تمایلات جسمانی و دیگر خصوصیات نفس فقط به تبع تناسخ آن صورت می گیرد، برداشت ویژه ی آنها از آن است.

می شویم و آمادگی می یابیم تا خدا هر وقت خواست آن را به طور کامل آشکار سازد. بنابراین، بی معنی است که فیلسوف - که در تمام عمر سعی می کرد، تا حد امکان، پسوخه اش را از قید تن آزاد سازد - از مشاهده ی اینکه آزادی کاملش فراهم می شود، دلتنگ شود.

هرکسی مرگ را ناخوش دارد عاشق جسم است، و سراپای و جودش را تمایلات و جاه طلبی های جسمانی فرا گرفته است. چنین کسانی فقط سایه ای از فضایلی را شجاعت، سوفر وسونه و غیره دارند که فیلسوف به واقعیت آنها دست یافته است. آنها به این دلیل با برخی خطرها مواجه می شوند که از خطرهایی بزرگ تر در امان باشند، و انگیزه ی خویشتن داری آنها نیز این است که لذت های بزرگ تر دیگری را از دست ندهند. این حسابگری لذت انگارانه (صص لذت های بزرگ تر دیگری را از دست ندهند. این حسابگری لذت انگارانه (صص ۴۳ و بعدِ کتاب حاضر)، یگانه فضیلت واقعی و شاخص، یعنی حکمت، را نادیده می گیرد؛ حکمت این نیست که درباره ی دردها و لذت های زمینی داوری کنیم، بلکه نوعی بالودگی است از تمامی آنها.

کبس می گوید سخن سقراط زیباست، به شرط اینکه پسوخه پس از نابودی تن باقی بماند و در هنگام مرگ نابود نشود؛ اما کسان زیادی واقعاً معتقدند که وقتی کسی مُرد، پسوخه ش نه تنها و جود خود را از دست نمی دهد بلکه توان و آگاهی ای را نیز به دست می آورد. بدین ترتیب استدلال های جاودانگی روح شروع می شود.

(۱) استدلال از راه تناسخ (۱۲۰- ۱۷۰۰). آیا می توانیم عقیده ی دینی و قدیمی تناسخ را به طور مستدل تأیید کنیم، و بگوییم ارواح ما در جهان دیگر وجود دارند و در موقع مناسب، دوباره متولد می شوند؟ قاعده ی کلی این است که اضداد از اضداد به وجود می آیند: چیزی عادل یا زیبا می شود که ظالم یا زشت بوده باشد، چیزی بزرگ تر می شود که کوچک تر بوده باشد و همین طور. بنابراین

دو جریان متضاد در کار است، رشد و پژمردگی، گرم شدن و سرد شدن، خوابیدن و بیدار شدن. زندگی و مرگ را می توان با حالت بیداری و خواب مقایسه کرد. و جریانِ عبور از زندگی به سوی مرگ، حالت خوابیدنی است که همهی ما به چشم خود می بینیم، و آیا نباید جریان متقابلی هم در نظر بگیریم که با حالت بیدار شدن شباهت داشته باشد و اگر این سخن درست باشد و زندگان از مردگان به و جود آیند و مردگان از زندگان، بایستی قبول کنیم که مردگان در فاصلهی میان این دو حالت به و جود خود ادامه می دهند. به علاوه، اگر انسان ها بمیرند و دوباره به زندگی برنگردند، سرانجام زندگی از روی زمین بر چیده می شود، بر همین سیاق که همه بخوابند و دیگر بیدار نشوند؛ و بدین ترتیب کل بشر به سرنوشت اندومیون Endymion مبتلا می شود.

(ii) استدلالِ مبتنی بر نظریه ی تذکر (۲۷۱- ۲۷۱). کبس به یادِ سقراط می آورد که به بیانِ خود وی، یاد گرفتن همان به خاطر آوردنِ چیزهایی است که انسان از قبل می داند. دلیلِ سقراط این است که اگر از انسان ها سئوالات ماهرانه ای را، به ویژه در ساحت هندسه، به عمل آوریم، می توانند پاسخ صحیح را، بی آنکه به آنها آموخته باشیم، بیان کنند. سقراط این نظریه را بیشتر توضیح می دهد. وقتی چیزی ما را به یادِ چیزی می اندازد که شبیه آن است (مثلاً تصویر سیمیاس خود سیمیاس خود رزیرا اصلِ آن را می شناسیم). حالا دو چیز فی المثل دو تکه چوب، دو قطعه سنگ برابر را در نظر بگیرید. می دانیم که برابری ۱۰ فی نفسه و بنفسه، وجود سنگ برابر را در نظر بگیرید. می دانیم که برابری ۱۰ فی نفسه و بنفسه، وجود

۹. برای انتقاد از این استدلال ر.ک. جی. ولف، «یادداشتی بر « استدلال دوری» افلاطون در .237 f. برای انتقاد از این استدلال ر.ک. جی. ولف، «یادداشتی بر « استدلال دوری» افلاطون در . مان مجله (۷۰–۱۹۶۹)، ۱۲۴ و بعد.

۱۰. در اینجا صفتِ «برابر» (το ισον) را آورده است و چند خط پایین تر از آن اسمِ «برابری» (۱. در اینجا صفتِ «برابری» (ισοτης) را. افلاطون میان این دو فرقی نمی دید. مقایسه کنید با ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، ص →

دارد ـ و جود آن منحصر به تجلیات مادی اش نیست ـ و به عقیده ی ما چیزهای به اصطلاح برابر با خود برابری فرق دارند. ما در برابر بودن آنها چون و چرا می کنیم، و می دانیم که آنها هرگز به طود کامل برابر نیستند، در حالی که هیچکس نمی تواند بگوید برابری، نابرابری است. اما برداشتی را که از مفهوم برابری داریم از همین اشیا گرفته ایم. وقتی ما تشخیص می دهیم که چیزهایی «سعی می کنند» به چیز دیگری شباهت پیدا کنند، اما فقط به طور ناقص موفق می شوند، باید آن چیز را از پیش شناخته باشیم؛ و چون آشنایی ما با این روگرفتهای جزیی ـ که مفهوم آن چیز اصلی را در ما بر وز دادند ـ وابسته به حواس است، و حواس پس از تولد شروع به فعالیت کرده اند، پس آشنایی پیشین ما با برابر کامل بایستی پیش از تولد به دست آمده باشد.

وقتی سیمیاس می گوید این استدلال هستی پیشین روح را ثابت می کند اما بهای پس از مرگی آن را مبرهن نمی سازد، سقراط پاسخ می دهد: اگر این استدلال را با استدلال قبلی مان در خصوص ویژگی دوری زندگی و مرگ بیامیزیم به پاسخ اشکال خواهیم رسید. (این استدلال کمبود استدلال پیشین را جبران می کند، و نشان می دهد که روح نه تنها زنده می ماند بلکه توان و هوشمندی خود را نیز حفظ می کند.) اما، سقراط نگران است که آنها از بیم کودکانه شان دست بر ندارند، و باز هم معتقد باشند که روح نوعی بخار است که باد آن را در هنگام ترک بدن برمی گیرد و متلاشی می سازد به ویژه آنگاه که در هوای توفانی از بدن جدا شود! از این رو آماده است که بیشتر از این به بررسی موضوع بپردازد.

(iii) استدلال از خویشاوندی میان روح و واقعیتهای نامحسوس: سیاحتِ فیلسوف (۸۴۵ – ۷۸۵). آنچه در اثر پراکندگی از بین می رود مرکب است.

چیزهای بسیط از این خطر مصون هستند. واقعیتهایی که ما از آنها سخن می گوییم - خود برابر، خود زیبا، و غیره - وجود مستقل و واحدی دارند و به هیچ وجه تغییر نمی پذیرند و از این نظر درست در نقطهی مقابل نمونه هایشان (انسانهای زیبا، اسبهای زیبا، جامههای زیبا و غیره) قرار دارند. به علاوه، آنها را نمی توان با چشم یا دیگر حواش ادراک کرد. جسم ما متعلق به حوزهی محسوسات است، ولی روح ما به حوزهی غیرمحسوسات تعلق دارد. وقتی روح، به جای مطالعهی اعیان حسی به وسیلهی حواس جسمانی، با استفاده از عقلِ محض به تأمل در هستی ثابت و ازلی بپردازد، در بین قلمر و محضِ خویشاوندان خودش قرار می گیرد و خودش نیز در اثر ارتباط با آنها ثبات می یابد. به علاوه، حکم طبیعت این است که در طول زندگی، زمامِ امور تن به دست روح باشد، " و از اینجا نیز می توان پی برد که روح به موجود دائمی و الهی شباهت دارد، و تن به موجودات زوال پذیر نیز در یک آن از بین نمی رود و می توان آن را تقریباً به مدت نامشخصی محفوظ نگه داشت.

به همین جهت، روح فیلسوف - که زندگی اش را در «آمادگی برای مرگ» سپری کرده است - چون سعی کرده است تا حد امکان خودش را از قید تن آزاد

<sup>11.</sup> این سخن آهنگ سقراطی دارد. ر.ک. ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، صص ۲۷۴ و بعد (آلکیبیادس این سخن آهنگ سقراط نیز جاودانگی روح را از این مقدمه نتیجه گرفته است. آیا ایسوکراتس نیز تحت تأثیر این آموزه بوده است، یا این سخن شیوع بیشتری داشته است؟ در آنتی دوسیس ۱۸۰ روح را به عنوان نیروی اندیشنده ای توصیف می کند که πγεμονικωτερα است، و وظیفه ی تن عبارت است از اطاعت از تصمیمات روح. درباره ی مطالعه ی بیشتر در این رابطه ی میان روح و تن، رک به .Patterson, P. and I. 76f.

 $<sup>\</sup>alpha\theta\alpha\nu\alpha au$  ان به داشته باشید که دو مفهوم متقابل عبارتند از  $\theta\epsilon au$  (چند خط پایین تر  $\theta\epsilon au$  الازم به ذکر است که این شیوه ی بیان در فرهنگ یونانی کاملا متعارف است. جاودانه بودن همان الهی بودن است. مقایسه کنید با: . $\theta\epsilon au$  Guthrie.

سازد، هنگام ترکِ آن، در قلمروهستی محض و نامحسوس وارد خواهد شد و با خدایان به سر خواهد برد، و از رنجهای هستی بشری آسوده خاطر خواهد گشت. از سوی دیگر، ارواحی که در تن و هوسهای آن فرو رفتهاند و از عالم معقول و غیرمحسوس روی گرداندهاند، با چنان آلودگی و سنگینی از تن جدا میشوند که ناچار می گردند در قلمرو محسوسات سرگردان بمانند (و، اگر داستانهای مربوط به اشباح مردگان حقيقت داشته باشد، حتى خود آنها هم محسوس می گردند) تا اینکه در تنی که با منش آنها مناسبت دارد، حلول کنند. فلسفه ـ که معتقد است که روح از روزنه های زندان ویژه ای به جهان می نگرد، و این زندان طوری طراحی شده است که تمایلات زندانیان در زندانی شدن آنها همدستی می کند ـ با نشان دادن فریبندگی حواس و دیگر هوس ها و احساسات به فهم آن کمک می کند و نشان می دهد که این حواس چیزهایی را واقعی و درست نشان مىدهند كه در واقع چنين نيستند. لذات و آلام مانند ميخهايي هستند كه پيوند میان روح و تن را مستحکم می سازند و مانع اتحادِ روح با موجودات الهی و محض و بسيط مي شوند. علت پرهيز از تمنيات جسماني همين است، نه اينكه مثل دیگران از بیم فقر یا بدنامی به تن خویش نپردازند.۳۳

دو اعتراض (۸۸۵–۸۴۰). سکوتی طولانی مجلس را فرامی گیرد، سپس سقراط متوجه گفتگوی آهسته ی سیمیاس و کپس با یکدیگر می شود، و از آنها می خواهد که اگر در استدلال او ایرادی می بینند فاش بگویند: بی تردید نقاط ضعفی و جود دارد. آن دو از این سخن سقراط جرأت می یابند، و ضمن ابراز نگرانی از عدم سازگاری سخنان شان با شرایط فعلی سقراط، اِشکال خود را به ترتیب بیان می کنند. ذهن سیمیاس را این نظریه به خودش مشغول داشته است

۱۳. مقایسه کنید با پروتاگوراس ۳۵۳d-e و صص ۲۲ و بعد، صص ۴۴ و بعد کتاب حاضر.

که روح (زندگی) فقط نتیجهی نسبت خاصی ( هامورنیایی ) از کیفیتهای جسمانی ـ گرم و سرد، خشک و تر ـ است که به عناصر بدن تشخص می دهند. بنابراین روح نمی تواند پس از نابودی بدن دوام یابد، درست به همان صورت که آهنگ نواخته شده به وسیلهی چنگ نمی تواند پایدارتر از ساز و تارهای آن بوده باشد، هرچند که آهنگ، در مقایسه با ساز و تارها، نامرئی، غیرجسمانی، زیبا و الهي است. كيس مي گويد بدن هميشه در حال تغيير و تجديد است، به گونهاي که روح ممکن است در طول یک زندگی متعارف چندین تن سپری سازد. ۱۴. در واقع روح ـ که هم نیرومندتر از تن است و هم پایدارتر از آن ـ جامههای کهنهی تن را عوض می کند، درست به همان صورت که بافنده وقتی لباس پیشین او کهنه گردید لباسی تازه بر تن خود میسازد؛ و نارواست که بگوییم چون دوام انسان بیشتر از جامه است، از بقای آخرین جامهی یک فرد می توان استدلال کرد که خود او نیز از بین نرفته است. بر اساس این دیدگاه نابودی نهایی تن معلول این حقیقت است که روح دیگر وجود ندارد تا آن را تدبیر کند. حتی اگر تناسخ را بپذیریم و معتقد باشیم که هر روحی آنقدر توانایی دارد که چندین زایش و مرگ را تحمل كند، چه كسى مى داند كه اين تجربه ها آن را فرسوده نمى سازد، و بالاخره آن نيز با مرگ آخرين تن، هستي متمايز خودش را از دست نمي دهد؟ ما نمی دانیم که آیا این مرگی که ما مبتلامی شویم همان آخرین مرگ است یا نه. ما باید ثابت کنیم که روح نه تنها پایدارتر از بدن است بلکه در اصل جاودانی و مرگنایذیر است.

میان پرده و هشدار علیه بدینی به علم (۸۸۵ – ۸۸۵). در اینجا اِخِکراتس سخن

۱۴. این نکتهی مربوط تجدیدهای دورهای تن در زندگی دنیوی را از زبان دیوتیمای سقراط در میهمانی (۲۰۷۵) می شنویم، که البته بر خود پسوخه نیز اطلاق می شود. ر.ک. صص ۴-۳۰۴ پس از این.

راوی را قطع می کند و همدلیِ خودش را با نگرانی آن جمع از این اعتراضها، ابراز می دارد. خود او به نظریه ی هم هنگیِ روح تمایل دارد و بسیار مایل است که بداند آیا روح پس از مرگ باقی می ماند یا نه. فایدون سخن خویش را پی می گیرد. سقراط هرگز اعجاب او را به اندازه ی این جریان برنیانگیخته بود، با حوصله به استدلال های آن دو جوان گوش فراداد، آشفتگی اطرافیان را با فراست کامل دریافت، و درد آنها را با مهارتِ تمام درمان کرد. ابتدا مویِ سر فایدون را در دست گرفت و گفت اگر نتوانیم زندگی مجدد روح را اثبات کنیم، باید این زلف را پیش از سوگواری سقراط، و همین حالا در عزای روح مان کوتاه کنی. نباید بر اثر شکست در برابریکی دو استدلال، نسبت به بحث و استدلال «بدبین» شویم، چنانکه برخی کسان به دلیل روشن شدن خیانت چندین تن از دوستانش به کل بشر بدبین می شوند. بهتر است، به جای نفی هرگونه استد الای معقول، خودمان را به جهت فقدان مهارت ( تخنه ) سرزنش کنیم، همیشه در پی حقیقت باشیم، نه به دنبال غلبه بر خصم.

پاسخ به سیمیاس (۹۸۵–۹۸۰). سقراط، پس از بازگوییِ مختصرِ اعتراضات، خطاب به سیمیاس می گوید: اولا، اگر روح را فقط حاصل «هماهنگی» اجزایا عناصر تن بدانیم، نمی توانیم نظریهی آنامنسیس [تذکر] را بپذیریم، و سیمیاس باید از میان این دو، یکی را انتخاب کند. «هماهنگ» نمی تواند پیش از عناصری که با هم هماهنگی دارند وجود داشته باشد. سیمیاس نظریهی آنامنسیس را برمی گزیند، و می گوید نظریهی هماهنگی تردید آمیز و نامبرهن است، در حالی که نظریهی تذکر بر پایهی مقدمات مقبولی استوار است. نایا، اگر تارهای چنگ را با دقت بیشتر یا کمتری تنظیم کنیم، آهنگی به وجود آمده دارای هماهنگی بیشتر یا کمتری خواهد بود، در حالی که میان ارواح از حیث روح بودن تفاوتی وجود ندارد. و در این صورت فضیلت و رذیلتِ روح را چگونه می توان توجیه وجود ندارد. و در این صورت فضیلت و رذیلتِ روح را چگونه می توان توجیه

کرد؟ آیابایدبگوییم در توی این هماهنگی اصلی که خود روح را تشکیل می دهد، اگر هماهنگی ثانویه ای هم داشته باشیم، آن روح دارای فضیلت است، و اگر نداشته باشیم به صفتِ رذیلت متصف است؟ اگر روح همان هماهنگی باشد، اصولاً باید هر روحی را خوب بدانیم. ثالثاً، هر هماهنگی ای، خواه به معنی دقیق کلمه باشد یا معنی تمثیلی آن، چون تابع اجزای هماهنگ است، فقط می تواند صفات و نیروهای اجزایش را منعکس سازد؛ آهنگ چنگ به حرکات مادی تارها بستگی دارد. اما روح بر تن حاکم است، مهار آن را در دست دارد، و غالباً باتن و تمایلات آن مخالفت می کند.

پاسخ به ایراد کیس: استدلال بر پایه ی صور (۵ ۲۰۱ – ۵ ۹۵). سقراط پس از گویی خلاصه ی استدلال کیس، مدتی طولانی در اندیشه فرو رفت و سپس گفت: تقاضای کیس برای نشان دادن زوال ناپذیری ذاتی روح، مسئله ی بسیار بزرگی است، و برای حل آن لازم است که علت به وجود آمدن و از بین رفتن را به صورت کلی بررسی کنیم. شاید ذکر نکاتی از تاریخ عقلانی خود وی برای حل این مشکل سودمند باشد. سقراط آنگاه که جوان بود به فلسفه ی طبیعی و ادعاهای آن در خصوص علم به این علتهایی نهایی، دل سپرد، و با اشتیاق تمام به بررسی نظریه های رقیب درباره ی منشأ زندگی و عقل، یا طبیعت زمین و آسمان پرداخت. یگانه نتیجه ی بررسی های فوق این بود که او احساس کرد آنچه را که خودش را به آنها دانا می پنداشت، در واقع نمی داند؛ مثلِ این تصور که رشد انسان حاصل جذب غذا و آب و تبدیل آنها به گوشت و استخوان است، یا عدد دو نتیجه ی آمدن یک بر روی یک است، در حالی که تقسیم یک نیز همین نتیجه را دارد.

وقتی شنید آناکساگوراس عقل را علت اولیه معرفی کرده است، تصور کرد که به گمشدهاش، یعنی تبیین غایت شناختی، دست یافته است. تردیدی نیست

که عقل اشیا را به نیکوترین صورت منظم می سازد، به طوری که اگر کسی فی المثل بخواهد شکل و وضع زمین را بفهمد، فقط کافی است بپرسد که چرا و چگونه بهترین صورت برای زمین همین است. اما، او متوجه شد که آناکساگوراس در دیگر کتابهایش از نقش عقل غفلت کرده است، و همچون دیگران، فقط عاملهای مادی را مد نظر قرار داده و میان شرایط ضروری و علتها خلط کرده است؛ مثل اینکه بگوییم سقراط بر پایهی عقل عمل می کند و سپس وضع کنونی او را با استفاده از سازوکارِ فیزیولوژیکی نشستن توجیه کنیم، و نگوییم که او تصمیم گرفته است به جای تبعید شدن، در اینجا بنشیند و منتظر سرنوشتش باشد.

سرانجام به این نتیجه رسید که اگر به طور مستقیم بر پدیده ها ۱۵ نظر افکند، این خطر و جود دارد که بینایی خودش را از دست بدهد؛ همان خطری که پژوهندگان کسوف با آن مواجه هستند. همان طور که آنها تصویر منعکس شده ی خورشید را در یک شیء واسطه ای مورد بررسی قرار می دهند، او نیز لازم دانست که اشیا را آنگونه که در آینه ی استدلال عقلانی ۱۶ انعکاس یافته است مطالعه کند ـ البته این تمثیل دقیق نیست، زیرا او قبول ندارد که وقتی چیزها را از

10. من به تبعیت از اکثر مفسران واژه ی τα οντα را در ۹۹ ط به معنی اشیای طبیعی گرفتم، نه به معنای افلاطونی آن. των οντων در ۹۷ ط که برنت به آن ارجاع می دهد معادل تردآمیزی است؛ زیرا سقراط، در آن حالت ذهنی اش، معتقد بود که عللِ چیزهایی را که واقعاً وجود دارند از آناکساگوراس خواهد آموخت. آرچر هیند Archer \_ Hind معنی افلاطونی را از آن فهمیده است؛ او می نویسد: «واقعیات از دیدگاه افلاطون یعنی علتهای حقیقی، یعنی از آن فهمیده است؛ او می نویسد: «واقعیات از دیدگاه افلاطون یعنی علتهای حقیقی، یعنی مطالعهی طبیعت دست برمی دارد، و «بهترین راهی که از آن پس» به نظرش می آید، آموزه صور است. به نظر می آید که وقتی چیزی را با حواس ادراک کنیم و همان چیزها را بی درنگ پس از آن بگویند، موضوع در ذهن ما استوار می شود.

۱۶. درباره ی معنی logoi ر.ک. ص ۲۴۳ یادداشت ۷۰، پس از این.

راهِ عقل و اندیشه مطالعه می کند با انعکاس ها یا تصویرهای آنها رو به رو می شود نه با خودشان. روش او این است که در هر موردی - خواه علیت باشد یا هر چیز دیگر ـ سخنی ( لوگوسی ) را که به نظرش بی خطرتر از همه است در نظر بگیرد، و هر آنچه را که موافق آن است درست تلقی کند و هر چیزی را که با آن سازگار نباشد نادرست بیانگارد. ۱۷ برای توضیح بیشتر می گوید، فرضیهی او این است که «خوب» (زیبا، بزرگ، و غیره) و جود مستقل «بالذاتی» دارد و او امیدوار است که می تواند بر پایهی این نظریهی آشنا و مقبول، علت جاودانگی روح را روشن سازد. کل سخن او ـ به بیان معمولی، اما، شاید درست ـ این است که چیزها به وسیلهی خود زیبا ۱۸ [زیبایی مطلق یا هر نام دیگری که بر آن بگذاریم] زیبا می شوند، نحوهي تأثير آن هرچه باشد لُبّ سخن همين است، وعين اين سخن دربارهي بزرگ، و دیگر چیزها نیز صادق است. اگر از این مرحله قدم فراتر نهیم و بگوییم فلان چیز به واسطهی رنگ یا شکل خاصش زیباست، یا فلان کس به واسطهی یک سر از کس دیگر بلندتر است، فقط برآشفتگی موضوع افزودهایم؛ زیرا، في المثل، خواهيم ديد كه يك چيز [سر] در آن واحد يكي را بزرگ تر مي گرداند و دیگری را کوچکتر. بر همین سیاق، اگریک دو بشود، یا هشت ده بشود، یا یک و نیم متر دو متر بشود، علت آن تقسیم یا افزایش نیست، بلکه فقط بهرهمندی از ثنویت، کمیت یا طول را باید علت این امور بدانیم. ابتدا هرگونه پرسشی را دربارهی خود فرضیه باید نادیده بگیریم، و فقط به سازگاری دو جانبهی نتایج آن بپردازیم. (بر همین اساس، باید گفت خلط میان اصل و نتایج آن، حاصلی جز

۱۷. برای تبیینی از συμφωνειν، و دفاع از این روند، بر پایهی این عقیده که سقراط «فرضیه» را به معنی فنی و هندسی در نظر گرفته است، ر.ک. Sayre, PAM208.

۱۸. فایدون در ۱۰۲b، واژهی ειδος، «صورت» را برای اولین بار، به منظور صفات مطلق، یعنی صفاتی که وجود مستقل دارند و تا کنون با عباراتی چون αυτο το καλον [خود زیبایی] بیان می شدند، به کار می برد.

آشفته ساختن ذهن ندارد و نشانِ مجادله جویی محسوب می شود.) سپس به همین روش می توان آن را تبیین کرد، یعنی با برگزیدن فرضیه ی بالاتری که بهتر از همه به نظر می آید، تا اینکه به فرضیه ی مقبول دست یابیم.

و حالا: (۱) یک فرد می تواند متضادی داشته باشد، فی المثل در مقایسه با چیزی به صفت بلندی متصف شود و در مقایسه با چیزی دیگر به صفت کوتاهی ؛ اما هر صورتی، خواه به خودی خود و یا در یک شیء جزیی، فقط می تواند خودش باشد. (سقراط تذکر می دهد که آنچه در ۲۰۰ مطرح شد ـ چیزها ازاضدادشان نشأت می گیرند ـ فقط در مورد اشیاء جزیی صادق است.) در «پیشروی» ضدش، یا باید بگریزد و یا نابود شود. ۱۹ (۲) چیزهای دیگری نیز هستند که همیشه با صورتی خاص تشخص می یابند، هر چند عین آن نیستند. بدین ترتیب، برف، اگرچه عین سردی نیست، همیشه باید سرد باشد، و وقتی گرمی روی آورک یا دور می شود و یا از بین می رود، و همین طور است رابطهی آتش با سردی. همچنین، سه و پنج، هرچند ضد دو و چهار نیستند، بایستی از صورت فردیت بهرهمند باشند، و نمی توانند در عین حفظ هویت شان، زوج گردند. پس، علاوه بر صورت های متضاد، چیزهایی هم هستند که همیشه فقط بایکی از دو صورت متضاد همراهی می کنند و بنابراین، نمی توانند در صورت حضور آن دیگری باقی بمانند.

اکنون می توانیم به جای پاسخ «سادهی» پیشین، پاسخ «هوشمندانه تری» قرار دهیم. وقتی بپرسند علت گرمی فلان چیز چیست، نخواهیم گفت «گرما»، بلکه خواهیم گفت «آتش». بر همین سیاق می گوییم آنچه تنی را زنده می سازد، زندگی نیست، بلکه روح است. روح هر کجا وارد شود، زندگی را به آنجا می آورد، و بنابراین نمی تواند ضد آن، یعنی مرگ، را بپذیرد. اندکی پیش گفتیم هر چیزی،

۱۹. درباره ی استعاره ی نظامی، و تأثیر آن بر استدلال، ر.ک. . Hackforth 155 f.

آنگاه که ضدش که نمی تواند تحمل کند ـ بر او روی آوردیاباید بگریزد و یا نابود شود؛ اما آنچه مرگ را نمی پذیرد، نابودی را نیز نخواهد پذیرفت، بنابراین چارهای جز گریز ندارد. روح هم مرگ ناپذیر است و هم فنانا پذیر. وقتی مرگ روی می آورد، بخش مرگ پذیر [تن] می میرد، اما بخش مرگ ناپذیر صحیح و سالم به جهان دیگر می گریزد.

استدلا سقراط کبس را متقاعد می سازد. سیمیاس هیچ اِشکالی در استدلا نمی بیند، اما اعتراف می کند که عظمت موضوع و آگاهی او به ناتوانی بشر موجب می شود که تردید درونی او هنوز باقی بماند. سقراط احساس او را می ستاید و توصیه می کند که اصول بنیادی استدلال را بیشتر بررسی کنند. تحلیل شایسته ی این اصول بهترین راه برای پیگیری استدلال و تکمیل پژوهش است.

اسطوره. حال که دیدیم روح جاودانه است، بایستی آن را نه تنها برای این زندگی، بلکه برای ابدیت پرورش دهیم. می گویند ارواح مردگان را ابتدا به جایگاهی برای داوری می برند، سپس وارد جهان آخرت Hades می سازند تا به سرنوشت شایسته ی خویش مبتلا شوند، و پس از سپری شدن دوره های بسیار طولانی ای از زمان، دوباره به این جهان بازمی گردانند. را و جهان آخرت پیچ و خمهای زیادی دارد، و در این راه راهنمایانی و جود دارند که ارواح خردمند از آنها پیروی می کنند، اما ارواحی که فریب تن را خورده اند به زور از مجاورت آن برکنده می شوند. رهبری ارواح نیکو بر عهده ی خدایان است، و هر روحی به آنجا می رود که شایستگی اش را دارد.

این جایگاه ها در ناحیه های مختلفی از زمین قرار دارند و طبیعت زمین به گونه ای نیست که عموماً تصور می کنند. زمین کرهای است<sup>۲۰</sup> که بدون تکیه بر هیچ ستونی در مرکز آسمان ها قرار گرفته است<sup>۲۱</sup> و دارای وسعت بسیار زیادی

است، و گودالهای مسکونی فراوانی دارد که آب و هوا در آن جمع شدهاند، و ناحیهی مدیترانه یکی از آنهاست. ما هرگز سطح واقعی زمین را نمی بینیم، و از این جهت مانند موجوداتی هستیم که در دریا زندگی می کنند، و از طریق آن به بالانگاه می کنند، و تصور می کنند که [خود] آسمان ها را می بینند. زمین در سطح واقعی اش دارای رنگهای روشن تر و درختان، گلها، سنگها و مواد معدنی زیباتری است، زیرا آنچه ما می بینیم به ناخالصی های هوا آلوده است، بدان گونه که چیزهای دریایی را شوراب فرا گرفته است. کسانی هستند که در آنجا زندگی می کنند، آنها به جای هوا اثیر تنفس می کنند، عمری طولانی دارند، از شرّبیماری در امان هستند، و قوای حسی و عقلانی نیر ومند تری دارند، با خدایان تماس مستقیم دارند، و مسکن واقعی خدایان همان معابدی است که خدایان شمان معابدی است که آنها برای شان ساخته اند.

گودالهای زمین به وسیلهی آبراههای زیر زمینی به هم مرتبطاند، این آبراهها پر از آبهای سرد و گرم، لجن، گدازه یا آتش<sup>۲۲</sup> هستند و نوع محتویات این

<sup>-</sup> ۲۰ این معنی را برای μεριφερης تا همین اواخر بی چون و چرا می پذیرفتند. برای دیدگاهِ مخالف، نگاه کنید به روزِنمیر، Rosenmeyer, CQ 1956، و موریسون، 1956 باست مخالف، نگاه کنید به روزِنمیر، 2956 Calder در 2958 به روزِنمیر پاسخ داده استفاده از استدلالهای متفاوت). کالدر Phron. 1958 در 1958 به روزِنمیر) دفاع کردهاند. دربارهی است، و در ۱۹۵۹ در همان مجله به اختصار دوباره از او (روزنمیر) دفاع کردهاند. دربارهی زمین، همچنین ر.ک. Frank, P.u.sog. P. 184 ff. و ۴۳۰۸ با ۱۹۵۳ با ۱

<sup>→</sup>۲۱. ر.ک. ج ۲ ترجمه ی فارسی، ص ۶۲ و بعد. البته صِرف قرار گرفتن زمین در وسط آسمانها، کروی بودن آن اثبات نمی کند.

۲۲. افلاطون با نهرهای لجنِ سیسیل مقایسه می کند؛ مقایسه ی او، داستانی را به یاد ما می آورد که بر اساس آن، هدف اصلی در مسافرت به غرب، دیدار از اِتنا Etna بوده است (ج ۱۳ ترجمه ی فارسی ص ۴۰).

رودخانه ها بستگی به زمینی دارد که در آن جریان دارند. یک رودخانه ی درونی بزرگ، یعنی تارتاروس، سرتاسر زمین را به هم وصل کرده است، همه ی رودخانه ها از آن برمی خیزند و به آن بازمی گردند، این رودخانه هیچ بستری ندارد که بر روی آن قرار گیرد، همیشه در جوش و خروش است، و بادهای نیرومندی محتویات آن را در کنار هم نگه می دارند. آن رودخانه ها در ضمن این رفت و برگشت گاه از نیمکره ی ما دورتر می شوند و به نیمکره ی دیگر که پایین تر نامیده می شود ۲۲ می روند، و گاه برعکس؛ و در هر مورد، دریاها، دریاچه ها، رودخانه ها و نهرهایی به و جود می آورد. ۲۲ وقتی دوباره در ته زمین فرو رفتند، از راه های دور یا نزدیک دوباره به تارتاروس می پیوندند، و همیشه آن را نسبت به مرکز زمین نزدیک تر از آن می پابند که ترک کرده بودند.

این رودخانه ها فراوان هستند، ولی چهار مورد از آنها ویژگی خاصی دارند:

۲۳. ۱۱۲c، καλουμενον ، شاید افلاطون به این علت از «بالا» و «پایین» به معنی دقیق کلمه استفاده نمی کند که به گمانش این سخن در خصوص جسم کروی مصداق واقعی ندارد. مقایسه کنید با تیمائوس ۶۲۰-۹ موریسون (۱۱۵-۱۱۵ , 1956 , 113-۱۹) سعی می کند آن را به صورت یک صفحه تبیین کند، و می گوید فقره ی تیمائوس ربطی به این قضیه ندارد، زیرا به کل عالم مربوط می شود. این توجیه زیاد کارساز نیست. استدلای که در آنجا در مورد جهان اقامه می کند، آهنگ کلی دارد، و به طور کلی اثبات می کند که درست نیست که نقطه ای از جسم کروی را «بالا» بنامیم و نقطه ای را «پایین».

۲۴. برای من روشن نیست که چرا، بر اساس این تبیین، رودخانه و دریاهای ما به صورت دورهای خشک نمی شوند. هیچ مفسری به این نکته اشاره نکرده است؛ حتی رابین نیز به آن تصریح نکرده است، اگرچه تأیید می کند که «این سرچشمهها، این رودخانهها، این دریاچهها، این دریاها که در نواحی ما هستند» مورد نظر افلاطون است (ویرایشِ بوده، افلاطون تغییراتِ فصلی را در نظر داشته است؛ این سخن در کشوری که رودخانهها، چشمهسارها و آبگیرهایش در تابستان به کلی می خشکند، کاملاً طبیعی است؛ اما علت این امر بسیار روشن است، و دریا نیز از این جمله استثناست. ارسطو این فقره را به عنوان قطعهی جدی ای در ژئوفیزیک مورد نقادی قرار می دهد (کاثنات جو ، ۳۵۵b۳۳ و بعد).

اُکسانوس Oceanus، آخِرون Acheron، پوری فیلگِستون Pyriphlegethon و کوکوتوس <sup>۲۵</sup>.Cocytus اکیانوس بیرونی تر و بزرگ تر از همه است. آخِرون از دشتهای پهناوری می گذرد، و سپس در زیرزمین به دریاچهی آخِروس مىريزد، همان جاكه ارواح زيادى منتظر موقع مقدرى هستند تا دوباره به اين جهان بازگردند. پوریفلگتون از ناحیهی سوزانی عبور میکند و دریاچهی بزرگ جوشانی تشکیل می دهد، و پس از دور زدن های فراوان ۲۶ در زیرزمین به تارتاروس می پیوندد. نهرهای گدازهای آن گاهی به صورت آتشفشان از دهانهی برخی کوه ها بیرون میزنند. کوکوتوس ابتدا از مکان ناهموار و وحشتناکی به نام استوگیوس عبور می کند و دریاچه ی استوگیوس را تشکیل می دهد. کوکوتوس و یوریفلگتون\_هر دو\_به دریاچهی آخروس نزدیک می شوند، اما به آن نمی ریزند. ارواح انسانها پس از مرگ در محلی برای داوری بازداشته می شوند، از آن پس ارواح متوسط به دریاچهی آخِروس می روند تا کیفر ببینند و از گناهان پاک شوند و به پاداش شایستگی های شان نیز نایل آیند. گناه کاران علاج ناپذیر برای همیشه در تارتاروس گرفتار می شوند. روحهای بَد، اما درمان پذیر، یک سال در آنجا مي مانند، سيس از راه يوريفلگتون و كوكونوس بالا مي آيند، و اگر بتوانند، هنگام گذشتن از کنار دریاچه، رضایت کسانی را که در دنیا کشته یا مورد تعدی قرار دادهاند، به دست آورند، به آنها ملحق مي شوند. آنها بايد اين مسير را هميشه دور بزنند تا اینکه سرانجام رضایت مظلومان را به دست آورند و نجات یابند. ارواح بسیار نیکو، از این گرفتاری ها آزادند، و در سطح واقعی زمین اِسکان مى يابند؛ و ارواح كساني كه از راه پرداختن به فلسفه تهذيب يافته اند، حتى

۲۵. سقراط هر چهار اسم را از هومر برگرفته است. ر.ک. اودیسه، ۱۴،۱۰-۵۱۱-۱

۲۶. ۱۱۳b. رابین (lxxvi) میگوید این دور زدنها را بایستی به این صورت توجیه کنیم که (به اقتضای آنچه در این نظریه آمده است) پوریفلگتون فقط آب در تارتاروس تخلیه میکند در واقع نوعی سیستم سرمابخش.

جایگاهی بالاتر از این به دست می آورند، جایگاهی به آسانی و به اختصار نمی توان آن را توصیف کرد.

بی آنکه بر سر جزییات این حادثه اصرار ورزیم، می توان گفت، چون جاودانگی روح را به اثبات رسانیده ایم، سرنوشت آن بایستی چیزی باشد شبیه به آنچه نوصیف کردم. با کوچک ترین اعتقاد به آنچه گفتم، بایستی دست به کار شویم و بااطمینانِ مجدد، تن را رها سازیم و جامهی شایستهی روح، یعنی خویشتن داری، عدالت، شجاعت، آزادی و حقیقت، را بر آن بپوشانیم. (سقراط در پایان سخن می گوید) و حالا وقت آن است که آب تنی ای بکنم. به دنبال این سخن صحنه های پایانی و داستانِ سر کشیدن جام شوکران مطرح می شود که بایستی به عهده ی افلاطون گذاشته شود.

## شرح

افلاطون و اسراد . محاوره ی گرگاس زندگی و آرمانهای سیاستمداران آن زمان را توصیف کرد تا روشن سازد که فیلسوف نمی تواند با آنها کنار آید. فایدون را توصیف کرد تا روشن سازد که فیلسوف نمی تواند با آنها کنار آید. فایدون رویه ی دیگر تابلو را نشان می دهد؛ با زندگی ای که فیلسوف طرد می کند کاری ندارد ، بلکه آن زندگی ای را توصیف می کند که مطلوبِ اهل فلسفه است. اینجا هم ، مثل مورد قبلی ، تقابل میان آن دو کامل است. افلاطون در هیچ محاوره ی دیگری ، از زهدگرایی و ترک تن با این قوت و شدت پشتیبانی نکرده است. تمام عمرِ فیلسوف در آمادگی برای مرگ سپری می شود ، او تن و تمام شئون آن را به یک سو می نهد . تن جز مانعی برای عقل محسوب نمی شود ، و باید عقل را تعلیم داد تا از تن کناره گیرد و آزادی و پاکی خودش را به دست آورد . عقل هر وقت بر حواس اعتماد کند ، گمراه می شود ، دچار حیرت و سردرگمی می گردد ، و ناچار می شود که به موجودات تغییر پذیر بپردازد . ۲۷ عقل فقط به تنهایی می تواند به می شود ای محض ، همیشگی ، مرگ ناپذیر و ثابت نایل آید ، موجوداتی که دیدار موجودات محض ، همیشگی ، مرگ ناپذیر و ثابت نایل آید ، موجوداتی که

خود عقل (روح) نیز از سنخ آنهاست. و مطالبی از این دست. در جای جای این محاوره تأثیر ادیان عرفانی و آئینهای تزکیهی \_ بتله تای \_ ۲۸ آنها را بر افلاطون به وضوح می بینیم، به ویژه آثار و دستورات آئین اورفهای را که افلاطون با فلسفه سازگار می دانست. خود او در ۶۹c-d به این تأثیر اعتراف می کند:

به نظر می آید کسانی هم که آیین های تزکیه (تلهتای) رابه و جود آورده اند، به هیچ و جه نادان نبوده اند، بلکه تعالیم آنها دارای معانی پوشیده ای است، آنگاه که می گویند هرکس بدون تزکیه بر جهان آخرت قدم گذارد، در لجن فرو خواهد رفت، اما ارواح پاکیزه و مهذّ ب با خدایان همنشین خواهند بود. زیرا در واقع، همان طور که استادان تلهتای می گویند، «انبوهی نیزه به دست اند، و معدودی باکوس». ۱۲ اما به عقیده ی من این افراد معدود، همان کسانی هستند که به شیوه ی صحیح در پی فلسفه گام برداشته اند.

- ۲۷. جالب است که سقراط علاوه بر اینکه پرداختن به تن را مانع دانش حقیقی می داند، آن را از این جهت نیز محکوم می کند که منشأ جنگ و ستیز واقع می شود (۶۶۲). سرچشمهی جنگها ثروت است، و ثروت فقط برای پرداختن برده گونه به تن مورد نیاز است.
- ۲۸. معمولاً «آداب تزکیه cinitiations ترجمه می کنند، اما نوعی آئین دینی تکرارپذیر مورد نظر هست، نه اَعمالی که در تمام عمریک بار صورت بگیرد. معادل انگلیسی دقیقی و جود ندارد. درباره ی معنی آن ر.ک. Guthrie, OGR 201 f..
- 79. این عبارت، بیت شش وتدی ای است با یک تغییر در ترتیب کلمه. منظور آن انبوه پیروان نیزه به دستِ باکوس است، که همه شان به حالتِ خلسهی مقدس دست نمی یابند؛ آنها در آن حالت، چون از روحِ خدا پر شده اند، می توانند خودشان را نیز به نام او بنامند. در نمایشنامه ی کرتی های اوریپیدس (پاره ی ۴۷۲ نستله) μνοτης ، βακχος εκληθην οσιωθεις را ممی گوید، و «تطهیرِ» او شاملِ تزکیه ی مذهبیِ زندگی و همین طور شرکت در اعمال عبادی است. برای تداعی های خاص اورفه ای این بیت ر.ک. Guthrie, G. and G. 312.

افلاطون حکمت (φρονησις) را کاتارموس ، آداب تزکیه ، یا منبع تزکیه ، خوانده است ، ۳ و کلمات پاک ، پاکیزگی و تزکیه ، در جای جای محاوره ، به وفور آمده است . گرفتار لجن شدن ، سخنی آشنا در آئین اورفهای است ؛ و همین طور است زندان تن دانستن بدن که در اینجا (۶۲۵) از جمله ی توضیح های ( لوگوس های ) مذاهب سری (۶۲۵ محری و و و و و و و و و و و مدایی هایی را در راه آخرت می یابیم که علاوه بر مطالب هومری ، تلاقی ها و جدایی هایی را در راه آخرت می یابیم که دقیقاً با اشعار اورفهای در وصف تارتاروس مطابقت دارد . افلاطون در اینجا آموزه ی تناسخ را به « لوگوسی کهن» نسبت می دهد ، و در منون (۸۱۵) آن را از کاهنانی نقل می کند که برای کردارهای خود « لوگوسی عرضه می کنند» . ۳۱

بنابراین افلاطون فیلسوفان را دارای عاقبت نیکویی می دانست که مذاهب سرسی برای پیروان خود وعده می دادند، اما از این سخن نباید نتیجه بگیریم که او خود این مذاهب را به دیده ی تمسخر یا تحقیر می نگریست. در این محاوره و در دیگر آثار افلاطون، اصطلاحات رایج آنها از قبیل اخلاص، تقدس و تزکیه، را به

<sup>.</sup>٣٠ دربارهي معني كاتارموس ، نگاه كنيد به ج ٨ ترجمهي فارسي، صص ٢۴٢ و بعد.

۳۱. درباره ی لجن مقایسه کنید با جمهوری ۳۶۳۵ و ۱۵۹ به ۱۶۵۰ Guthrie. OGR ا 160, 194 و ۳۶۳۵ در خصوص زندان روح بودنِ بدن به کراتولوس ۴۰۰ در ۱۶۰ ( OGR ا 156, G. and G. 311 n.۶) به محل انشعاب راههای آخرت در گرگیاس ۵۲۴۵ بجمهوری ۶۱۴ دینز اشاره شده است. درباره ی تکرار آن در مراسم خاکسپاریِ اموات ر.ک. OGR ا 176 ؛ در خصوص تارتاروس و پارههای اورفهای ۶۶۰ کرن به ۱۵۹۲ ا 18۹۱ و بعد. اورفهای بودن آموزه ی تناسخ به همان، ۱۶۴ و بعد. من در OGR سعی کرده ام نشان دهم که همه ی این معتقدات را می توان در متون و دستورات اورفهای یافت، اما آنچه در اینجا اهمیت بیشتری دارد، توجه به این نکته است که افلاطون کاملاً تحت تأثیر مذهب سری قرار داشت، به ویژه این اعتقاد مشترک آنها که «عواقبی در انتظار مردگان است، و همان طور که از قدیم گفته اند، سرانجام نیکان خیلی به تر از بدان خواهد بود» (۶۳۲). تعیین اندازه ی تأثر او از آیین الئوسی یا اورفه ای یا دوستان فیثاغوری، در مرتبه ی دوم از اهمیت قرار دارد.

وفور می بینیم، و برداشت افلاطون از فیلسوفان، متأثر از برداشت آنها را از تزکیه یافتگان است. چارهای جز قبولِ تأثیر عمیقِ این مذاهب بر اندیشه ی افلاطون نداریم، به ویژه دین اورفهای که مخالفتش با تن بسیار جدی بوده است. بیان خود من در آن کتاب بدین قرار است: ۲۲

ازبرخى اززيباترين قسمتهاى محاورات چنين برمى آيدكه افلاطون تن راطرد نمي كند بلكه، ضمن برتر دانستن روح و اولويت دادنبه آن،میگوید: جانو تن می توانند به طور هماهنگ پیش روند.امااین ثنویت غیرطبیعی آئین اورفهای که جسم و جان رابه صورت قاطع جدامي سازدوتن رافقط مايهى زحمت ومنشأشر مى داندو دورى گزيدن از آن راتكليف هميشگى روح مى داند، در فايدون به چشم مي خورد ... تا آنجا كه مي توان آئين او رفه اي را دست كميكى از عواملى دانست كه مهم ترين قسمت مكتب افلاطون را تشكيل داد، يعنى تمايز قاطع ميان جهانِ پايين محسوسات و عالم بالاى مُثُل. گاهى چنين بەنظر مى آيد كەاپن آموزە كەبەطور طبيعى بهبى ميلى به جهان محسوس و توجه بيشتر به جهان بالاتر منتهى مى شود، به طور حيرت انگيزى باعلاقهى هميشگى و بنيادى افلاطون به موضوعات عملى تعارض دارد. به عقيده ي من همين تعاليم الهي بوده است كه موجب خروج افلاطون از ظلمت غاربه سوى نور خورشيد شده است، در حالى كه احساسات دروني خود وى به شدت بر او فرمان مى داد كه به غار برگردد و به يارى زندانيانى كه هنوز در تاريكي غار محبوس هستند بشتابد.

۳۲. OGR 157 . «درباره ی رابطه ی افلاطون با آئین اورفه ای، همچنین ر.ک. صص ۶۳ ـ ۵۴.

در تصویری که افلاطون در اینجا از سقراط ترسیم می کند، او را طرفدار جدی جاودانگی روح می بینیم، ولی عقیده ی واقعی او را در مجلد پیشین (ج ۱۲ ترجمه ی فارسی صص ۸۹ ۲۸۵ ) بر رسی کرده ایم. گفتنی است که تطابق زبانی شایان توجهی میان فایدون و دفاعیه در.ک. ج ۱۲ ترجمه ی فارسی ص ۲۹۳ وجود دارد؛ تا آنجا که در هر دو محاوره، راهِ امکان را بر فریب بودن جاودانگی باز می گذارد (فایدون که در هر دو محاوره نایدون به معاد معتقد است و نه به عقیده ی من سقراطِ دفاعیه ۳۳ من سقراطِ دفاعیه ۳۳

صورتهای معرفی شده اولین اشاره ی افلاطون به صور در این محاوره ،

آنجاست که می گوید هدف فیلسوف رها ساختن روح از قالبِ تن در طولِ همین زندگی است. عبارت او بدین قرار است (۶۵۸): «آیا نمی گوییم که «خود عادل»، و زیبا و خوب و جود دارند؟» سیمیاس بی درنگ تأیید می کند، و همین طور با توصیف سقراط در خصوصِ نامریی بودن و نامحسوس بودن آنها موافقت می کند. سقراط می گوید: این سخن در مورد «اندازه ، سلامتی ، نیرومندی ، و در یک کلام هستی هر چیزی ـ یعنی هر آنچه واقعاً هست ـ صادق است». برای اینکه در این خصوص به حقیقت نزدیک تر شویم ، باید فقط از عقلِ ناب مدد جوییم. مسئله ی حدود و محتوای جهان صور بعدها مطرح خواهد شد. زبان افلاطون در این جا مبهم است ، اما از مثال های عرضه شده برمی آید که آنها کیفیت هایی هستند که هر کدام مستقل از دیگری و جود دارد. و جود مستقل آنها

۳۳. همان طور که هکفورت (ص ۴۴، یادداشت ۱) می گوید، توصیف مرگ در ۴۴ با وصف «جدایی روح از بدن» را (که در گرگاس ۵۲۴b نیز آمده است) می توان بازگو کننده ی نوعی دیدگاهِ معمولی دانست. این سخن را حتی در مورد روح هومری نیز می توان به کار برد، روحی که همچون دود ناپدید می شود، یا «با یک صفیر ربوده می شود». اما ناگفته پیداست که سقراط و افلاطون چنین برداشتی از جاودانگی نداشته اند.

از تجلیات شان در جزییات را از این حقیقت می توان دریافت که اگر از ما می پرسیدند آیا اندازه یا سلامتی را می توان با حواس ادراک کرد، احتمالاً باید با همان قطعیت «بلی» می گفتیم که سیمیاس «نه» گفت. این نکته نیز شایان توجه است که افلاطون در اینجاحدود صور را به ورای حوزه های اخلاقی و زیباشناختی گسترش می دهد. \*\*\*

فضیلت متعارف یا سیاسی . در ۶۹a-c ، فرازی درباره ی برداشت متعارف از فضیلت متعارف از فضیلت آمده است که پیش از این (صص ۴۴ و بعد) نقل کردم تا تقابل میان

۳۴. آکریل (Exegesis 191 f.) توضیح ۷۴a ۹-b ۱ («میگوییم چیزی به نام خود برابر وجود دارد»، همان سخنی که در ۶۵d در خصوص خود عدالت، زیبایی و خوبی آمده است) را مشکل توصیف می کند، زیرا «زیرا لازم است بدانیم که آیا منظور از «ما» و «شما»، همهی انسان هاست یا معتقدین به صور ». این فرق قایل شدن از سوی او در خصوص عبارتِ بالا سودمند است، اما ـ حتى در صورتى كه گويندهى عبارت به وجود صور معتقد بوده باشد ـ به ندرت می توان پرسش او را در مورد افلاطون به جا دانست، زیرا او نظریه ی خودش را ابتدا از همان معتقدات عامهی مردم برگرفت و سپس آن را بسط داد و تکامل بخشید، و بدین ترتیب اصطلاحات میان این دو با یکدیگر همسازی دارند. پیش از این گفتم (ج ۱۳ ترجمهی فارسی ۱۱۵ ، و ص ۲۲۳ و یادداشتهای آن در کتاب حاضر) که پاسخ اکثر مردم به پرسش «آیا چیزی به نام عدالت و جود دارد؟»، مثبت بوده است. همچنین اگر (مثلاً در مباحثه ای سیاسی یا اقتصادی) بپرسیم «خوب، آیا به نظر شما چیزی به نام برابری وجود دارد؟»، افراد متعارف و ناآشنا با فلسفه نيز كاملاً ممكن است بكويند «البته به نظر من وجود دارد، زيرا در غير آن صورت حتى نمى توانستيم بگوييم اين دو تكه چوب با يكديگر برابر هستند. افلاطون همين اظهاراتِ ظاهراً وجودي را برگرفت \_ اظهاراتي كه به كار برندگان آنها هرگز به استلزاماتشان توجه نداشتند و به این پژوهش پرداخت که چون این سخنان به هیچ وجه بی معنی نیستند، پس، في المثل عدالت و برابري را به چه معنايي مي توان موجود دانست؛ و خود افلاطون آنها را موجوداتِ مابعدالطبيعياي تلقى كرد كه وصف شان در اين محاوره آمده است. امكان داشت در همان شرايط، فيلسوف ديگري مي گفت: اينگونه اظهارات فقط نشان مي دهند كه كاربرد درستی برای کلماتِ مورد نظر وجود دارد، و علت درستی آن مقبول بودنش است.

اخلاق قراردادی ـ که مورد قبول سوفسطاییان است ـ و اخلاق سقراطی را آشکار سازم. سقراط در اینجا آنگونه فضیلت رابا وصف «شجاع از روی ترسویی و خویشتن دار از روی هرزگی» توصیف می کند (۶۹d-e). این فضیلت گناه به حساب نمی آید و به زندگی بدی رهنمون نمی شود. اندکی بعد در توصیفِ آن می گوید: «فضیلت متعارف یا سیاسیای که آنها عدالت یا خویشتن داری مى نامندو از راه عادت و تربيتِ فاقد انديشهى فلسفى به دست مى آيد» ؟ و در توصیف خیالی۲۷ تناسخ های کسانی که تربیت فلسفی ندیدهاند، و باید چندین زندگی زمینی دیگری را نیز تحمل کنند، آیندهی طرفداران این فضیلت را بهتر از دیگر انسان ها قلمداد می کند: «آنها به صورت حیوانات اجتماعی بی ضرری چون زنبوران عسل و دیگر انواع زنبورها و مورچهها در می آیند، و سرانجام باز هم در قالب انسان متعارفی به نسل بشر می پیوندند» (۸۲ a-b). آنچه گفتیم توصيف فضيلت كساني بود كه كاليكلس مطرودشان مي داند. كاليكلس و امثال او، چون ابله و هوس ران هستند، در قالب خران حلول خواهند كرد، و ستمگرانِ مورد ستایش و احترام آنها به صورت گرگها یا پرندگان درنده درخواهند آمد.

استدلال از راه تناسخ (۷۰۰ و بعد، در بیشتر جاها خود واژه ی یونانی آنتاپودوسیس را می آورند) \_ بعنی اینکه «ار واح ما در جایی دیگر به وجود خودشان ادامه می دهند، و دوباره به این جهان برمی گردند و از مردگان متولد می شوند» \_ را، اگر به صورتِ تعدیل نیافته بیان کنیم، مطلوبِ کسی چون سقراط

۳۵. به نظر می آید یگانه راهِ ترجمه ی ην δη καλουσιν همان تأکید [ایرانیک نوشتن] است. واژه ی «forsooth [فقط، بی تردید]» منسوخ شده است، بی آنکه چیزی جای آن را بگیرد. ۳۶. مانند عبارت σωφροσυνη ανευ νου در منون ۸۸b (ص ۸۸، یادداشت ۵۱ بالا). ۳۷. این صفت را شاید بتوان با تکرار εικος (۴۲ ع ۲،۲ هٔ ۵۵،۸ ۱ ط ۸۲ ) توجیه کرد.

نخواهد بود؛ زیرا جاودانگی در نظر او یعنی رهایی روح از بدن، نه تکرار بی پایان تناسخ در آن اما او بعدها آموزه ی ادیان سری را پیشتر می برد. روح فیلسوف «همان طور که درباره ی اهلِ سلوک گفته اند» (۸۱۵) ـ چون در این زندگی پالوده شده است، هنگام مرگ تعلق خود را به طور کامل از بدن قطع می کند، و یکباره «به عالم نامحسوس، الهی، جاودانه و عقلانی» قدم می نهد و برای همیشه از حلقه ی زایش بیرون می رود، و از حیرت و زحمت خلاص می شود. او مانند سالکی که لوحه ای را، به عنوان جوازِ عبور به حوزه ی ولایت خدایان، در کنارش دفن می کنند ـ می تواند مدعی شود که «از دایره ی غم و اندوه بیرون جسته ام» ۴۰۰ دن طرح در فاید دوس با دقت بیشتری ترسیم شده است، سقراط در آنجا این طرح در فاید دوس با دقت بیشتری ترسیم شده است، سقراط در آنجا می گوید: این رهایی کامل پاداش ار واحی است که سه بار پشتِ سرِ هم زندگی فلسفی را برگزینند (۲۴۹ ه.۶) ۳۲۰ پس از این) ۴۰۰

برابری و برابرها. همان طور که پیش از این، در منون (صص ۷۶ و بعد)، گفتیم نظریهی یاد آوری به و جود صور وابسته است، صوری که افلاطون در اینجا برای اولین بار می گوید هر کدام از آنها «چیز مستقلی هستند، که جدا از نمونه های

۳۸. درباره ی رابطه های اورفه ای κυκλος γενεσεως و معانی رهایی از آن، ر.ک. OGR 166. درباره ی رابطه های اورفه ای تعدیم و معانی رهایی از آن، ر.ک. Thurii در ایتالیای جنوبی کشف شده است (کرن، پاره های اورفه ای ، ص ۱۰۶، ترجمه از OGR 173 ).

۳۹. فریدلندر (Pl. III, 45) می گوید آنتاپودوسیس با مفاهیم نسبی ای چون بزرگ تر و کوچک تر، بهتر و بدتر، متناسب است، اما با مفهوم های مطلقی چون زیبا و زشت، دادگر و ستم پیشه، تناسب ندارد. آشکار است که چیز کوچک تر می تواند بزرگ تر شود، اما چیز زشت نمی تواند زیبا شود. (همانقدر که درباره ی بچه اردک زشت گفته می شود.) به نظر می آید که او میان صور و جزییات خلط کرده است، و ار جاع او به نکته ای که مخالف بی نامی در ۱۰۳۵-۲ مطرح کرده است، درست عکسِ منظور او را اثبات می کند. مقاله ی سی. چی. اف. ویلیامز درباره ی آنتاپودوسیس («مودن») در Philosophy 1969 تو جه فیلسوفان را جلب خواهد کرد.

جزییاش و جود دارند» (۷۴ a-c). افلاطون برای این سخن اش برابری را مثال می آورد؛ این مثال مشکلات فراوانی را به دنبال داشته است. این واژه هم، به طور متعارف، بر «خود برابر» و «برابری» اطلاق می شود و هم در مقابل اشیاء مادی برابری چون چوب ها و سنگها؛ زیرا (۱) خود برابر همیشه و از هر حیث برابر است، اگرچه چوب هایی را که برابر می نامیم از نظرگاه دیگری می توان نابرابر دانست؛ (ب) خود برابر، به طور کامل برابر است، در حالی که تکه چوب ها و دیگر چیزهای برابر، همیشه به صورت ناقص برابر هستند. (۱ تا اینجا مشکلی دیگر چیزهای برابر، همیشه به صورت ناقص برابر هستند. (۱ تا اینجا مشکلی و جود ندارد، اما برابری صفتِ یک چیز نیست، نسبتی است میان دو چیز یا بیشتر. ۲۰ از این رو افلاطون نه تنها از «برابری» و «خود برابر» سخن به میان می آورد، بلکه چند سطر پایین تر، در مقابل تکه چوب های برابر، از «خود برابرها» سخن می گوید. مسئله اینجاست که آیا افلاطون طبقهی سومی از موجودات را نیز اثبات می کند که هم با صور فرق دارند و هم با جزییات موسوس؛ و فرق آنها با صورتِ برابری این است که بیش از یکی هستند، و با

- ۴۰. مورفی (Rep. III n.1) و اوئن (SPM 306 n.2) ، τω... τω را لازم می گیرند و تابع τστε μεν... τοτε δε است، می دانند («برابر با یک چیز ، اما نه با چیز دیگر»). قرائت دیگر Tarrant, JHS 1957, Pt. I, 125.
- ۴۱. اگرچه افلاطون میگوید چیزهای برابر «میخواهند» شبیهِ خود برابری باشند اما عاجز می مانند نمی توانند آنگونه باشند (ευτιν)، بلکه پایین تر هستند (εστιν)، دُرتِر Dorter مایل است ما را متقاعد کند که منظور او فقط این بوده است آنها چنین می نماید که کاملاً برابر نیستند. (Phron. 1972, 204-7). به گمان من این سخن درست نیست و کمکی نیز به استدلال افلاطون نمی رساند.
- ۴۲. البته، همان طور که اوئن می گوید ( SPM 306 n.1 )، 1000 چندین مورد کاربرد غیر نسبی نیز دارد. خود من ندیده ام که آن را به معنی «حدّ میانه» به کار برند، اما در معنای زیبا، راست، یا تراز (در موردِ زمین) نیز به کار رفته است. اما افلاطون در فایدون آنها را این گونه به کار نمی برد، بلکه از تکه چوبها و قطعه سنگها سخن می گوید.

محسوسات نیز این فرق را دارند که بر خلاف آنها کامل هستند. ارسطو دقیقاً همین دیدگاه را به او نسبت می دهد ( مابعد الطبیعه ، ۱۸ – ۱۸ (۹۸۷b): «او علاوه بر محسوسات و صورت ها، اعیان ریاضی ای را نیز در بین آن دو اثبات می کند؛ فرق این اعیان با چیزهای محسوس این است که جاوید و تغییرناپذیر هستند؛ و با صور نیز این تفاوت را دارند که آنها کثیرند در حالی که خود هر صورتی یگانه است.» دوباره در ۱ ۹۷ b از «صورت ها و چیزهای میانه ای» صحبت می کند «که می گویند موضوع دانش های ریاضی هستند». ۴۳ هندسه دان ها از مثلث های برابر، از دایره های متقاطع و امثال آنها سخن می گویند، اما منظور آنها اشکال ترسیم شده یا نمونه های ساخته شده ی آنها نیست (صص ۷۲ و بعد)؛ و نیز وقتی می گوییم ۴=۲+۲ منظور ما این نیست که دو گاو دقیقاً با دو گاو دیگر برابر هستند. ۴۶ اما روشن است که صورت «که دایره بودن همه ی دایره ها از اوست»، و می توان آن را «خود دایره» یا دایره بودن نامید، نمی تواند بیش از یکی باشد.

با توجه به گواهی ارسطو، طبیعی به نظر می آید که بدین ترتیب «خود برابرها» را به عنوان اعیان واسطه در نظر بگیریم، اما مرتبهی و جودی آنها به صورتِ بحثی در آمده است که «به آسانی نمی توان وسعت آن را اندازه گرفت». ۴۵ چرنیس می نویسد غیبتِ کامل طبقه ی میانی از کل محاورات را «بارها و بارها اثبات کرده اند». ۴۶ نظر دیگر – که در اصل از سوی هایندورف Heindorf

۱۱, 160 من دو فقره و دیگر فقرات مشابهِ ارسطو را ـ که یونیتس گرد آورده است ـ آدام در ۱۲ ،۴۳ دار ۱۲ ،۱۶۵ نقل کرده است.

۴۴. مقایسه با ج ۱۵ ترجمه ی فارسی، فصل ۱۱، قسمت اول، یادداشت پنجم [در این قسمت].

<sup>45. &#</sup>x27;Zu einer kaum mehr übersehbaren Diskussion', Mittelstrass, Mögel. V. Wiss.

واین سخن در ۱۹۶۵ گفته شده است.

به دو بحث مختصرتر و متعصبانه تری (شوری 5-83 Unity 83 و آر. رابینسون، Riddle 76 . ۴۶
 اشاره می کند، و استدلال مفصل و مستحکم هاردی (PED 2f., 192, 197 ) →

(درگذشته به سال ۱۸۱۶) مطرح، و دوباره در دوره های اخیر احیا شده ـ این است که افلاطون در مورد خاص برابری، که اساساً رابطه ای میان دو یا چند چیز است، «آنگاه که می پرسد «آیا مثال برابری برابر به نظر می آید یا نابرابر؟»، به علت حالت مقایسه ای که در اصل بیان نهفته است ناچار می شود از صیغه ی جمع استفاده کند؛ جمع آوردن برابرها از سوی او معلولِ عقیده به کثرت مثال های برابر نیست، بلکه به این دلیل است که او کاملاً بی معنی می داند که بپرسد آیا یک چیز برابر است یا نابرابر.» «۴ وقتی می گوید «آیا هیچ شده است که خود برابرها به نظر تو نابرابر بیایند، یا برابری برای تو به صورت نابرابری جلوه کند؟» (۷۴c ۱)، قسمت دوم سؤال دقیقاً تکرارِ توضیحی قسمت اولِ آن است.

طرفداران طبقهی میانه به صورت تردیدانگیزی بی ثبات سخن می گویند. برابرها «فقط می توانند اعیان ریاضی باشند، اما در عین حال «بسیار بعید» است که افلاطون آموزه ی اعیان ریاضی به مثابهِ واسطه ی میان صور و محسوسات را صورت بندی کرده باشد! خود برابرها، «چون به صورت متکثر و جود دارند،

→ Hurdie را که به صورت کامل و دقیق با مخالفانش بحث می کند ـ جزو «اباطیل» می شمارد. (پژوهشگران این مسئله را به گونه ای که در جمهوری مطرح شده است مورد بررسی قرار می دهند، نه به صورتی که در این فقره هست.)

۱۴۷. آرچر ـ هیند Archer ـ Hind، همانجا، دیدگاه هایندورف را توسعه داده و عین عبارت او را 302f. آرچر ـ هیند است. این دیدگاه درست به همان اندازه روشن است که اظهارات کرومبی (302f.) نقل کرده است. این دیدگاه درست به همان اندازه روشن است که اظهارات کرومبی (EPD. مورد حمایت آورده است، و اوثن همان دیدگاه را با استدلال دیگری در 114f. 114f. مورد حمایت قرار داده است. راه حل ولاستوس (SPM 289 با یادداشت تکمیلی در (291) این است که حالت جمع را به طور کلی در این گونه موارد می توان به کار برد، وی می گوید: فی المثل حالت جمع را به طور کلی در این گونه موارد می توان به کار برد، وی می گوید: فی المثل میکنند. بدین ترتیب، معنای عبارت جمهودی ۲۰ ۵۲۰ آشکارا این است که «ما حقیقت نمی کنند. بدین ترتیب، معنای عبارت جمهودی ۵ ۵۲۰ د ما ۵۲۰ د ما تجسم های ناقص آن را در درباره ی کار عادلانه و غیرعادلانه دیده ایم »، یعنی اینکه آنها تجسم های ناقص آن صورت هستند. (نظر بلاک این است ۱ 118 میرا).

نمی توانند مثال برابر بوده باشند»، و در جمهوری «منطق تشبیه» مستلزم و جود اعیان واسطهای است، اما افلاطون در این عبارات به بازشناسی آنها «کاملاً نزدیک می شود» ولی هرگز اقدام نمی کند.۴۸ این بیان به گونهای است که گویی دو راه در پیش داریم. نیرومندترین برهان بر یکی دانستن «خود برابرها» با صورت برابری، از آن ولاستوس (SPM288) است: افلاطون از این مقدمه که خود برابرهاهرگز به صورت نابرابر ظاهر نمی شوند و چیزهای محسوس برابر گاهی به صورت نابرابر تلقی می شوند، نتیجه می گیرد که برابرهای محسوس با خود برابر فرق دارند. بنابراین او باید «برابرها» و «برابر» را فقط دو تعبیر از یک چیز بداند. می دانیم (Vfd) که محسوسات سعی می کنند خود را به کمال صورت برسانند، اما نمی توانند. ۴۹ اگر نمونه های کاملی از صورت وجود داشته باشد، رقابت کردن با كمال آنها در عين حال همان رقابت كردن با صورت خواهد بود. از اين ويژگي ریاضیات نیز نباید غفلت کرد که نمونههای معقول نامتناهی ای (فی المثل دایره هایی) برای هر صورت (خود دایره) و جود دارد. این سخن در مورد «سخت» یا «زیبا» صادق نیست. صورت هایی برای اینها و جود دارد، اما نمونه های کاملی وجود ندارد که در عین حال بهرهای از طرف مقابل نداشته باشد. مطالعهی دیدگاههای مختلف این عقیده را برای من به و جود آورد که این مسئله را نمی توان

و 22, 25 و Metaph. I, 167 f راس، 67 n.3 و همین طور، بلاک، 67 n.3 و 67 n.2 و 22, 25 و Ph. 69 n.2 و Ph. 69 n.2 و Ph. 69 n.2 و PT (ص PT کتاب او را به آسانی نمی توان با این اظهارات سازگار دانست). در باره ی راس PT نگاه کنید به تفسیرهای هاردی، Study 52 و Study 52 و avta avt

۴۹. مقالهی گوسلینگ Gosling «تشابه در فایدون ۷۳b و بعد» (Phron. 1965) عقیده ی دیگری در من ایجاد نکرد.

۵۰. مقایسه کنید با هیپیاس بزرگ ۲۸۹ (ج ۱۳ ترجمه ی فارسی صص ۲۹۸ و بعد)، جمهوری ۴۰. مقایسه کنید با هیپیاس بزرگ ۲۸۹ (ج ۱۳ ترجمه ی فارسی صص ۶۴ و بعد کتاب حاضر. بلاک ۴۷۹ a-b ( Phron. 1957 ) به علل دیگری با ولاستوس مخالفت می کند.

حل کرد، و شاید خود افلاطون هم، هنگام نگارش این آثار، پاسخ آن را نمی دانسته است. پس، اگر کسی به ناچار بگوید افلاطون برابری را فقط به عنوان نمونه ای از صور به طور کلی به کار برده است (۷۵۰-۵)، اندکی به این دیدگاه متمایل گردیده است که منظور او از «خود برابرها» طبقهی «واسطهای» خاصی میان صور و محسوسات نبوده است. ۱۵ البته پاسخ این سؤال باز هم نامشخص میماند که آیا اساساً باید سراغ آنها را در محاورات گرفت یا نه، زیرا این بحث درباره تمثیل خط جمهوری حتی با شدت بیشتری مطرح است. ۲۵

یاد آوری و حواس . اول بار در منون با نظریه ی دانش به منزله ی یاد آوری مواجه شدیم، و در محاوره ی مورد بحث مانیز در ۷۳۵ که از «پرسشِ خوب» سخن می گوید، آشکارا به آن اشاره می کند. استدلال دوم برای اثبات آن تازه است:۵۳

۵۱. همچنین نگاه کنید سلسله مقالاتی از میل، بلاک، هینیز Haynes و ریست Rist در 1959. همچنین نگاه کنید سلسله مقالاتی از میل، بلاک، هینیز Phron. 1957, و تارانت در (1) 1957 JHS (1). آنچه گفتم نتیجهی (آزمایشی) وِدِبِرگ در 98 PPM است.

۵۲. ج ۱۵ ترجمه ی فارسی فصل ۱۰ قسمت مربوط به تقسیم خط ، پاورقی ششم در این قسمت . ۱۵ از منابعی که سهم ارزشمندی در مسئله ی برابری در فایدون داشته است ، مقاله ی عالی ام . از منابعی که سهم ارزشمندی در مسئله ی برابری در فایدون» (AGPh. 1972) ، است. او تبیین قانع کننده ای را وی اسازه ی ویژه ای به تعریف بریسون Bryson از در قالب ریاضیات معاصر عرضه می کند؛ وی اشاره ی ویژه ای به تعریف بریسون الله کوشش برابری (τα του αυτου μει Θονα και ελαττονα ισα εστι می کند، و نیز به کوشش او برای تربیع دایره به شیوه ی تخلیه ، با تشکیل دسته هایی از چند ضلعی ها در درون آن و دسته هایی در بیرون آن در بیرون آن در میان دو حد بزرگ تر و کو چک تر تعریف می کند.

۵۳. اما، به عقیده ی من، همان طور که گالی ( Gulley ( CQ 1954, 195f.) می گوید با استدلالِ دیگر ناسازگار نیست، و تازگی ماهوی ندارد. در منون، نه تنها تجربه ی حسی مشاهده ی قطرها غلام را قادر به عرضه ی پاسخ درست می سازد، بلکه حتی بدون آن تجربه امکانی برای طرح سئوالات تحقق نمی یابد. از طرف دیگر، فایدون نیز نمی گوید «که همیشه باید بر حواس →

علم ما به صور در این جهان از راهِ آشنایی با تجلیات محسوسی صورت می گیرد كه همانند آنها هستند، اما اين همانندي هيچ وقت كامل نيست. وقتي علم ما به صور دوباره در ضمیر خودآگاهمان حاضر می شود، متوجه می شویم که شیء محسوس رو گرفت ناقصی از آن است، و ما نمی توانیم بگوییم « جرو گرفت ناقصى از داست» مگر اينكه نوعي آشنايي قبلي با دداشته باشيم (٧٤d-e). نمی دانم کورنفورد در مورد کدام قسمتِ محاوره می گوید «این سخن که ما به محض استفاده از حواس مان، یعنی در اوایل کودکی، چنین احکامی را صادر می کنیم، دلیل آشنایی با برابری کامل است» (Princ. sap 52 ). برعکس، سقراط در ۷۵e می گوید: ما در جریان تولد، آشنایی قبلی مان را از دست می دهیم، و بعدها، با استفاده از حواس مان، دانسي راكه قبلاً داشته ايم دوباره كشف میکنیم، و این جریان را به حق یادآوری می نامند. یادآوری یک جریان است و در طول زمان تحقق می بابد (ص ۸۲ کتاب حاضر)، و کسانی زیادی هستند که هرگز به تکمیل آن موفق نمی شوند ( جمهوری ۴۷۶b و بعد). افلاطون همیشه بر سراین عقیده ایستاده است، <sup>۵۴</sup> و در تیمایوس (۴۳c و بعد) تبیین شبهِ علمیای را در قالب حرکات آشفتهی روح بر اثر محدودیت جدید در تغییراتِ پی در پی تن عرضه مي دارد.

بنابراین، در مدتی که ما در بند تن هستیم، حواس اولین راهنمایان ما به سوی کشف صور هستند، مشروط بر اینکه شعور فلسفی داشته باشیم تا آنها را همان طور که پیش از این گفتیم ـ صحیح به کار بریم و هرچه زودتر از آنها

<sup>→</sup> اعتماد كرد». ر.ك. هكفورت. Ph. 75 f.

۵۴. مقایسه کنید با تثابتتوس ۱۸۶b-c: «برای انسان ها و حیوانات مر دو طبیعی است که برخی چیزها را در بدو تولید ادراک کنند: منظور من مواردی است که احساس ها از راه تن به ذهن منتقل می شوند. اما تأمل معقول درباره ی ذات و کاربرد آنها برای کسانی که به آن نایل می آیند با زحمت و سختی و پس از تحمل کوشش ها و تربیت های طولانی حاصل می شود.»

فاصله گیریم تا عقل مان به تنهایی عمل کند. به عقیده ی من، بر خلاف آنچه بعضی ها می گویند، ناسازگاری مهمی میان این سخن و آنچه پیشتر در تقبیح تن و حواس آن آمده است، و جود ندارد. فیلسوف «تا آنجا که ممکن است» (۵ و حواس آن آمده است» (۴۶۹) از قید و خواس را پشت سر می گذارد، او «تا آنجا که ممکن است» (۴۶۹) از قید چشم و گوش رها می شود و فقط با پای عقل به دنبال حقیقت گام برمی دارد، زیرا می داند که حواس فریبکار هستند و هرگز نمی توان با چشم تن به مشاهده ی واقعیت ها موفق شد؛ اما چون می داند که در این دنیا به طور کامل نمی توان خود را از قید تن آزاد ساخت، ۵۵ لازم می بیند که ابتدا از راه همان محدودیت های مادر زاده نمی شود. کودکان نمی توانند فیلسوف باشند، هیچ کس فیلسوف از مادر زاده نمی شود، بلکه برخی ها بر اثر سعی و همت خودشان فیلسوف می موند. اما فیلسوفان در عین حال در قطب مخالف انسان های معمولی قرار دارند، زیرا انسان های متعارف به جای مهار کردن حواس، عنانِ اختیار خود را به دست آنها می دهند، و چون داده های آنها را حقیقی می شمارند، گمراه می شوند.

پسو خه بسیط است، نه مرکب. سقراط در ۷۸b و بعد، به عنوان دلیلی برای عدم فروپاشی روح در هنگام مرگ، می گوید: احتمال تلاشی در چیزهای مرکب بیشتر از چیزهای بسیط است. این استدلال زیاد قانع کننده نیست، و افلاطون نیز هرگز از مفاهیم «مرکب» و «بسیط» برای اثبات تعلق روح به جهان نامحسوس و نامتحرک استفاده نمی کند. انگیزه ی من در توجه دادن به استدلال فوق این است که مسئله ی بسیط یا مرکب بودن پسوخه از دیدگاه افلاطون در محاورات دیگر نیز مطرح خواهد شد، و او در آنجا ظاهراً آن را به «قسمتهایی»

۵۵. به همین دلیل است که آن را فقط پس از مرگِ داوران و داوری شدگان می توان به درستی مورد ارزیابی قرار داد، گرگیاس ۵۲۳d. تقسیم خواهد کرد. حتی می توان گفت او این کار را در گرگیاس (ص ۱۵۶ بالا) انجام داده است؛ البته در جمهوری با صراحت و قطعیت چنین می کند. پیش از آنکه درباره ی پایبندی افلاطون به روانشناسی واحدی در تمام عمرش داوری کنیم باید جمهوری ، فلیدروس ، تیملیوس و قوانین را از نظر بگذرانیم. اما این نکته ی ذهنی را می توان گوشزد کرد که افلاطون در فلیدون ، پسوخه اش را شیء بسیط و عنصری ای تلقی می کند و با عقل مترادف می شمارد، و عواطف و تمایلات (۶۶۵) را مانند ادراک حسی به تن نسبت می دهد. این نکته در ط۴ به خوبی آمده است، آنجا که مقاومت انسانِ تشنه در برابر وسوسه ی آب خوردن را به عنوان مقاومت روح در برابر تن توصیف می کند، در حالی که جمهوری را به عنوان مقاومت روح در برابر تن توصیف می کند، در حالی که جمهوری

روح و هماهنگی ( ۱۵۵ و بعد ). اعتراض سیمیاس ـ که می گوید روح ممکن است حاصل هماهنگی اجزای تن بوده باشد، و بنابراین نتواند پس از تجزیهی بدن پایدار بماند ـ و رابطهی آن با اندیشه ی فیثاغوری را در جلد ۳ ترجمه ی فارسی (۱۱۸ – ۹۵) بررسی کرده ایم ۵۶ سیمیاس هماهنگی چنگ رامثال می آورد، یعنی روح را نه تنها با صورت و نسبت عناصر مادی و وحدتِ بخش چنگ، بلکه با نغمهی آن مقایسه می کند (هر دو معنای هماهنگی در آن زمان رایج بوده است)؛ و این تشبیه پاسخی را برای سقراط فراهم می آورد که خود او نمی توانست به دست آورد. می گوید: ممکن است بگویید هماهنگی نامحسوس، غیر جسمانی و الهی است، و بنابراین باید پس از نابودی تنهی مرکب و مادی چنگ باقی بماند (۸۵۵ – ۸۵۵). در واقع شما نیز، همچون

۵۶. اف. فرانک این آموزه را به دموکریتوس نسبت داده است، امار.ک.

J. Bernhardt, P. et le Mat. Anc App. III, pp. 212-14.

نغمهی چنگ که غیر جسمانی و نامحسوس است، می توانید چندین بار در صداها یا نی ها یا چنگ دیگری حلول کنید. خود سقراط به خوبی می توانست از تمثیل آهنگ بهره بگیرد.

هکفورت استدلال اخلاقی در برابر سیمیاس را که مفهوم هماهنگی در مهماهنگی شگفتانگیزی را پیش می آورد، تحلیل کرده است. ۵۰ سقراط اساسی ترین گام را در ۹۴۵ برمی دارد: روح بودن همه ی ارواح به یک اندازه است، یعنی اگر روح هماهنگی است پس هیچ ناهماهنگی ای را نمی پذیرد، بنابراین همه ی روح هابه یک اندازه خوب هستند، و پذیرای هیچ شری نیستند، و شر غیر واقعی است. سیمیاس، در اصل، نظریهی آلکمایون و نویسندگان آثار پزشکی را دوباره احیا کرده است: روح (زندگی) به تعادل اضداد طبیعی (مرطوب و خشک، سرد و گرم و غیره) در بدن وابسته است، و همان طور که آلکمایون گفته است به هم خوردن این تعادل موجب بیماری می شود نه برعکس. استدلال سیمیاس بر پایه ی همین فرض استوار است. ۵۹ افلاطون، شاید به صورت ناخود آگاه، در اینجا و جاهای دیگر، ۵۹ بی آنکه استدلالی بیاورد، پسوخه را همان نیروی حیاتبخش نیمه مکانیکی ای می داند که (همان گونه که در

۹۲۵-۹۴b، هکفورت، صص ۲۰-۱۱۸ نیز رجوع کنید به دبلیو. اف. هیکن در 1954 میکن در 1954 . . CQ

۵۹. به ویژه در استدلال بر جاودانگی از روی «شر ذاتی» هر چیز، در جمهوری ۶۰۸e و بعد. (ر.ک. جلد ۱۵ ترجمهی فارسی، فصل ۱۵، قسمت نخست.) اما تمایز میان «شر بدن» به صورت بیماری و شرّ پسوخه به صورت تبهکاری، در گرگیاس ۴۷۷b آمده است.

فایدروس تصریح می کند؛ و میان اینها و برداشت سقراطی از روح، یعنی شخصیت چیزها منتقل می کند؛ و میان اینها و برداشت سقراطی از روح، یعنی شخصیت اخلاقی و عقلانی، فرق نمی گذارد. ۴۰ استدلالی را که در ۹۳۵ – ۹۲۵ آمده است، به آسانی نمی توان اطمینان بخش خواند: شیء هماهنگ یا هر مرکب دیگری فقط می توانند خاصیت ها و توانمندی هایی را داشته باشند که اجزای شان دارا هستند، و بنابراین، چون روح یا عقل، استقلال خاصی نسبت به بدن بروز می دهد، نمی توان آن را حاصل ترکیب اجزای جسمانی دانست. مرکبهای زیادی در جهان طبیعت و جود دارند که، به نسبت ترکیبهای گونه گون اجزای تشکیل دهنده شان، تأثیراتی را به و جود می آورند که امکان ندارد آن اجزا به تنهایی یا در ترکیبهای دیگر بروز دهند.

اعتراض کِس: ضرورت تبیین فایت شناختی . سقراط اعتراض کبس را دوبار پس از خود وی بازگویی کرده است تا مطمئن شود که آن را به طور کامل فهمیده است ار خود وی بازگویی کرده است تا مطمئن شود که آن را به طور کامل فهمیده است (۹۵۵–۹۸۵) و همین اعتراض به او ج بخش دیالکتیکی محاوره رهنمون می شود، و در این میان «پژوهشی کلی درباره ی علت به و جود آمدن و از بین رفتن به عمل می آید» (۹۵۹). سقراط بر آن می شود که ابتدا زندگی نامه ی عقلی خودش را بازگوید، و سیر خودش را در جستجوی علتهای واقعی توصیف کند. از فیلسوفان طبیعت شناس، ۲۲ حتی آناکساگوراس، موجب سرخوردگی او گردیدند، زیرا فقط چگونگی به و جود آمدن چیزها را باز می گفتند نه چرایی آن را ؛ از اینرو از طبیعت روی برگردانید و به لوگوس هاروی آورد.

<sup>.</sup> در این موردنگاه کنید به کرومبی، 18-316, EPD I, 316-18

۶۱. برای بررسی درستی تاریخی آن، رک، ج ۱۲ نرجمهی فارسی، صص ۱۹۳-۱۸۷.

۶۲. صاحبان اکثر دیدگاه های علمی را که سقراط ذکر میکند، می توان مشخص کرد، و آنها را به راحتی می توان در تفسیرهای آرچر ـ هیند، برنت و بلاک ملاحظه کرد.

همانطور که سقراط با ذکر مثاله ایی روشن می سازد، فقط تبیینهای غایت شناختی می توانستند او را راضی سازند، و شاید تکان دهنده ترین فرضیهی او (اگر چه هرگز به شگفت انگیز بودن آن اذعان نمی کند) این است که هر چیزی برای هدفی به و جود می آید، و در هوای رسیدن به خوبِ مطلقی است که بالفعل، به عنوان یک الگو، و جود دارد.

سقراط در ضمن زندگی نامه ی علمی اش دوباره به رابطه ی میان دانش و باور می پردازد (۹۶b). یکی از عقاید تجربه گرایان که سقراط مطرود می شمارد این است که دانش همان باورهای تثبیت شده است که با وساطت حافظه از ادراکهای حسی نشأت می گیرد. این عقیده به تعلیمات منون شباهت دارد ادراکهای حسی نشأت می گیرد. این عقیده به تعلیمات منون شباهت دارد (۹۸۵ – ۹۷۵ می ۴۲۰)، اما آنچه در آنجا موجبِ «تأیید» حافظه می شد، فهم «علت غایی» بود، که همان یادآوریِ صور و کارکردهای علّی آنهاست. اگر از حواس فقط به عنوان آماراتی برای صور استفاده نکنیم، باورهای ما همیشه به صورت باورهای تأیید نشده باقی می ماند، نه به صورت دانش. (مقایسه کنید با فیلبوس ۳۸b). شگفت نیست که ارسطو چون از پذیرش صور افلاطونی امتناع ورزید، مبادی دانش را درست به گونه ای توصیف کرد که سقراط در اینجا طرد می کند. (د.ک. تحلیلات ثانی ،۸ – ۱۰۰۵ ، و مابعد الطبیعه، آلفا، فصل ۱۰)

علت و آیتها. چون کل این قسمت مربوط به علیت است، ضرورت دارد که معنی اسم آیتها و صفت آن آیتیوس ۲۰ را بفهمیم. آیتها را «علت» ترجمه می کنیم، اما شمول آن بیشتر از علت است. این واژه را عموماً درباره ی کسی که در خصوص

<sup>97.</sup> همچنین نگاه کنید به ولاستوس PI. I, 1347 ، که البته من به طور کامل از او پیروی نمی کنم. فی المثل به عقیده ی من بسیار مبالغه آمیز است که بگوییم «صِرف اینکه افلاطون در این فقره، صور را با وصف آیتیای توصیف می کند، نه تنها دلیلِ بدیهی نیست ـ بلکه به هیچ وجه دلیل نمی شود که او آنها را علت می داند.»

کار بدی مقصر یا شایسته ی ملامت است، به کار می بردند؛ و به طور کلی برای هر چیزی که به گونهای مسئول و جود چیزی یا حصول عملی بوده باشد. ارسطو آن را به چهار مورد تحلیل کرد (البته آیتیون خنثی را هم به کار برد)، و هر چهار تا را برای به و جود آمدن هر چیزی (در برابر بودن جاودانی) ضروری دانست. اولین علتْ چیزی است که شیء «از آن» نشأت می گیرد، یعنی مادهی آن؛ فی المثل، ما نمى توانيم بدون و جود بُرنز ، خاك رس يا مرمر ، تنديسى داشته باشيم. دومى ، علت فاعلى است؛ در مثالي كه آورديم، پيكرتراش، سومي، صورت يا الگوست که با برداشت ما از «علت» فاصلهی بسیار زیادی دارد. پیکرتراش الگویی را پیش چشم خود دارد، و این الگو یا شخصی است که در پیش او نشسته است و یا شیء دیگری است که در عالم خارج قرار دارد، و یا دست کم تصور ذهنی اوست از چیزی که می خواهد تولید کند. و این الگو ، از نظر زمانی ، مقدم بر ایجاد است. در طبیعت (که مورد علاقهی ارسطو است) باید مرد بالغی و جود داشته باشد تا بچهای را به دنیا آورد؛ به عقیدهی او مرغ پیش از تخممرغ به و جود می آید. \*\* چهارمین علت، «علت غایی»، یا غایتِ مورد نظر است. آفرینش بی انگیزه صورت نمی گیرد. ممکن است انبوهی از چوبها داشته باشیم، و درودگری هم حاضر باشد که مفهومی از میز در ذهن خود دارد، اما تا او نخواهد میزی را برای استفادهی خودش یا برای فروش ـ بسازد، چنین تولیدی به حاصل نخواهد آمد. بنابراین چهار نوع علیّت وجود دارد: مادّی، فاعلی، صوری و غایی. (برای ارسطو ـ که مثل افلاطون غایت گرا بود \_ علت غایی به همان اندازه در طبیعت وجود داشت که در صنعت.) با توجه به اینکه کدامیک از این چهار نوع علیت را

۶۴. مابعدالطبیعه ۲۷-۱۰۴۹b و غیره. به طور کلی فعلیت، هم از نظر زمانی و هم از حیث منطقی، مقدم بر قوه است، اگرچه این سخن درباره ی افراد صادق نیست. چون ارسطو عالم را قدیم می دانست، و انقلابِ انواع را نیز غیرممکن تلقی می کرد، مسئله مرغ و تخم مرغ نمی توانست برای او مایه ی تشویش خاطر باشد.

در نظر بگیریم، یک چیز ممکن است از یک جهت علت و از جهتی دیگر معلول باشد. اگر کسی بنا به توصیه ی پزشک پیاده روی کند، پیاده روی او علتِ (فاعلی) سلامتی است که به دست می آید؛ اما به همان اندازه می توان گفت که سلامتی مورد نظر علتِ (غایی) پیاده روی اوست. به طور طبیعی تر می توانیم بگوییم «دلیلِ آن»، اما نمی توانیم منکر شویم که غایت مورد نظر نوعی علت است. ۶۵

صود و علتها افلاطون می دانست که هر کدام از پیشینیان او برخی از جنبههای علیت را برگرفته اند و برخی دیگر را رها ساخته اند، اما همچون ارسطو به دسته بندی علتها نپرداخت و فقط برخی از آنها را به عنوان آیتهای «حقیقی» قبول کرد و از برخی دیگر صرف نظر کرد و به مثابه چیزی دانست که «بدون آنها علت نمی تواند علت باشد». سقراط نمی توانست بدون استخوان و عضله در زندان بنشیند، اما اینها علت نشستن او در آنجا نبود (۹۹۵). ۴۶ به نظر ارسطو، فیلسوفان طبیعی (به ویژه پیروان ملیسوس) فقط به علت مادی بسنده کردند. اگر چه شاید منصفانه نباشد که آنها را به غفلت از علت فاعلی متهم سازیم (ج ا ترجمهی فارسی، صص ۱۳۵ و بعد)، بی تردید آنها به علت صوری یا غایی علاقه ای نداشتند. حتی آناکساگوراس نیز «عقل» را فقط به منزلهی علت فاعلی

- ۶۵. ولاستوس (همان، ۱۳۵) می گوید چیزی که وجود ندارد (سلامتی انسان بیمار) نمی تواند علتِ چیزی واقع شود؛ افلاطون و ارسطو \_ هر دو \_ می توانند پاسخ دهند که سلامتی وجود دارد، و تحقق یا عدمِ تحققِ آن در انسان خاصی، تأثیری بر توان علّی اش در پیاده روی این شخص ندارد. سلامتی آرمان تحقق نیافته ی محض نیست. مقایسه کنید با ارسطو، مابعد الطبیعه، ۱۰۳۲b ۱۱ ۱۰۳۲b.
- 96. این تمایز میان شرایط ضروری و علتها، به ناچار از سوی متأخران نیز دوباره مطرح شده است. نمونه ی آن را در خلاصه هایی از بِن Benn و پیترز Peters و برود Broad در کتاب ادواردز و پاپ، Mod. Introd. 196f. ملاحظه می کنیم. اما آنها به غایت شناسی اشاره نمی کنند و حتی نمی خواهند آن را در طبیعت غیربشری جاری بدانند.

به کار گرفت. به عقیده ی سقراط علتِ اصیل همان علت «غایی» است، یعنی تلوس یا غایتِ مورد نظر ؛ و از گزارش افلاطون چنین برمی آید که او این آرمان را در صور محقق می دانست، صوری که علت صوری و غایبی را در خود جمع کرده بودند. در مورد خود او ، علت (انگیزه ی) گردن نهادن وی به فرمان آتنیان، سرسپردگی وی به کنده کند با کریتون ۴۹۵ سرسپردگی وی به کنده کند با کریتون ۴۹۵ به رسم طنز نیکویی که داشت، شیوه ی خودش را با وصف «دومین راه نیکو»، ۴۶ توصیف می کند، عبارتی که افلاطون هرگز به او اجازه نمی دهد آن را به طور جدّی در خصوص آموزه ی صور به کار برد. این حقیقت از انتقاد سقراط از

به آن رابه  $\delta \epsilon v au \epsilon 
ho o \delta au au \delta au au \delta au au$ آن رابه  $\delta \epsilon v au \epsilon 
ho o au au au au au au au$ معنى پارو زدن در هنگام فرو نشستن طوفان مىداند، يعنى رسيدن آهسته و پر زحمت به مقصد. همچنین می توان آن را به معنی گم کردن مقصد و قانع شدن به دومین مقصد نیکو گرفت، و این معنایی است که به نظر می آید افلاطون در جایی دیگر و همین طور ارسطو در نظر داشته اند (افلاطون، سیاستمدار ۳۰۰c، فیلبوس ۱۹c؛ ارسطو، اخلاق نیکوماخوسی ۳۴ ١١٠٩a، سياست ١٩ ( ٢٨۴b). من (همگام با متيوز در . P. 's E. 59 f. ) با تفسير اول موافق هستم. اگر کسی، همانند من، معتقد باشد که این عبارت در اینجا به طور جدی ابراز نشده است، مسئله برای او اهمیت زیادی نخواهد داشت، اما بحث زیادی در این مورد صورت گرفته است. برای بررسی مقدماتی ر.ک. گودریج در 1904 & CR 1903 ، مورفی در 1936 CQ ، بلاک، 16 Ph. suppl. nn. 11 and و ارجاعاتی که در آنجا هست. از جمله کسانی که «دومین بهتر» را جدی می دانند عبارتند از: مورفی (ص ۴۲)، آرچر هیند (App. II .(Ph. (Essense 370)، ريت ر (Essense 370)، راس ( PTI 234f. ) ، چرنيس ( 395) ه کفورت (Ph. 137, 146). برخی از آنها بر ۹-۹۹ ۸ استناد می جویند، اما عبارت فوق، آنگونه که من قرائت میکنم، آشکارابه این معناست که سقراط تازمانی که پیرو روشهای فيلسوفان طبيعي و آناكساگوراس بود ، علت غايت شناختي را انكار مي كرد. فعل ها در زمان ماضى غيرمعين آمده است، اما پژوهشگران (از جمله ولاستوس در Pl. I, 138 n.15) در ترجمهی آن گفتهاند «مورد انکار قرار گرفته ام... و موفق نشده ام» (گویی OLOS TE EIM ...εστερημαι...). برنت (همان جا) یگانه کسی است که میگوید «سقراط معتقد نیست که شیوه ای که او توصیف می کند یگانه راه چاره است». حق با اوست.

تمثیل خودش روشن می شود؛ او لوگوی را با تأملات کسی مقایسه می کند که واقعیت را از راه جریان های ذهنی می شناسد و این شناخت خودش را به اندازه ی شناخت های مشاهده ای، بی واسطه می داند. علت صوری بودن صور، یعنی نقش آنها در کیفیت شیء حادث، با اسم آنها سازگار است، و بارها در محاورات آمده است؛ علت غایی یا غایتِ موردِ نظر بودن آنها را افلاطون در ۷۴d-و بیان کرده است، یعنی آنها وجود کاملی هستند که هر حادثی سعی می کند خودش را به آنها برساند، اما هیچ وقت به مرتبه ی آنها نمی رسد.

سقراطِ افلاطون تأملات را به عالم ریاضیات نیز سرایت می دهد. آیا وقتی ۱۰،۸ می شود، علت (۵٬۵ ۲۵) این است که ۲ به ۸ افزوده می شود؟ آیا شی ۲۰ متری به این علت از شی ۱۰ متری طولانی تر است که به اندازه ی نصف طول خودش بیشتر از آن است؟ آیا علتِ ۲ شدنِ ۱ این است که یکی به دیگری نزدیک می شود؟ در اینجا با آنچه که ماباید علت بنامیم فاصله ی زیادی داریم، و ولاستوس (همان ۱۳۱، با استفاده از مثالی که از آنِ خود افلاطون نیست) به شدت بر استفاده از واژه ی «علت» در ترجمه اعتراض می کند. اما آیت در این موارد هم به معنی چیزی است که موجب پیدایش وضعیتی است، و افلاطون در دوره ای به اندیشه می پردازد که اند کی جلوتر از آن ریاضیات را به دیده ی یک راز می نگریستند و هنوز اندیشه های نیر ومند نیز به راحتی نمی توانستند اعداد

۶۸. بر خلاف آنچه ولاستوس (Pl. 1, 138 n. 15, 141 f.) و برگ Burge (بدرگ اخیراً اظهار کردهاند، غیرممکن است که افلاطون نقش علیت غایی را به صور ندهد. نیز مقایسه کنید با استدلال کرومبی EPD II, 165-9. راس در 1966 Monist از آنها فقط به منزلهی علل صوری و نه علل غایی سخن می گوید، به گونهای که گویی افلاطون تحلیلِ منسجم ارسطویی را از پیش در ذهن خودش داشته است. در هر حال عقیده ی خود ارسطو این بود که در تکوین طبیعی، علت صوری و علت غایی، یک چیز هستند: انتقاد اصلی او از صور این بود که آنها فاقد اصل فاعلی هستند (مابعدالطبیعه، ۱۱ –۹۹۱۵).

ریاضی را از اشیاء طبیعی تمیز دهند. <sup>69</sup> در این مرحله یاوه به نظر نمی رسید که کسی بپرسد، اگر در یک چراگاه، گاوی در کنار گاو دیگر قرار بگیرد، چه عاملی سبب می شود که یک دو بشود. هیپ چیز تازه ای به و جود نیامده بود، و فقط به علت اینکه آنها به هم نزدیک شده بودند، عدد دو را بر آنها اطلاق می کردیم. کسان زیادی بودند که همانند سقراط از این امر شگفت زده می شدند. «مایه ی حیرت است که وقتی آنها جدا از یکدیگرند، هر کدام «یک» هستند، و بنابراین «دو» نیستند، اما وقتی به همدیگر نزدیک می شوند، همین نزدیک شدنِ آنها، باعث ( آیتیا) می شود که دو بشوند.» (۹۷۵). او به و رای این دیدگاه نسبتاً ساده قدم می گذارد.

از اشیاء مادی تالوگوی . کاری که سقراط انجام داد همسو بود با توصیه ی پارمنیدس بر پشت سر نهادن قوای بینایی و شنوایی و دیگر قوای حسی و «داوری کردن با لوگوس ، یعنی عقل .۷۰ شیوه ی او مقدمه «قرار دادن» (۵ d و ۲۰۰۵)

۶۹. برای این ویژگی مکتب آغازین فیثاغورس ر.ک. ج ۳ ترجمهی فارسی ۱۴۹ و بعد، ۱۶۵ و بعد؛ دربارهی خلط میان آیتیای طبیعی با آیتیای منطقی به ولاستوس 6-1, 152 .

۷۰. پارمنیدس، پاره ی ۷۰۴ و بعد، این بهترین راه برای معنی کردن کلمه ای است که در ۹۹e۵، در برابر مشاهده ی پدیدارهای طبیعی، آمده است. از آنجا که نمی توانیم «عقل ها» را در آن معنا به کار بریم، استعمال واژه ی جمع از سوی افلاطون موجب اختلافات بسیار زیادی در ترجمه شده است: «قضایا» (هکفورت، سیر)، «تعاریف» (بلاک)، یکی از این دو یا «احکام» (برنت) «توجیه ها، تعریف ها یا برداشت ها» (کرومبی). تعریف ها یا استدلال درست نیست، بلکه باید بگوییم اظهارات یا قضایا (راس، PTT27). «نظریه ها» در برابر «امور واقع» (مورفی، رُز، تردنیک) به آن نزدیک است. بهتر از همه «قلمرو عقل» است (جوت). اینکه عین همین کلمه اندکی بعد در یکی دیگر از معانی متعددش به کار می رود، نباید مایه ی دردسرِ ما شود، اندکی بعد در یکی دیگر از معانی متعددش به کار می رود، نباید مایه ی دردسرِ ما شود، واژه را فقط پس از مطالعه ی جمهوری ۱۸–۵۰۶ می توان دریافت.)

چیزی بود که، بیش از هر چیز دیگری، حقیقتِ مسلّم به نظر می رسید، و بررسی نتایج آن مقدمه؛ و مقدمهی مورد نظر او، قبول و جود صور و تأثیر علّی آنها بود، یعنی آنها را چیزی می دانست که اعیانِ محسوس ویژگی هایشان را از آنها می گیرند. ۱۷ او از این سخن خرسند بود، اگر چه نمی خواست نحوه ی تأثیر آنها را مشخص کند، و معلوم دارد که آیا آنها از راه حضور اثر می گذارند یا از راه بهره مندی یا از راهی دیگر. ۲۲ از آنجا که او در میان دوستانی قرار دارند که این مقدمه را به طور کامل قبول دارند (۶۵۹) لازم نیست آزمایش های تکمیلی را به پایان برد، او همچنین به توصیف می پردازد (۲ ۲ ۲ ۲ ۱۰ ۱ ۲ ۲ ۱۰ ۱۰ ۳ ساده ترین

۳۷. ان در هیپیاس بزرگ، τω καλω παντα τα καλα καλα: ۱۰۰ طیبیاس بزرگ، τω καλω παντα τα καλα καλα: ۱۰۰ طیبیاس بزرگ، αρ ουν ου και τα καλα παντα τω καλω εστι καλα: ۲۸۷ استمرار اندیشه ی سقراطی و افلاطونی را نشان می دهند. درباره ی حالت مفعولی ر.ک، ج ۱۳ ترجمه ی فارسی صص ۲۰۱ و بعد.

۷۲. ارسطو در مابعدالطبیعه ۹۹۱۵ و کون و فساد ۹ ۳۳۵۵ برای انتقاد از افلاطون به دلیل غفلت از علت فاعلی، آشکارا به این فراز اشاره می کند، و همانند بیانی که افلاطون در اینجا دارد آموزهی صود را به ۹۸۷۵ کمرده کرد (۹۸۷۵۳۱).

۷۳. آثار جدید درباره ی «روش فرضی» در فایدون فراوان است. به عنوان مقدمه ر.ک.

Robinson, *PED* ch. IX, Hackforth, *Ph.* 136-46, Bluck, *Phron*. 1957, Huby, *Phron*. 1959, Sayre, *PAM* 3-40, Matthews, *P.'s E.* 29-33.

انتخاب در بین این تفسیرها مشکل است، اما به عقیده ی من بیان هکفورت روشن است، مقایسه ی او با منون (که دیگران خیلی مختصرتر برگزار کردهاند) در فهم مطلب سودمند است. سهم ارزشمند هوبی نیز این است که این روش را با توصیه ی پیشین سیمیاس مرتبط می سازد؛ سیمیاس گفت (۸۵۵-۵): لازم است «از دیگران یاد بگیریم یا خودمان کشف کنیم که اشیاء چگونه هستند، و اگر این کار غیرممکن باشد [همان طور سقراط گفت: با روشهای فیلسوفان طبیعی نه می توانست به کشف علت ها موفق شود و نه آنها را از کس دیگری یاد می گرفت، طبیعی نه می توانست به کشف علت ها موفق شود و نه آنها را از کس دیگری یاد می گرفت، نظر بگیریم که باید کل زندگی خود را بر روی آن محفوظ داریم». (اما همچنین ر.ک. 106-91).

توصیف «روش فرضی» او این است که حالت قیاسی دارد؛ و آنچه سقراط پشت سرنهاده است روشهای استقرایی بودهاند. اما استدلال استقرایی دقیقاً همان چیزی است که ارسطو به سقراط نسبت می دهد. آیا افلاطون در اینجا بر خلاف او گام برمی دارد؟ به احتمال زیاد آری، اما (۱) در محاوراتی هم که سقراطی بودن آنها مبرهن است، هرچند درسهایی در خصوص اخذ نتیجهی کلی از عدهای نمونههای جزیی (یا به دست آوردن یک جنس از تعدادی از انواع جزیی) و جود دارد، این فرض هم به چشم می خورد که صورت کلی و جود دارد، و نمونه های جزیی هستی خویش را وامدار آن هستند؛ و ما در پی تعریف آن هستیم، نه در صددِ اثباتش؛ (ب) استقرا و قياس يكديگر را نفي نمي كنند، بلكه دو مرحلهي یک جریان محسوب می شوند. مقدمه ی اولیه را به طور تصادفی برنمی گزینند، بلكه به اين دليل انتخاب ميكنند كه آن را متقن مي دانند، و اگر اين اتقان از تجربه دست نیامده است پس از کجا حاصل شده است، خواه به استدلال استقرایی به طور روشن و صورت بندی شده اذعان بکنیم یا نه؟ استقراهای خود سقراط از نوع مقدماتی هستند، و شاید بهتر این باشد که آن را استدلال از روی تمثیل بنامیم ۲۴ سیر صعودی از جزییات به سوی صور را به طور کامل در میهمانی (ص ۲۸۳ پس از این) ملاحظه می کنیم. همان طور که برنت (دربارهی ۱۰۰a۳) می گوید، تأکید افلاطون بر روی قیاس را شاید بتوان معلول دلبستگی او به هندسه و تسری شیوه های آن به ورای حوزه ی ریاضیات دانست.۷۵

صور حلولی . سقراط در ۱۰۲۵ می گوید: علاوه بر صورت متعالی («خودِ بلندی»)، «بلندیای» نیز «در ما» هست که همانند مشابهِ خارجیاش هرگز

۷۴. درباره استقرایا تمثیل سقراطی ر.ک. ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، صص ۲۰۳ ـ ۱۹۵، به ویژه نقل قول دوم از راس در ص ۴۲۸.

۷۵. دربارهی این دلبستگی ر.ک. صص ۷۲ و بعد، صص ۱۵۶ و بعد، پیش از این.

نمی تواند چیزی جز بلند باشد (۱۰۲d-e)، اگرچه افراد جزیی می توانند، با پذیرفتن صورت متقابل، کوتاه نیز باشند ۷۶ (زیرا این مفاهیم نسبی هستند). آیا این صور حلولی طبقهی و جودی ممتازی هستند، یا فقط همان صور مورد بحث هستند که وارد جزییات شدهاند؟ اگرچه هر دو طرف با مشکلاتی رو به روست، تردید جدّی در صحت شق دوم و جود ندارد. ۷۷ از محاورهی لوسیس (۲۱۷d، ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، ص ۲۵۳) به بعد حضور صور، و دارابودن أنها، برای توجیه کیفیتهای افراد جزیی ضرورت پیدا کرده است. هکفورت آنها را موجودات خاصی دانست؛ او برای صور خارجی از حرف بزرگ استفاده می کند وبرای صور حلولی از حرف کوچک، اما در توصیف صور حلولی می گوید: «صفاتی که... می تواند به اشیاء انضمامی [عملاً نزدیک شود و در کنار آنها قرار گیرد» (Ph. 150 n.1) . ایرانیکها از خود اوست. اما اگر این صورتها می توانند (در حالی که ظاهراً لازم نیست!) به اشیاء انضمامی نزدیک شوند، بایستی در بیرون آن قرار گیرند. بلاک نیز که کیفیتهای حلولی را جدا میسازد و به منزلهی روگوفتهای (ایرانیک از خود اوست) صور در نظر می گیرد، اعتراض جدى ترى بريكى دانستن آنها با صور وارد مىسازد؛ اعتراض او اين است كه افلاطون دربارهی آنها می گوید «یا می گریزند یا نابود می شوند»، و ما می دانیم صورت نمی تواند نابود شود. اگر این سخن عجیب است، تکثیر موجودات (و آن

۷۶. این نکته نیز درباره ی یک فرد که کیفیتهای متضادی را نشان می دهددد ر محاورات سقراطی آمده است و شاید نکته ای سقراطی بوده است. مقایسه کنید با هیپیاس بزرگ، ۲۸۹e و نگاه کنید به ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، صص ۲۹۸ و بعد.

۷۷. دی. اوبرین در .CQ 1967, 201 و سورت حلولی» اینگونه می گوید. به عقیده ی او «صورت حلولی» اصطلاح گمراه کننده ای است، اما به آسانی نمی توان بر آنچه که خود افلاطون au و تعدیم از au می نامد، اسمِ دیگری گذاشت. او در ص ۲۰۱ یادداشت ۱، فیهرستی از پژوهشگرانی را عرضه می دارد که صورت های حلولی را طبقه ای ممتاز دانسته اند.

هم افزودن طبقه ای از «موجودات میانی»؟) بدون عرضه تبیین کافی عجیب تر از آن است. شاید سخن گفتن از «حضور یا اتحاد صورت برای دادن کیفیتش به یک شیء جزیی (۱۰۰d) به نظر آید، اما اگر فرض نکنیم که ۲۸ خود صورت در آن شیء حضور می یابد، این سخن کاملاً بی معنی خواهد بود. دوگانگی «خود صور» (یا «صور طبیعی» ۱۰۳۵۵) و «صور موجود در ما» (یا اشیاء انضمامی دیگر) در مرحله ی بعدی استدلال اهمیت زیادی می یابد، اما در محاورات دیگر مطرح نشده است.

پارمنیدس ۱۳۰b (که غالباً به منزلهی نمونهی دیگری در نظر میگیرند) فقط به ذکر تمایز معروف میان صور و جزییات میپردازد؛ پارمنیدس میگوید: «تمایزی که شما میگویید این است که در یک طرف خود صورتها قرار دارند و در طرف دیگر چیزهایی که در آن سهیم هستند». تبیینی را که به دنبال آن میآید فقط می توان تبیینی از این طبقه بندی ثنایی دانست، و «شباهتی که ما داریم» متناظر است با کیفیت تقریبی میان دو تکه چوب ظاهراً برابر ؛ و در آنجا هیچ

۱۸۷. بلاک، Ph. 17E., 192. وردنیوس (.1958, 232E) که علیه هکفورت و بلاک استدلال می کند به این نکته اشاره نمی کند. ولاستوس نیز معتقد است صود و ویژگی های حلولی «از وجودی متمایز برخوردار هستند» (Pl. 1, 139). تصور خود من (بر خلاف اکثر مفسران) این است که، اگر مثال نظامی افلاطون را دنبال کنیم، او تمام شقوق منطقی را در نظر می گیرد، بدون اینکه از ما بخواهد نابودی صودتی را مفروض بداریم. به علاوه، ذکر هر دو طرف این امتیاز را دارد که هر دو در مورد جوهر طبیعی ای چون برف، که بعداً ذکرش به میان می آید، کاربرد دارد. در ضمن، لازم است اشتباهی را که در استدلال ولاستوس نهفته است اصلاح کنم، آنجا که در ۱۴۲ می گوید صودت نیازی ندارد که در نمونه ها تحقق یابد. سخن گفتن از «صودت شهر آدمانی»، بنا به دیدگاه افلاطون، بی معنی است. صودتی برای شهر هست که هر شهری (مانند هر نمونه ای از هر صودتی ، به طور ناقص) نمونه ی آن است. درباره ی صودت یک هزار ضلعی Chiliagon ، باید بگوییم هیچ دلیلی وجود ندارد که چنین چیزی به ذهن افلاطون رسیده است.

رایحه ی مرتبه ی هستی شناختی سومی و جود ندارد. در این محاوره می گوید «بلندی در ما» فقط بلند است، به هیچ و جه نمی تواند چیزی را از طرق مقابلش (کوتاهی) بپذیرد، و بنابراین (می توان گفت) به هیچ و جه ناقص نیست. اما تصور راس این است که خود کیفیتهای حلولی روگرفتهای ناقصی هستند؛ و ریست سال ها پس از او نوشته است بزرگی موجود در جزییات «دارای نوع ناقص هستی شناختی ای» است. سپس اضافه می کند: «سفیدی علت سفید بودن چیزهای جزیی سفید است؛ خود سفیدی در آن چیزهای سفید حضور ندارد.» ۱۹ اما فایدون می گوید هر صورتی با حضور در جزییات می تواند نقش علی خودش را ایفا کند.

با این قید که خود افلاطون هنوز نمی تواند در این مورد با روشنی کامل سخن بگوید، نزدیک ترین تقریر از اندیشه ی او در این مرحله را به قرار ذیل می توان عرضه داشت: سفیدی، صورتی است معقول (نه محسوس). ۸ این صورت، وقتی در شیء مادی ای (فی المثل در چهره ای) حلول می یابد، ترکیب آن بابدن، سفیدی محسوس را به وجود می آورد، این سفیدی تقلید ناقصی از صورت متعالی است، و تقلید یگانه راه انعکاس آن صورت از سوی اشیاء مادی است. چهره ای که هیچ وقت به طور کامل سفید نبوده است، می تواند با «دریافتِ» (فایدون عرف است، می تواند با «دریافتِ» (فایدون ای اسرخی به جای سفیدی، سرخ شود، اما سفیدی،

and P. 78) . راس، PTT30 ، ریست Philol. 1964, 221 and 223 . کورنفورد نیز می گوید (Philol. 1964, 221 and 223 ) بلندی در یک شخص «آزاد از هرگونه تغییر نیست». این سخن با آنچه که خود سقراط در P. فایدون می گوید کاملاً ناسازگار است. صاحبِ بلندی [شخص بلند] است که از تغییر بری نیست.

۸۰. مقایسه کنید با تقابل میان یک رنگ یا شکل و ذاتِ (ουσια) آن در کراتولوس ۴۲۳d-e نامگذار از ظاهر محسوس آنها تقلید نخواهد کرد این کار پیشه ی هنرمندان است بلکه سعی خواهد کرد این ذات نامحسوس را بیان کند. این ذات یکی از چیزهایی است که در تثایتتوس (۱۸۶b) می گوید فقط با عقل به دست می آید نه با حواس.

خواه «به خودی خود» در نظر گرفته شود یا در ما، همیشه خودش است و چیزی جز خودش نیست.

شاید بتوان گفت افلاطون تضمنات «حضور یا اتحادی صورت باشیء جزیبی را در اندیشه ی خودش کاملاً نپرورده است. خود او این موضع را در پارمنیدس موردانتقاد قرار می دهد، و بجاست به خاطر آوریم که سقراط در این محاوره در آخرین روز زندگی اش برای دوستان همدل خود سخن می گوید. معتقدات او را نباید با محک دقیق مسافر الیایی یا خود بانی مکتب الیایی ارزیابی کرد. همان طور که ارسطو به حق تشخیص داده است، ۸۱ نظریهی صور را به گونهای که در فایدون مطرح شده است جز با توسل به استعارهی شاعرانه نمی توان تبیین کرد. سخن گفتن از «نازایی روش شناختی آن برای دانش طبیعی» (ولاستوس، 1,164) نابجاست. سقراط در صدد کمک به دانشمندان نیست، بلکه می خواهد ایمان خودش و دوستانش را به جاودانگی روح مستحکم سازد. اما شاید بتوان گفت ارسطو بیشتر از آنچه که خودش قصیدِ اذعان دارد، از افلاطون تأثیر پذیرفته است. جوهر نظریهی ماده، صورت و شیء انضمامی (یا مركب، συνθετον) او در اينجا نهفته است، همراه با بازگشتي كه او به ديدگاهِ سقراطي صورتِ حلولي محض نشان مي دهد. اين نظريه به ويژه از پاسخي برمی خیزد که سقراط در ۱۰۳a-c ، با فرق گذاشتن میان خود اضداد و چیزهایی که آن اضداد را دارند، به معترض ناشناسی می دهد. ۸۲ اضداد هستند که

۸۱. مابعدالطبیعه ، ۹۹۱a ۲۰ فالباً به استعاره ی نظامی صود : «پیشروی کردن»، «در جای خود تثبیت شدن» یا «راه گریز پیش گرفتن» اشاره میکنند، و لاژم است با تارانت همدلی کنیم آنجا که از «خام ترین برداشت های مکانی»ای سخن می گوید که در این بیان هست ( هیپیاس بزرگ ، (lvii).

۸۲. توجه داشته باشید که خود اضداد هستند که در اشیا حضور مییابند، نه روگرفتهای آنها  $\alpha \nu \tau \alpha \in \mathcal{E} \kappa \in \mathcal{E} \omega$  و  $\mathcal{E} \kappa \in \mathcal{E} \omega \alpha$  اینهاست.

اضداد و ناسازگارها. آخرین گام در استدلال سقراط دارای پیچیدگی بیشتری است، و من به نوبه ی خود نمی توانم به طور دقیق مشخص کنم که افلاطون چه موقع از صرر سخن می گوید و چه موقع نه، و یا حتی اینکه آیا خود او از این موضوع تصور روشنی دارد یا نه. تردیدی نیست که اختلاف میان مفسران جدید او خیلی زیاد است، و یکی از متأخرین آنها به این نتیجه می رسد که «شیوه ی محتاطانه تر این است که درباره ی شأن و جودی دقیق مشابه های مختلف روح در این است که درباره ی شأن و جودی دقیق مشابه های مختلف روح در این استدلال، تعلیق حکم کنیم». \* متریباً تردیدی و جود ندارد که برف یا آتش ـ

۸۳. مابعدالطبیعه ۹-۱۰۶۹b۳، مقایسه کنید با کون و فساد ۳۲۹a ۲۴ و بعد. مقایسه ی این عبارات با υπομενον با υπομενον در فایدون ۱۰۲e۲.

۸۴. تی.ام. رابینسون، P.'s Psych. 29 . مقایسه کنید با سخن برنت دربارهی ۱۰۴b «همین عدم قطعیت است که تمام مشکلات این فقره را به وجود می آورد.

که سقراط در ۱۰۳۵ می گوید آنها نمی توانند ضد صورتی را که ذاتاً دارا هستند، بپذیرند ـ جوهرهای مادی هستند؛ <sup>۸۵</sup> و این نکته نیز به همان اندازه قطعی است که افلاطون وقتی بحث را در قالب عباراتی کلی جمع بندی می کند، از صورت های این جواهر سخن می گوید. (همان طور که راس در ص ۳۲ در تأویل ۵-۱۵ ما گفته است) به زبان صور می توان گفت: اگر صورتی [مثلاً برف] یکی از دو صورت متضاد [سردیا گرم] را همراه خودش به اندرون چیزی بیاورد که خود وارد می شود [در این مورد به برف محسوس و ملموس]، چنین چیزی هرگز ضد وارد می شود [در این مورد به برف محسوس و ملموس]، چنین چیزی هرگز ضد آن صورت را نمی پذیرد. در اینجا هیچ ناسازگاری ای وجود ندارد، ۶۸ و اگر صفات، هر چند نه جوهر مادی)، شاید تفسیر سخن او آسان تر بود. متأسفانه او مفات، هر چند نه جوهر مادی)، شاید تفسیر سخن او آسان تر بود. متأسفانه او گمان می کند که با افزودن مثال اعداد منظورش را واضح تر خواهد نمود (۶-۵ گمان می کند که با افزودن مثال اعداد منظورش را واضح تر خواهد نمود (۶-۵ سردگمی مفسرانش شده است. ۸۵ در هر حال منظور او از تمثیل عدد این است سردرگمی مفسرانش شده است. ۸۵ در هر حال منظور او از تمثیل عدد این است

εκεινον μορφην αει στανπερ η: همین است 1.70 همین عبارت 1.70 همین است 1.70 همین است 1.70 εχοντα τα εναντια در σεστι μεν ουκ εκεινο, εχει δε την 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.00 . 1.

۸۶. مفسران مرتب این سؤال مطرح می کنند که «آیا برف صورت است؟» آیا متناسب با بیان افلاطون نیست که بپرسیم «آیا صورتی برای برف و جود دارد؟»، به همان صورت که پارمنیدس افلاطون نیست که بپرسیم «آیا صورتی برای برف و جود دارد؟»، به همان صورت که پارمنیدس ۲۰۰۵ تا ۱۳۰۵ می پرسد آیا ۱۳۰۵ تا ۱۳۰۵ تا

که علاوه بر صفات عرضیای (صورتهایی) چون کوتاهی سیمیاس، صفاتی نیز هستند\_مانند سردی برف، گرمی آتش\_که موصوفهای آنها نمی توانند بدون از دست دادن هویتشان از آنها جدا شوند. ۸ برف، از آن جهت که برف است، اگرچه خودش ضد گرم نیست، وقتی گرما به آن نزدیک شد از بین می رود، مگر اینکه از سر راه برخیزد. روح بنا به تعریف چیزی است که زندگی را به تن مى بخشد. زندگى هميشه همراهِ آن است، يعنى از صفاتِ ذاتى آن است. بنابراين روح نمی تواند زندگی را از دست بدهد، و ضد آن، یعنی مرگ را بپذیرد، و در عین حال روح بودن خود را حفظ كند. روح ذاتاً مرگ ناپذير است، به همان صورت كه برف گرماناپذیر و سه ـ که ذاتاً فرد است ـ «زوجناپذیر» است. بنابر مثالهایی که آوردیم روح در هنگام نزدیک شدن مرگ یا می گریزد و یا نابود می شود. اما تمثیل ما كامل نيست، زيرابر خلاف اينكه هيچ دليلي وجود ندارد كه آنچه ذاتاً گرماناپذیر است نباید نابود شود، آنچه ذاتاً مرگناپذیر است نمی تواند از بین برود، زیرا مردن همان از بین رفتن است. بنابراین، نفس چون مرگناپذیر است، زوالناپذیر هم هست، و قیدِ «تا زمانی که وجود دارد» (۱۰۳e) در مورد آن قابل اطلاق نيست. ٨٩

۸۸. به زبان منطقی، یکی «مستلزم» دیگری است؛ اما افلاطون مسئله را بیشتر هستی شناختی می دانست تا منطقی. در واقع همین نکته است که استدلال او را با مشکلاتی مواجه می سازد.
 ۸۹. استراتون مشایی، در فقرهای که غالباً نقل می کنند (فی المثل: هکفورت 163 . Ph. 163)، استدلال کرده است که این قید را درباره ی روح نیز می توان به کار برد: «همان طور که آتش، تا زمانی که وجود دارد، غیر سرد است (متأسفانه واژهی αψυκτον دو پهلو است، هم بر غیر سرد اطلاق می شود، و هم بر سرماناپذیر)، روح نیز، تا زمانی که وجود دارد، مرگناپذیر است». نقطه ی قوت این استدلال به هیچ و جه بر من روشن نیست. وقتی که به کسی، به حق یا به ناحق، بقبولانیم که روح حکودانی، مرگناپذیر – است، او قبول کرده است که روح بیلیستی همیشه و جود دارد، نمی تواند سرد باشد، اما ما بر آن اساس آتش را خاموشی ناپذیر – آتش، تا زمانی که وجود دارد، نمی تواند سرد باشد، اما ما بر آن اساس آتش را خاموشی ناپذیر –

خواننده ی امروزی که با این همه به جاودانگی اش اطمینان کاملی احساس نمی کند، ۹۰ ممکن است حتی در مورد این استدلال نهایی از روی «علت کلی به و جود آمدن و از بین رفتن» نیز بگوید: افلاطون آن را تا حدودی به طور موقتی اقامه کرده است. سقراط تردید سیمیاس را به جامی داند، و به او سفارش می کند که درباره ی مقدمات استدلال، بیشتر تأمل کند. پس، آنها بر سرِ اصل مطلب، «محدودیت قوای بشری»، توافق کرده اند. توصیه ی خود سیمیاس بهترین توصیه بود (۸۵ c-d): آنجا که حصولِ یقین ممکن نیست، باید تبیینی را بپذیریم که، از دیدگاه بشری، کمتر آسیب پذیر است، و آن را همچون تخته پارههایی در نظر بگیریم که باید در دریای زندگی بر آنها تکیه کنیم. ۹۱ عبارت تکراری «از آنجا که جاودانگی روح معلوم گشته است» (۱۲۴۵، ۱۲۵)، فقط این معنی را می تواند جاودانگی روح معلوم گشته است» (۱۲۴۵، ۱۴۵)، فقط این معنی را می تواند برداشت اخلاقی است: «بر اساس آنچه گفتیم، تمام سعی خود را به کار گیرید تا بر پایه ی فضیلت و حکمت زندگی کنید؛ زیرا جایزهای که مورد نظر است ارزش بر پایه ی فضیلت و حکمت زندگی کنید؛ زیرا جایزهای که مورد نظر است ارزش زیادی دارد و امید ما نیز نیر ومند است» (۱۱۴۵، حاصل این سخن همان است زیادی دارد و امید ما نیز نیر ومند است» (۱۱۴۵). حاصل این سخن همان است

نمینامیم. آیا دو پهلو بودن واژهی αψυκτον، که واژهی αθανατον فاقدش است، موجب گمراهی استراتون شده است؟ (دربارهی استدلال استراتون همچنین نگاه کنید به اربسه در . Phron. 1969, 98ff ) آرچر هیند استدلالِ افلاطون را با روشنی تمام در فایدون ۱۱۶ (دربارهی ۱۰۶۵ – ۱۰۵۵) تلخیص کرده است.

۹۰. شاید او نیز به اندازه ی سیسرون (Tusc. 1, 11, 24) پیش رود: «در هر حال، وقتی میخوانم تصدیق میکنم، اما وقتی کتاب را می بندم و خودم درباره جاودانگیِ روح به اندیشه می پردازم، همه ی تصدیق هایم از بین می روند.»

وجود دارد، کا Diés, Autour de P. 443. با وجود اظهارات یقینی تری که وجود دارد، این مورد ر. کا گفتنی تری که وجود دارد، با وجود اظهارات یقینی تری که وجود دارد، و تعداره بر پایه ی امید استوار است:  $\epsilon \lambda \pi u$   $\epsilon \iota \nu \alpha u$ ,  $\pi o \lambda \lambda \eta$   $\epsilon \lambda \pi u$   $\epsilon \lambda \pi u$   $\epsilon \iota \nu \alpha u$  اصل محاوره بر پایه ی امید استوار است:  $\epsilon \lambda \pi u$   $\epsilon \iota \nu \alpha u$   $\epsilon \iota \nu \alpha$ 

صور در فایدون. خود صور و رابطهی آنها با جزیبات، از بسیاری جهات، همان است که در محاوراتِ به اصطلاح سقراطی ملاحظه کردیم. صور وجود دارند و تغییرناپذیر هستند، در چیزها قرار گرفتهاند، و ویژگیهای جزییات از آنها ناشی می شوند (اثوتوفرون، ج۱۳ ترجمهی فارسی، صص ۱۹۶ و بعد)، یا «باعث می شوند» که جزییات ویژگی های خودشان را داشته باشند (هیپیاس بزرگ ۹ ۳۰۰a)، یعنی با حضورشان ( لوسیس ۲۱۷d-e ، س۲۲۲ ج۱۳ ؛ هیپیاس بزرگ۲۹۴a,c) يا با اتحادشان (هيپياس بزرگ، ۲۰۰a ۱۰). اشياء آنها را «دارند» ( لوسیس ۲۱۷e ، هیپیاس بزرگ ۲۰۰۵) یا از آنها «بهرهمند هستند» (گرگیاس ، ۴۶۷)، یا آنها به اشیا افزوده می شوند (هیپیاس بزرگ۲۹۲d). واژه ی پارادیگمابه کار نمی رود، اما صور الگوهایی هستند ـ نه به معنی محدود معیاری برای بازشناسی، که در انوتوفرون (ص ۲۰۱، ج ۱۳ ترجمه فارسی) آمده است\_ که به عنوان سرمشقهای کاملی عمل می کنند، و جزییات در این جهان، با توفیق ناتمامی، سعی میکنند خود را به آنها شبیه سازند. این سخن بدعت بزرگی است که ارسطو و کسان زیادی پس از وی، آن را واقعاً اعتراض پذیر می دانند. اينطور نيست كه صور فقط در اشيا تحقق داشته باشند و جيستي آنها رابا حضورشان، یا اتحادشان، «یا هر راه ممکن دیگری» به آنها ببخشند؛ صور به صورت جداگانه و «فی نفسه» نیز تحقق دارند. ۹۲ و جود به دو مقوله تقسیم

91. برخی ها در این سخن ارسطو که افلاطون و پیروان او صورت ها را از جزییات «جدا کردند» (مابعدالطبیعه، ۱۰۷۸ ۱۳)، مناقشه کرده اند (متأخرترین آنها، اِبِرت است در ۱۰۷۸ ۱۳ که سخه الطبیعه، ۱۰۷۸ ۱۳ مناقشه کرده اند (متأخرترین آنها، اِبِرت است در Mein. میکنند، (Mein. میکند که به عقیده او ۱۳۰۸ ۱۳۰۸ عتراف میکند که به عقیده او ۱۳۰۸ عتراف میکند که به عقیده او χωρις μεν ειδη αυτα αττα χωρις δε τα

می شود: و جود محسوس و فانی، و در برابر آن و جود نامحسوس و جاودانی، که الهی نیز نامیده می شود (۸۰۵،۷۹۵). صور به دسته ی دوم تعلق دارند، با عقل ادراک می شوند نه با حس، جاودانی و تغییرناپذیر هستند، بسیط و یک شکل هستند، و واژه ی «هستی» را فقط بر قلمر و آنها به طور شایسته می توان به کار برد (۷۸d).

سخنان افلاطون هنوز، دربارهی حدود عالم صور، مبهم است؛ و نمی توان مشخص کرد که آیا او حاضر است، آنگونه که در جمهوری عمل کرده است، بگوید: «شیوهی ما این است که» برای هر دستهای از چیزها صورتی را به همین نام «وضع کنیم». (اما، مقایسه کنید با ج ۱۵ ترجمهی فارسی، فصل ۱۴، قسمت (ب)، (i) (قلمرو آموزه). در فايدون صورت هاى كيفيت هاى محسوس و کیفیت های اخلاقی، نسبت ها و اعداد ـ بزرگی، برابری، زندگی (۱۰۶d)، سلامتی، نیرومندی، عدالت، دینداری، و سهرابه صراحت قبول می کند، و به عنوان یک قاعده ی کلی می گوید: «هر چیزی را که مُهر «خود واقعیت» رابر آن بزنیم» (۷۵d) و «واقعیتی که هر چیزناشی از حوس را به آن ارجاع دهیم» (۷۶d). ۲۶ سخن اخیر بی تردید به آموزه ی جمهوری شباهت دارد، ولى نمى توان كاملاً مطمئن بود. همان طور كه خود افلاطون بعدها متوجه شد، وقتى به طور جدى بخواهيم حدود آن را مشخص كنيم، به مشكلاتي برمی خوریم. سقراط در پارمنیدس (۱۳۰b-c)، درباره ی وجود صورتهای جداگانهای برای آتش و آب، ابراز تردید می کند؛ و اگرچه به عقیده ی من استدلالی که در اینجا هست صورت های برف و آتش را نیز مانند نمونه های

۹۳. نگاه کنید: ۱۰۴۵۵-۶،۱۰۰۵،۷۶۵،۷۵۲-۱،۰۱۰ راس می گوید (۲۲۱۵۰) «در فایدون به مثل جواهر (همانند خود حیوان) اشارهای نشده است». از این سخن بر می آید که صورتی برای برف یا آتش ذکر نشده است، اگرچه نقل ۵-۱۰۵۵ از سوی او در ص ۳۲ این برداشت را با تردید مواجه می سازد.

طبیعی آنها مفروض می گیرد، این مسئله هنوز توجه افلاطون را به خودش جلب نکرده بود. نکتهی مهم این است که بایستی «صورت کاملاً مستقلی برای زیبایی و خوبی و دیگر چیزهای همانند آنها» (پارمنیدس، همانجا) وجود داشته باشد. این آموزه هرگز نشانه های سقراطی خود را از دست نداده است.

هر صورتی، خواه در جزییات متجلی شود یا در هستی مستقل خویش لحاظ شود، به خودی خود دارای کیفیاتی است که به نمونههایش می بخشد (۱۰۲d-e)، برداشتی که پیش از این نیز مطرح شده بود. ۲۰ بیان افلاطون در این مورد بی تردید مبهم است، به ویژه آنگاه که سخنان او را در خصوص صفات نسبی در نظر بگیریم: وقتی می گوییم «بزرگی بزرگ است»، این وسوسه در شنونده ایجاد می شوند که «چقدر بزرگ ی، درکِ بزرگی کامل واقعاً مشکل است شنونده ایجاد می شوند که «چقدر بزرگ ی»، درکِ بزرگی کامل واقعاً مشکل است مشاید، مگر اینکه بگوییم اصلاً نباید آن را کیفیتی محسوس به حساب آوریم بزرگی کامل یکی از نسبتهای معقولِ جهانِ الهی و نامتغیر است. ممکن است مطالبی که در میهمانی و فایدروس می آیند، برای فهم برداشت افلاطون از این امور سودمند باشند؛ و بر رسی مشکلاتِ «حمل بر خویشتن» را می توان تا جمهوری به تعویق انداخت، محاورهای که خود افلاطون در آن به مشکلات فوق بی می برد.

آیاروح صورت است ۹۵۴ در این مورد نیز مباحثات زیادی صورت گرفته است.

۹۴. ر.ک. ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، ص۲۰۳؛ و ص ۲۵ کتاب حاضر.

۹۵. در این موردنیز سؤال را معمولاً به صورت بالا مطرح می کنند و نه به این طرز شگفت که: «آیا صورتی برای روح هست؟» اما، نظر آرچر - هیند (Ph. 116) این است که باید صورتی برای روح بوده باشد، هر چند چنین چیزی «یک هیولای مابعدالطبیعی» خواهد بود. او نمی گوید چرا، ولی شاید به این دلیل که خود روح به همان جهان ازلی ای تعلق دارد که صور . در هر حال، تردیدی ندارم که افلاطون هرگز به چنین صورتی معتقد نبوده است.

هکفورت می گوید افلاطون فقط برای خاطر استدلالش، روح را صورتی حلولی تلقى كرد، و پيش از اتمام محاوره نظر خودش را عوض كرد و آن را موضوعي دانست که دارای صورت است. نظر کیت Keyt این است که «افلاطون طوری از روح سخن می گوید که گویی صورتی حلولی است. (لازم نیست به طور اکیدتر بگوییم او به صورت بودن روح معتقد بود.)» برنت پیش تر از آنها گفته است: «سخنی نیست که بر صورت بودن خود روح دلالت کند... و نیازی هم برای چنین فرضی و جود ندارد»؛ او استدلالی در تأیید نظرش اقامه نکرده است. به عقیده ی من افلاطون هرگز روح را خواه به صورت فردی یا بر روی هم - صورت تلقى نكرده است. زيرا فقط يك چيز، يعنى روح، هست كه مى داند. صور دانسته مى شوند، آنها علم ندارند. ٩٠ افلاطون، بعدها، در سوفسطايي ، استدلال خواهد کرد (یا دست کم تفسیر من این است) که عقل، و بنابراین زندگی و روح، باید بخشى از واقعيت باشد به همان اندازه كه صور نامتحرك بخشى از آن هستند، و هرچند افكار او در اين مورد هنوز تكامل نيافته است، فايدون با اين برداشت تعارض ندارد. سعی کردهام در خلاصهای که از محاوره عرضه کردم، این نکته را روشن سازم، و اگر کسی خواهان استدلال باشد، تصور میکنم بیانِ جی. شیلر كاملاً قانع كننده است. ٧٠

ما باید به آنچه که افلاطون می گوید بسنده کنیم: صور، نامریی، جاودانی، ثابت، الهی هستند. روح نیز نامریی است، و وقتی تن را پشت سر نهاد واقعی ترین

۹۶. نکته ای که از مطالعه ی کتاب ام. لاندمان ۱۵ , 2.f. Phil. Forsch. 1956, به ذهن من رسید. دانستن شباهت یافتن است (امپدوکلس، و در افلاطون، جمهوری ۵۰۰ م ۱۵ ترجمه ی فارسی، و تیمایوس ۴۷۵)، که با «خویشاوندی» پسوخه با صور سازگار است.

۹۷. رک به مقاله ی او در Phron. 1967 و منابع دیگر درباره ی این فقره عبارتند از: Hackforth, Ph. 162 and 165; Keyt; Phron 1963, 169; Burnet, Ph. 123; Plato, soph. 248e.

حالت را به خودش می گیرد و از راه فعالیتِ (عقلانی) خودش به دیدار آنها نایل می شود. بنابراین روح نیز به قلمرو هستی واقعی تعلق دارد، و «شبیه» صور و «خویشاوند آنها» است (۷۸c -۸۰b).

اسطوده اکثر ویراستاران اهمیت ناچیزی به این قطعه ی عالی تخیلی داده اند، اگرچه رابین تفسیر کاملی از آن عرضه کرده است. ۱۹ افلاطون با ترکیب عناصر سنتی از هومر، آموزگاران تلهتای [سیر و سلوک]، و معتقدات عامه، و نظریات علمی ایونی و فیثاغوری، تصویر شگفت انگیزی از عالم تحت الارض، و بلکه از کل جغرافیای بیرونی و درونیِ زمین، ترسیم کرده است. شیوه ی بی نظیرِ او در ترسیم رودخانههای زیرزمینی که در روی زمین نیز ظاهر می شوند ۱۹ این حقیقت را تأیید می کند که برخی از آنها هم وجود واقعی داشته اند و هم وجود اساطیری. آخِرون، رودخانه ی فرعیِ آن، یعنی کوکوتوس، و دریاچه ی آخِروس که اینها از آن سرچشمه می گیرند، در اپیروس Epirus قرار دارند، استوکس در آرکادیا پر آبی بود، نقش ثانوی و اسطوره ای داشت و رودخانه ای بود که خارون Charon پر آبی بود، نقش ثانوی و اسطوره ای داشت و رودخانه ای بود که خارون داردی وریفیلگتون ۱۰۰ (اعتقاد عامه بر این بود اوکیانوس در دور کره ی زمین جریان دارد)

۹۸. به همین دلیل آن را به صورت مشبع تر و با یادداشت هایی چند تلخیص کردم. حتی فروتیژه Frutiger \_ که کتابی درباره ی اسطوره های افلاطون نوشته است \_ نیز علاقه ای به محتوای آن نشان نداده است. اما گزارش رابین واقعاً خواندنی است.

۹۹. رابین انتر اندی و جود ندارد که فقط داخلی یا خارجی باشد.» هکفورث بر اثر غفلت از عبارت ۱۱۲e۸-۱۱۲e تحریف غفلت از عبارت αλλων και δη και توصیف آخِرون را در ۱۱۳a استریف کرده است. این رودخانه «در دشت ها و نیز در زیر زمین جریان دارد».

٠١٠. «مشتعل با آتش.» ميلتون (P/II, 577-81) معانى اسمها را به صورت دقيق آورده است.

کاملاً حالت اسطورهای داشتند، و حتی افلاطون به پوریفلِگِتون نیز نقشی طبیعی می دهد و آن را در فوران آتشفشان ها دخیل می داند.

افلاطون در ۱۰۹۵ عنصر آسمانی ای را معرفی می کند که ماده ی تنفسی موجودات نیکبختی است که در سطح واقعی زمین زندگی می کنند، این عنصر را «معمولاً آیثر either [=اثیر] می نامند». این از سخن یک طرف با این عقایدِ شایع مرتبط است که اثیر هم جوهری الهی است و هم جوهر روح بشر است که در هنگام مرگ به آن خواهد پیوست؛ و از طرف دیگر با سخنانی رابطه دارد که به صورت آموزه ی علمی عنصر پنجم درآمد، و افلاطون یحتمل در اواخر عمر از آن اقتباس کرد، و ارسطو آن را کاملاً مستدل ساخت. ۱۰۰ وقتی از شارحان افلاطون می پرسیم «آیا او این اسطوره را به چشم تخیل می نگرد یا به دیده ی واقعیت؟» پاسخهای استواری عرضه نمی دارند. اولاً، کل اسطوره یک پارچه نیست، و ثانیاً، در زمان افلاطون مرز مشخصی میان اسطوره (یا باورِ دینی) و حقیقت علمی وجود نداشت. نباید آن را حاصل تخیل شاعرانه بدانیم، رابین در این مورد

«برعکس، این اقدام خیلی جدی است، زیرا به یک مسئلهی فیزیکی، راه حلی عرضه کرد که با آنچه کیهانشناسهای طبیعتگرا گفته بودند، فرق داشت، و از طرف دیگر توصیف کاملی برای امور جغرافیایی ارائه داد.»

اما، هموطن او چند سال بعد نوشت:

«به زور می شود باور کرد که خصوصیت اسطورهای این قطعه را می توان انکار کرد.»

دست کم می توان گفت افلاطون جزیبات اسطوره را با چنان تفصیلی آورده است که برای درس آخرت شناسی لزومی نداشت. تندبادهای ۱۱۲b، مسیر

۱۰۱. دربارهی عقاید رایج در خصوص آیتر ر.ک. ج ۵ ترجمهی فارسی فصل های ۱۳ و ۱۴.

رودخانه ها، و محل هایی در تارتاروس که آنها از آن سرچشمه می گیرند و دوباره به آن ملحق می شوند، هیچ نقشی در سرنوشت ارواح ندارند. ۲۰۰۰ برای این منظور نکاتی که از گرگیاس بازگو می کند، کفایت می کرد: داوریِ پس از مرگ، تقاطع ها، و سرنوشت های ناهمسانِ تبه کارانِ علاج ناپذیر، گنه کاران علاج پذیر، انسان های خوب یا فیلسوفان به علاوه، ارسطو توصیف افلاطون از رودخانه ها و دریاها را به دیده ی نظریه ی جدی علمی می نگرد و مورد نقادی قرار می دهد (کاینات جو ۳۵۵ ۳۵ و بعد). می توان آن را، همانند فروتیژه، بی محتوا و سطحی خواند و کنار گذاشت، اما لزومی برای این کار وجود ندارد. ۲۰۰۰ فریدلندر (۲۹ یا ۱۹ می به مثابه صفحه ای مقعّر (ج ۴ ترجمه ی فارسی ۱۱۹) با فرضیه ی اخیرتر در خصوص کروی بودنِ آن می داند. ۲۰۰۱ هیچ مانعی در برابر این فرضیه ی اخیرتر در خصوص کروی بودنِ آن می داند. ۲۰۰۱ هیچ مانعی در برابر این منخن وجود ندارد که افلاطون مفهوم زندگی در یک گودال را برای اشاره به تقابل مسخن وجود ندارد که افلاطون مفهوم زندگی در یک گودال را برای اشاره به تقابل کاملاً افلاطونی میان ادراکات تاریک و فریبنده ی ما در این زندگی و مشاهده ی مستقیم واقعیت از سوی ارواح مجرد در عالم بالاتر، به کار برده است یعنی برای

۱۰۲. در واقع، همان طور که فریدلندر (I, 261) میگوید، دست کم داوری و سرنوشت روح به صورت سطحی به آنها ارتباط می یابد.

۱۰۳. (موضعی که فروتیژه در M.de P. 61f. اتخاذ کرده است.) بدین ترتیب فریدلندر، ۱۰۳ میگوید: «همان طور که ارسطو در مبحث کائنات جوِّ خویش آن نظریه را به اندازه ای جدی گرفت که قابل ابطال دانست، ما نیز باید برای آن، در میان دانش طبیعی افلاطون، جایگاهی در نظر بگیریم.» کاری که هکفورت (Ph. 180) انجام می دهد، یعنی گفتن اینکه چون اسم تارتاروس از اسطوره گرفته شده است، نه خود آن «واقعی» است و نه رودهایی که از آن منشعب می شوند و به آن می پیوندند، به منزله ی کم مایه کردنِ مسئله است. دست کم ظاهرِ امر این است که افلاطون می خواهد مبنایی علمی برای اسطوره شناسی های کهن فراهم آورد.

۱۰۴. دربارهی دیدگاههای مربوط به کروی نبودن آن، نگاه کنید به ص ۲۱۶ یادداشت ۲۰ بالا.

مقابلهی متعلقات متغیر ادراک حسی و باور با صورت های نامتغیری که متعلق دانش هستند. ۱۰۵ اسطوره های افلاطونی، واحد های به هم بافته ی ظریفی هستند که سوا کردنِ تار و پود آنها ممکن است به تباه شدن شان منجر شود. می توان گفت فریدلندر تا آنجا که باید، پیش رفته است، و یقیناً تصویر روشنی از دو خط فکری اصلی ای را به دست داده است که در این اسطوره و جود دارد: خط فکری طبیعی و خط فکری آخرت شناختی.

اشارههای خود افلاطون را می توان بر اساس دلبستگی های فردی تفسیر کرد. سقراط نمی تواند آنچه را درباره ی زمین آموخته است اثبات کند ، فقط آن را به گونه ای که «معتقد است» (πεπεισμαι, ۱۰ Ad-e) توصیف خواهد کرد. به عقیده ی فریدلندر (۲۶۵،۱) ، افلاطون در اینجا و دیگر جاها «بر روی» ماهیت علمی قسمت اول گزارش خویش «تأکید می کند» ، در حالی که دیگر منتقدان بر ناممکن بودنِ اقامه ی برهان اهمیت بیشتری می دهند. جمع بندی کل اسطوره ، اگر چه با ترکیب بسیار زشتی صورت می گیرد ، ممکن است پرتو بیشتری بر مطلب بیافکند (۱۱۴d):

تأکیدبر روی اینکه حقیقت امر درست به گونه ای است که من توصیف کردم در شأن انسان خردمند نیست؛ اما شایسته است بگوییم ـ چون جاودانگی روح به اثبات رسیده است ـ این جریان یا جریانی مشابه آن درباره ی ارواح ما و جایگاه های آنها واقعیت دارد، و بجاست کسی که همچون ما فکر می کند برای آن سرمایه گذاری کند بجاست کسی که همچون ما فکر می کند برای آن سرمایه گذاری کند بجاست، و هرکسی باید

۱۰۵. «اگر این لایه را که ساخته ی تخیلِ صورت زدهی افلاطون است، کنار بزنیم، تصویر جهانشناختی جامعی باقی می ماند» (ترجمه ی من از فریدلندر، ۱۹۲۸، ۱،۲۴۶، ویرایش انگلیسی، ۲۴۴،۱، ۲۶۴،۱).

اینگونه چیزها را، به اصطلاح، مانند افسونی بر خود تلقین کند. به همین دلیل است که من داستان خودم را با چنین تفصیلی بیان کردم.

همانطور که خود او در جمله ی بعد می گوید کلِ نتیجه ی اخلاقی داستان این است که اگر در طول زندگی از لذت ها و زیورهای جسمانی اجتناب کرده ایم و روح خود را به زیورهای ویژه ی آن، یعنی خویشتن داری، عدالت، شجاعت، آزادی و حقیقت، آراسته ایم، لازم نیست نگرانِ آینده ی آن باشیم. استعاره ی «با افسون دور ساختنِ» ترسها پیشتر (۷۷e) به کار رفته است، و با زبان دینی ای که بخش اصلی محاوره را تشکیل می دهد، سازگار است.

نتیجه. نظر دیگران هرچه باشد، ۱۰۷ موضوع فایدون جاودانگی روح است، و همین طور سعادت اخروی حکیمان و خوبان. خود آموزه ی صور (که افلاطون آن را بدون هیچ استدلالی مسلم می گیرد، ۶۵d) و نظریه ی تذکر، فرع بر این موضوع هستند، و نیاز به مراقبت جدی از نفس نیز چیزی جزیکی از نتایج مهم

-> ۱۰۶ د المی مستوره که به طور تحت اللفظی این معنی غیر عجیب را می رساند که این اعتقاد برای کسی که آن را درست می داند درست است. رابین این سخن را به جاودانگی روح مربوط می داند، و ممکن است حق با او باشد. به طور کلی، متر جمان از ترجمه ی این کلمات طفره می روند، و ویراستاران آنها را نادیده می گیرند، اگر چه بلاک یا دداشتی بر آن نوشته است.

۱۰۷. هکفورت، Ph. 3: هدف محاوره «البته [!] اثبات جاودانگی روح نیست... پرداختن خراج تحسین به دوست و استادِ محبوب نیست، شرح و نشر آموزهای مابعدالطبیعی نیست...»

آرچر هیند، x: «اثبات جاودانگی روح نه هدف آشکار محاوره است و نه مهمترین نیجهی فلسفی آن.». به عقیده ی جی. پی. آنتون (Arethusa, 1968) «موضوع اصلی» نه جاودانگی روح است و نه صود ، بلکه چیزی نیست جز «اثبات و جودی آرمانِ افلاطونی درباره ی زندگی خوب.»

این مبحث نیست (۱۰۷c). افلاطون برای معتقد ساختن ما به آن، از هر راه ممکنی وارد می شود، و همان طور که اولومپیودور وس ۱۰۸ می گوید، مخصوصاً از دو راه: «یکی راه اسطورهای و اورفهای، و دیگری راه دیالکتیکی و فلسفی». ناکافی بودن (البته از دیدگاه امروزی) و «بیگانگی» استدلال او همیشه مانع از تفسير مشخصي مي شود. مطالعهي متون موجود نشان مي دهد كه چگونه یژوهشگرانی که توانمندی یکسانی دارند دربارهی استدلالها اختلاف می ورزند، زیرا شیره های اندیشه ی ما به گونهای دیگر است. در شیره ی تفکر افلاطونی، منطق و فلسفه \_ که هنوز در مرحلهی مقدماتی قرار دارند \_ به هیچ وجه برای خاطر خودشان مورد بررسی قرار نمی گیرند، بلکه بایستی آنها را از لابلای هستی شناسی، نظریهی علیّت، نصیحت و توصیه ها استخراج کرد. به ندرت مى توان اثرى فلسفى يافت كه اين تحقيق خسته كننده را به طور دقيق يى گيرى کند، ۱۰۹ ولی به خوبی می توان با تردیدی که دوستان سقراط در مطرح کردن اشکالات شان در آن موقعیت داشتند (۸۴d) همدلی کرد. به عقیده ی افلاطون، بى ترديد يكى از نيرومند ترين عناصر «افسون» سقراط، اطمينان متين و شادمانه ای بود که او همراهِ آن دار فانی را در آن روز وداع گفت. «کبس، هر طور که دوست دارید، مرا به خاک سیارید، به شرط اینکه بتوانید بر من دست پابید... مى ترسم كبس آنچه را كه براى تسلى شما و خودم گفتهام تحويل نگرفته باشد، گفتم که وقتی من سم را نوشیدم [همچون یک جسد] در پیش شما نخواهم ماند، بلکه پر خواهم کشید تا از لذتهایی که برای افراد نیکبخت فراهم است بهرهمند

108. In Ph. PP. 1 and 17 Norvin. See Frank, P.u.sog. Pyth. 293.

۱۰۹. یکی از نمونه ها ۲۸ صفحه از کی. دبیلیو. میلز است در ۱۹58 مطحه از کی. دبیلیو. میلز است در ۱۹58 مطابی ۱۰۹ درباره ی ۷۴b ۷-c۶. اربسه در مقاله ی همدلانه ای (Phron. 1969) ، اشتباه کسانی را روشن میسازد که «افلاطون را محکوم میسازند بی آنکه مباحث خودشان را بر پایه ی پیش فرض های خود او استوار سازند» (ص ۱۰۱).

به صورت بسیار آزمایشی اندکی پیش تر خواهم رفت. تا کنون دیدهایم که افلاطون باچه دقتی شرایط شخصیتهای محاورات را با نوع استدلالهایی که در صدد اقامهاش هست، وفق می دهد. اگر او در این هنگام سفراط را برمی گزیند که آموزهی صور و برداشتی از روح را در آخرین روز زندگی اش، با دوستان و طرفدارانی بررسی می کند که فقط حاضرند نصف روز او را ملاقات کنند، و نه، في المثل، در بحثي يدرانه و ماما گونه با يک يسر بچه، يا در استدلالي با يک سوفسطایی، علت این بود که این مطالب به عقیده ی افلاطون در زمره ی باورهای نيمه ديني قرار داشت؛ يعني او حقيقت آنها را قبول داشت، اما، هنوز آماده نبود برهان دیالکتیکی کاملی بر آنها اقامه کند. هر دو آموزه ی اصلی این محاوره را بعدها به صورتي تحول بافته ملاحظه مي كنيم كه باعنايت به برخي از ايرادات معقولي كه در اينجا بر آنها وارد است تنظيم شدهاند. به نسبتي كه بُعد ديالكتيكي پیشرفت می کند، دامنهی تبیین اسطورهای فراجیده می شود، و هدف افلاطون این است که آن را به حداقل ممکن برساند. اما او بر خلاف بزرگ ترین شاگردش [ارسطو] هرگز انکار نمیکند که برخی از حقایق بسیار بزرگ هستند که هیچوقت با شیوه های استدلال دیالکتیکی قابل اثبات نیستند. او در هیچ مرحلهای اسطوره را با وصف «مغالطات» توصیف نمی کند و آنها را به عنوان چیزهایی که «شایستهی توجه جدی نیستند» کنار نمی گذارد. ۱۱۰

۱۱۰. ارسطو، مابعدالطبیعه، ۱۸، ۱۰۰۰ه این مطالبِ مربوط به گرایش افلاطون به اسطوره را در . آ OGR 239 با تفصیل بیشتری آوردهام.

## میعمانی

تاریخ . عموم پژوهشگران معتقدند که عبارتِ «همان طور که مردم اسپارت، آرکادیان را متفرق کردند.» (۱۹۳۵) امارهای تاریخی است و آن را اشارهای خلاف ترتیب تاریخی به هزیمت اهالی مانتینیا Mantineans در ۳۸۵ می دانند. قرار دادن این گفتگو در اندک فاصله ای پس از این حادثه با برداشت عمومی دیگری نیز سازگار است، یعنی نزدیکی میهمانی به فایدون . البته این برداشت بستگی دارد به اینکه ما چه نظری دربارهی عقیده ی افلاطون به جاودانگی در میهمانی اتخاذ می کنیم (صص ۳۰۸-۳۰۰ کتاب حاضر). میهمانی از حیث موضوع، ایش از همه به فایدروس نزدیک است، و تقریباً تردیدی نیست که پیش از آن بیش از همه به فایدروس نزدیک است، و تقریباً تردیدی نیست که پیش از آن تألیف شده است. میهمانی کسنوفون آهنگ کاملاً متفاوتی دارد، و از بررسی

۱. کتابشناسی جامع را می توان در بازبینی کپل Capelle از ویرایش آپلت (۱۹۶۰، گردآوری ویلرت (۱۹۶۰، گردآوری ویلپرت Wilpert) و ژون (۱۹۶۸) ملاحظه کرد.

## تقدم یا تأخر آن بر میهمانی افلاطون فایدهی به دست ما نمی آید.۲

تاریخ نمایشی. صحنه ی گفتگوی اصلی، ضیافت شامی است که شاعر تراژدی پرداز، آگاتون Agathon، به مناسبت کسب جایزه با اولین تراژدی اش، در ۴۱۶ پ.م.، ترتیب داده است. کیفیت نقل جریانات در محاوره، بسیار پیچیده است. گروه ناشناسی از آپولودوروس (شخصیت احساسی فایدون ۵۹۵ و ۱۷۷۵) می خواهند که داستان میهمانی آگاتون رابر آنها بازگوید (این گروه فیلسوف نبودند، بلکه در زمره ی کاسبان ثروتمند قرار داشتند، ۱۷۳۵). آپولودوروس برای این کار بی میل نیست، دو روز پیش شخصی به نام گلاوکُن

- ٢. ويلامووينس (Pl. I, 372 n. 1; II, 176-8) بر خلافِ فرض عمومي خلافِ تاريخ بودنِ اشارهي ۱۹۳a استدلال می کند و آن را ناظر بر حوادث ۴۱۸ می داند. این نظریه را متینگلی Mattingley در ۱۹۵۸ دوباره احیا کرد، اما دوور در Phron. 1965 به تفصیل با آن مخالفت نمود. درباره ی دېدگاه های جلوتر، نگاه کنيد به رابين، 63-55 TPA . موريسون (6-43, 1964, CQ )، به علت اینکه میهمانی را عاری از عقیده ی جاودانگی می داند، تاریخ نگارش آن را قبل از گرگیاس ، منون و اولین سفر ایتالیا قرار می دهد. به عقیده ی من، نظر او به هیچ رو درست نیست. بری Bury نظر خودش را دربارهی رابطهی آن با فایدروس (Robin, TPA 63-109)، بین ویرایش اول و دوم عوض کرد. او علاوه بر موضوع کلی آن دو، به تعداد زیادی از فقرات کم و بیش مشابه نیز در آنها توجه کرد (ص lxvii) یادداشت ۲). به دیدگاهی که برنار Bernhardt، تحت عنوان «le Banquet prelude au Phedon» ابراز داشته است ( P. et Mat. Anc. 211 ) نيز بايد توجه كرد. به عقيده ي تردنيك (Xen's. Mem. and Symp. 19) ، دوور در 1965, 9-10 .Phron تقدم میهمانی افلاطون بر میهمانی کسنوفون را اثبات کرده است. (همچنین ر.ک. ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، ۳۴۲ با یادداشت ۲.) استدلال دوور (به تعبیر خود او) به بحثی که بیش از ۱۶۰ سال ادامه داشت پایان می دهد؛ بحثی که فی المثل رابین (ed. CIX-CXV Budé) فقط می توانست بگوید «روشن نیست». درباره ی میهمانی کسنوفون به طور کلی، ر.ک. ج ۱۲ تر جمهی فارسی ، صص ۴-۳۴.
- ۳. آتنايوس، ۲۱۷۵،۵ (دورهى آرخوني اتوفيموس Euphemus). اضافه مىكند كه افلاطون در آن زمان چهارده ساله بود.

نیز همین درخواست را کرده بود. آگلاوکن این داستان را از فوئنیکس نامی شنیده بود، اما نقل قول او بسیار مبهم بود و این احساس را در گلاوکن برانگیخته بود که جریان در زمانی نزدیک اتفاق افتاده است، در حالی که در هنگام وقوع آن، آپولودوروس بچهای بیش نبوده است. از این سخن و اشارات دیگر (که بری، المعناکرد آورده است) برمی آید که نقل داستان در حدود ۴۰۰ یا اندکی جلوتر صورت گرفته است. منبع اطلاع آپولودوروس، مهمان ناخوانده ای به نام آریستودموس بوده است، اما او برخی از مطالب آن را به تأیید خود سقراط نیز رسانیده است.

صحنه و شخصیت ها. از مقدمه ی محاوره به خوبی برمی آید که خود افلاطون در متن جریاناتِ نقل شده حضور نداشته است، و به بیان تیلور (PMW 210)، «بنابراین نمی خواهد صحت تاریخی مطالب نقل شده را به طور کامل تأیید کند». به عقیده تیلور، هدف مقدمه همین بوده است، اما تاریخ گرد آمدن مهمانان (آنگاه که افلاطون تقریباً یازده ساله بود) برای این منظور کفایت می کرد، به همان صورت که در پر وتاگوراس که از زبان خود سقراط نقل می شود، ملاحظه می کنیم. به عقیده ی من، همان طور که در پارمنیدس و تثایت و می بینیم، افلاطون دست کم به مقدار زیادی در این صدد بوده است که به داستان خویش جنبه ی حقیقت نمایی ببخشد. او هر دو هدف را با این بیان برآورد می سازد که آریستودموس همه ی گفتگوها را به یاد نمی آورد، و آپولودوروس نیز همه ی گفتگوها ی او را در ذهن خود نگه نداشته است (۱۸۰۲، ۱۷۸۵)، و آریستودموس را در پایان گفتگو خواب در ربود و بسیاری از سخنانی را که سقراط

۴. اسم او فقط در اینجا آمده است؛ این گلاوکن غیر از برادر افلاطون است که در جمهوری به صحنه می آید (تیلور، پارمنیدس ، ۳).

۵. برعکسِ بْری xvi: «منظور آشکار افلاطون از نحوهی توصیف آریستودموس، اولین منبع، و آپولودوروس، دومین منبع، این است که ما را نسبت به موثق بودن آنها مطمئن سازد.»

به آگاتون و آریستوفانس گفته بود، درک نکرد (۲۲۳b-d).

آپولودوروس را علاوه بر میهمانی و فایدون ، در محاورات دیگر نیز مشاهده می کنیم، او در دفاعیه (۳۴۵) از جمله ی دوستانی است که در دادگاه از سقراط حمايت ميكنند، در پروتاگوراس ، پدرِپسرِبا حُجبوحيايي است موسوم به هیپوکراتس، و به تصدیق کسنوفون ( خاطرات، ۳، ۱۱،۱۱) از پیروان ثابت قدم سقراط بوده است. پیروِ دیگر ، یعنی آریستودموس «کو چک را» را که در اینجا و در خاطرات کسنوفون (۱،۴،۱) به این صفت متصف شده است. کسنوفون به صورت مرد بی دینی توصیف می کند که سقراط سعی می کند او را از روی برهان نظم متقاعد سازد. او «همیشه پابرهنه راه می رفت»، شاید بیشتر از جنبهی «کلبی» سقراط تقلید می کرد. آگاتون که برنده ی جایزه و ترتیب دهنده ی میهمانی است، در پروتاگوراس به صورت پسر بچهای ظاهر می شود که معشوق پائوسانیاس است؛ این عشق هنوز هم باقی است (۱۹۳b؛ و همین طور در کسنوفون، میهمانی ، ۸، ۳۲). ظاهر امر این است که میان تاریخ نمایشی دو محاوره حدود شانزده سال فاصله است، و آگاتون بایستی در اینجا حدود شانزده ساله بوده با شد. با این حال «جوان» است و او را تقریباً «پسر» خطاب می کنند (νεανισκος و νεανισκος). افلاطون این صفت را در مورد هرکسی به کار می برد که «در انجمنی، زیباتر از همه باشد» (۲۱۳c)، و در خصوص اینگونه القاب وسواس به خرج نمی دهد. نزاکت و آداب دانی و دیگر خصوصیات آگاتون را رابین (lxv) و بری (xxxiv f.) از روی محاوره به خوبی توصیف کردهاند. آریستوفانس پنج سال پس از این پیروزی، ظرافت او را در نمایشنامهی تسموفوریازوسای مورد تمسخر قرار داد. فایدروس یگانه مخاطب سقراط در محاورهی فایدروس است، و در پروتاگوراس از جمله مریدان هیپیاس برشمرده مى شود. افلاطون شخصيت او را هم در اينجا و هم در فايدروس به خوبي ترسيم کرده است. (برای این منظور و اشاره به لوسیاس و آلکسیس رجوع کنید به رابین بروتاگوراس (۳۱۵c) در پای سخن هیپیاس نشسته اند؛ او هم در اینجا و هم در فایدروس (۳۱۵c) در پای سخن هیپیاس نشسته اند؛ او هم در اینجا و هم در فایدروس (۲۶۸e) از دوستان فایدروس برشمرده می شود، اما، اسم او فقط در آثار افلاطون آمده است. گلازم نیست درباره ی آریستوفانس و آلکیبیادس سخنی بگوییم. همه ی سخنرانان این محاوره، به استثنای آریستوفانس، از شنوندگان مشتاقی گروه سوفسطاییان در پر وتاگوراس هستند، و هر چند گاهی به این نکته اهمیت زیادی داده اند، می تردید از مطالعه ی سخنرانی های آنها نیز این خاطره در یاد ما زنده می شود؛ این سخنرانی ها تأثیر سوفسطاییان را به روشنی نشان در یاد ما زنده می شود؛ این سخنرانی ها تأثیر سوفسطاییان را به روشنی نشان می دهند.

سخنرانان به ترتیبی که نشسته اند، از چپ به راست، سخن میگویند، اولین سخنران فایدروس است؛ برخی ها این ترتیب را حایز اهمیت زیادی دانسته اند. من تردید دارم که افلاطون در این مورد خود را به زحمت انداخته باشد. خود

- ۶. اما کسنوفون داستانی را از پدر او آکومنوس Acumenus نقل میکند (خاطرات ، ۱۳، ۱۳، ۲). سقراط به کسی که از لذت نبردن از خوردنی ها شِکوهِ می کرد، پاسخ می دهد که آکومنوس دستورالعمل خوبی برای آن می داند. «خوب! آن نسخه چیست؟» «از خوردن بپرهیز.»
- ۷. اما درباره ی حضور آریستوفانس در این مهمانی، نگاه کنید به ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، ص ۹۶، و برای آلکیبیادس و رابطه ی او با سقراط، به فهرست موضوعی همان مجلد.
- ۸. نگاه کنید به بری Ivii با یادداشت ۱. اگرچه همه ی سخنرانان شخصیتهای تاریخی هستند، افلاطون به تک تک آنها شخصیت مضاعفی داده است. فایدروس تیسیاس است، پائوسانیاس پروتاگوراس یا کسنوفون است، اروکسیماخوس هیپیاس است، آریستوفانس پرودیکوس است، آگاتون گرگیاس است. اما بروشار در Études 68-71 ، سخنرانی فایدروس را تقلیدی از لوسیاس می داند، و سخنرانی پائوسانیاس را تقلیدی از پرودیکوس. این نقادان فقط سخنان سقراط و آلکیبیادس را اصیل و حاکی از عقاید خودشان دانسته اند.
- ۹. رُزِن. 31f از کوشش های ایزنبرگ، Order of Discourses و پلوچمان، Hiccups انتقاد میکند. نیز مقایسه کنید با ویلاموویتس، Pl. I, 37 ، دربارهی برتری افلاطون از این گونه ملاحظات.

آریستودموس بعد از اروکسیماخوس قرار گرفته است (۱۷۵۵)، یعنی در میان او و آگاتون، اما افلاطون روشن نمی سازد که آیا او سخن گفته است یا نه، و «چند نفر دیگر» میان فایدروس و پائوسانیاس قرار داشته اند که سخنرانی هایشان گزارش نشده است.

## محاوره

(صورت گزارشی و صورت نمایشی مستقیم، طوری در هم آمیخته است که نمی توان تکلیف محاوره را از این جهت روشن کرد. برای پیش گفتار، نگاه کنید به صص ۲۶۵ و بعد کتاب حاضر.)

مقدمه (۱۸۸۱ – ۱۷۲۵). أریستودموس، شاهد عینی محاوره، سقراط را می بیند که، بر خلاف معمول، شستشو کرده و جامهی نیکو بر تن دارد، و متوجه می شود که در صددِ شرکت در ضیافت شام خصوصیِ آگاتون در فردای جشن عمومیِ پیروزی نمایشی اوست. سقراط از آریستودموس می خواهد که او را همراهی کند، و مسئولیت دعوت او را خودش به عهده می گیرد. اما، در بین راه، افکاری چند دامنگیرِ سقراط می شود، و او از آریستودموس می خواهد که در انتظار وی نباشد؛ آریستودموس از اینکه تنها به خانهی آگاتون می رسد در وضعیت آشفتهای قرار می گیرد. اما آگاتون با احترام از او می خواهد که به جمع مهمانان بهیوندد، و وقتی از جریانِ راه آگاه می شود، غلامی را می فرستد تا سقراط را فرا خواند. وقتی غلام می گوید سقراط در دالانِ خانهی همسایه ایستاده است و به حرف او التفاتی نمی کند، آگاتون می خواهد دوباره او را صدا زنند، اما آریستودموس مانیع این کار می شود؛ عادت سقراط همین است، در موقع مناسب خواهد آمد. ۱۰

۱۰. درباره ی این ویژگی خلسه ای او که آلکیبیادس در ۲۲۰ c-d نمونه ی جالب تری از آن را نقل می کند، ر.ک. ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، صص ۱۵۲ و بعد. در اینجا حالت خلسه ی او «فقط مدت کوتاهی برایش» هجوم آورده است.

وقتی سقراط در وسط غذا رسید، آگاتون او را در کنار خویش جای داد، و پس از رد و بدل شدن چندین شوخی دوستانه در میان آن دو، " سقراط به صرف شام پرداخت. پس از نیایشِ بعد از ضیافت، وقتی نوبت باده گساریِ پس از شام رسید، پائوسانیاس پیشنهاد کرد که چون همهی آنها هنوز از پُرنوشیِ میهمانیِ دیروز در رنجاند، بهتر است امروز در نوشیدن راه میانه پیش گیرند و هرکس در حدِّ دلخواوِ خودش بنوشد. پیشنهاد او مقبول می افتد، و اروکسیماخوس پیشنهاد می کند که دخترِ نی زن را نیز مرخص کنند و خودشان به گفتگو بنشینند. هر کدام، به نوبت، خطابهای درباره اروس، خدای عشق، ایراد کنند؛ اولین سخنرانی را فایدروس ایراد خواهد کرد (همان کسی که گلایه های همیشگی او به اروکسیماخوس در خصوص ادا نشدن حق اِروس، «بانی» واقعی این پیشنهاد اروکسیماخوس در خصوص ادا نشدن حق اِروس، «بانی» واقعی این پیشنهاد است). ۱۳ سقراط («که فقط در موضوعات مربوط به عشق مهارت دارد») با کمال اشتیاق می پذیرد، و دیگران نیز موافقت می کنند، و فایدروس سخنرانی خویش را

سخوانی فایدروس (۱۸۰۵–۱۷۸۵) اروس کهنترین و محترمترین خدایان است، و بهترین چیزها را برای انسانها به ارمغان می آورد. در صحنههای ترسناک و کارهای پست یا زشت، هیچکس به اندازه ی معشوق، موجب شرم عاشق نمی شود. فقط عاشقان هستند که برای خاطر یکدیگر دست از جان می شویند و از این جهت زنان نیز همچون مردان هستند، نمونه ی این فداکاری آلکِستیس است، در حالی که اورفئوس در دست آوردن مجدّدِ ائورودیکه با شکست رو به رو شد، زیرا عشق او به آن اندازه نیرومند نبود که او را تا پای مرگ پیش ببرد.

۱۱. درباره ی پیشنهاد آگاتون برای جذب دانش سقراط از راوِ تماس جسمانی، نگاه کنید به ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، صص ۱۴۶ و بعد.

۱۲. درباره عادلانه بودن گلایه ی او رجوع کنید به گولد PL 24.

اینگونه فداکاری ها اگر از سوی معشوق صورت گیرد، حتی بیشتر مورد تحسین خدایان واقع می شود؛ مانند آنجا که آخیلس قبول کرد که انتقام پاتروکلس را بگیرد و به او بپیوندد، زیرا او، بر خلاف عاشق اش، فاقدِ الهامِ ناشی از تصرفِ الهی است.

مخزانی پاؤسانیاس (۱۸۵۰–۱۸۰۰). کدامین اِروس را باید بستایم از آنجا که دو آفرودیته از دو نژاد مختلف داریم، آفرودیته ی آسمانی و آفرودیته ی پست یا معمولی (پاندموس)، بایستی دو اِروس داشته باشیم. عشق، مانند هر کار دیگری، بسته به اینکه به چه صورتی انجام گیرد، یا خوب است یا بد. فرزند آفرودیته ی معمولی در واقع پست است، بیشتر در پی عشق جسمانی است تا مشق روحانی، بر زنان نیز به اندازه ی پسران دل می بندد، و حتی ترجیح می دهد که معشوق او پست باشد. اروس دیگر از آفرودیته ی آسمانی سر چشمه می گیرد، این آفرودیته چون مادر ندارد، با عشق زنان کاری ندارد. او در پی عشق مردان است، از عشق زنان و شهوت جنسی زیادت طلب روی گردان است، فقط با است، از عشق زنان و شهوت جنسی زیادت طلب روی گردان است، فقط با کسانی رابطه برقرار می کند که به سال های بلوغ و تمیز پا نهاده اند، رابطه ی او مبنای پیوند همیشگی ای را فراهم می سازد. منتی است بر همدلی عقلانی، و مبنای پیوند همیشگی ای را فراهم می سازد. قانون باید برقراری رابطه با پسر بچه های جوان را که انگیزه ای جز لذت زودگذر ندارد، ممنوع سازد.

برخی از ایالتهای یونان عشق میان مردان را رواج می دهند، و این کار در برخی دیگر از ایالتها از جمله ایونیا، به پیروی از بلاد شرق ممنوع است؛ زیرا حاکمان سرزمینهای مشرق جبارانی هستند که پیوندهای شخصی استوار را تهدیدی بر ضد قدرت خویش می دانند، نمونه ی این پیوندها، پیوند عقلانی و پیوند قهرمانی هستند. در کشوری آبرومند، دلباختگی عاشقان را باید نه به طور کلی محکوم ساخت و نه بدون قید و شرط آزاد گذاشت. موضع گیری پیچیده ی

آتنیان در این خصوص بهتر از همگان است. از یک طرف نیازی نیست که عاشق عشق خودش را پنهان دارد، به ویژه آنگاه که هدف او ارزشمند باشد؛ و کارهایی که در زمینه های دیگر ملامت انگیز است، حتی سوگند دروغ خوردن، اگر در راه عشق شرافتمندانه صورت بگیرد به دیدهی اغماض نگریسته می شود. اما وقتی مى بينيم پدران نو جوانان به سرپرستان آنها دستور اكيد مى دهند كه از ارتباط آنها با عاشق جلوگیری کنند، و همسالانِ چنین جوانی اگر مانعی در کار نباشد زبان به اهانت او میگشایند، این اندیشه بر ذهن ما خطور می کند که در شهر ما، عشق را زشت می شمارند. در واقع، همانطور که گفتم، عشق به خودی خود نه خوب است نه بد، بلکه ارزش آن بستگی به نحوهاش دارد، هدفِ سنتِ رایج در شهر ما این است که عاشق را امتحان کنند، تا اگر معلوم شود که عشق او از نوع شهوانی و زودگذر است، مطرود شمارند، و اگر مسلم گشت که او هدفی جز دوستی واقعی دارد و فقط یاوری برای پیشرفت معشوق در خوبی و حکمت است با او دوستی گزینند. فقط در برابر چنین عاشقی بجاست که تسلیم شویم. بنابراین جوانان نباید به زودی، و پیش از روشن شدن ماهیت عاشق در طول زمان، تسليم او شوند؛ و نيز نبايد انگيزه هايي چون ترس، طمع، جاه، يا امثال آن را در كار خويش راه دهند، بلكه فقط بايد پيشرفت اخلاقي و عقلاني را هدف خود سازند. اروس آسمانی این است، و هر آنچه غیر از آن باشد پست است.

آریستوفانس سکسکه دارد (۱۸۵۰۰). حالا نوبت آریستوفانس است، اما او سکسکه دارد، بنابراین به همنشین پزشک خویش روی می آورد: «اروکسیماخوس، تو یا باید سکسکهی مرا درمان کنی و یا به نوبهی من سخنی بگویی.» اروکسیماخوس گفت: «برای هر دو کار آماده ام»، و پس از اعلام دستورالعمل درمانی، سخنان خودش را به ترتیبی که می آید آغاز کرد.

سخنرانی اروکسیماخوس (۱۸۸e – ۱۸۸e) . یائوسانیاس در اشاره به دوگانگی اروس راهِ صواب پيمود، اما آنچه را دانش پزشكي بر من آموخته است هويدا نساخت؛ و آن اینکه تأثیر اروس به عالم انسان محدود نمی شود، بلکه تأثیری است کلی. خود فن پزشکی را در نظر بگیرید. تن سالم و تن های بیمار تمنیات متقابلي دارند؛ و همان طور كه يائوسانياس گفت بايد انسان هاي خوب را يذيرفت وافراديست راطرد كرد، يزشك خوب نيز بايد قسمتهاى سالم و خوب تن را بپذیرد و قسمتهای فاسد را کنار بگذارد. علم پزشکی بی تردید در قلمرو اروس قرار دارد، زیرا وظیفهی آن برقرار ساختن عشق و هماهنگی در میان مخالف ترین عناصر تن است ـ یعنی، اضدادی چون گرم و سرد، تلخ و شیرین، مرطوب و خشک، و غیره. موسیقی نیز فهم عشق در حوزهی آهنگهای زیر و بم و وزنهای آهسته و تند را نشان میدهد (که منظور هراکلیتوس هم احتمالاً همین نکته بوده است، اگرچه او به شیوهی بدی ابراز کرده است). عین همین سخن در خصوص تربیت بدنی و کشاورزی، و همین طور در موردِ آب و هوانیز درست است. ۱۳ عناصر تحت تأثير اروس خوب تعادل مي يابند و موجب تندرستی می شوند، اما اگر عنانِ اختیار آنها به دست اروس سرکش بیافتد، لگام گسیختگی آشفتهی آنها به بیماری و ناراحتی همهی حیوانات و گیاهان منجر مي شود. اروس در دين نيز تأثير دارد، و او در واقع يكه تاز هر ميداني است. اروس خوب بزرگ تر از آن دیگری است و موجب خویشتن داری و عدالت می شود و مایهی خوشبختی ماست و روابط هماهنگ را در میان انسان ها با یکدیگر و با خدایان به وجود می آورد. در به کارگیری اروس فرودین باید احتیاط پیشه کرد و افراط نورزيد.

1۳. تأثیر حالتهای (αρμονιαι) مختلف موسیقی بر روی شخصیت که افلاطون به آن اعتقادِ تام داشت، در جمهوری (۳۹۸c و بعد) به تفصیل آمده است. دربارهی نقل تکهی ۵۱ هراکلیتوس از سوی اروکسیماخوس در اینجا، ر.ک. ج ۵ ترجمه ی فارسی صص ۷۷ و بعد.

سکسکهی آریستوفانس با آخرین دستورالعمل اروکسیماخوس، یعنی عطسه، برطرف شده است، و او به شیوهی طنزآلود خودش این سؤال را مطرح می کند که آیا اروسِ خوبِ تنِ او واقعاً به این صداها و تحریکها نیاز دارد؟ اروکسیماخوس به او هشدار می دهد که اگر می خواهد سخن به جد بگوید از این گونه شوخی ها اجتناب کند؛ او نیز قبول می کند و به ایرادِ سخن می پردازد.

سخنرانی آریستوفانس (۱۹۳۵ – ۱۸۹۵). برای اینکه نیروی اروس، و اندازه ی وامداری خود را به او بفهمیم، لازم است از طبیعت و تاریخ بشر اطلاعاتی به دست آوریم. انسانها در اصل دارای سه جنس بودند: جنس مرد، جنس زن، و جنس آمیخته. شکلِ افراد آدمی گِرد بود، پشت و اطراف آنها دایرهای را تشکیل می داد \_ چهار دست و چهار پا داشتند، یک سر داشتند با دو صورت و چهار گوش، دو دستگاه تناسلی داشتند و دیگر اعضای بدن نیز بر همین سیاق. آنها سر پا راه می رفتند، ولی برای اینکه تند بدوند هر هشت دست و پا را به کار می گرفته اند، زنان از زمین، و نژاد آمیخته از ماه \_ شکلِ گرد آ آنها از همین جا نشأت گرفته است. نیرومندی انسانها موجب غرور آنها شد، تا اینکه بر خدایان پورش بردند. زئوس در برابر این دو راهی (زیرا از بین بردن نسل بشر موجب محرومیت خدایان از قربانی ها و پرستش های آنها می شد) تصمیمی اتخاذ کرد. برای اینکه بر خوشیده، از وسط به دو نیم کرد، برای آنها دو پا باقی گذاشت تا به وسیله ی آنها راه جوشیده، از وسط به دو نیم کرد، برای آنها دو پا باقی گذاشت تا به وسیله ی آنها راه جوشیده، از وسط به دو نیم کرد، برای آنها دو پا باقی گذاشت تا به وسیله ی آنها راه جوشیده، از وسط به دو نیم کرد، برای آنها دو پا باقی گذاشت تا به وسیله ی آنها راه جوشیده، از وسط به دو نیم کرد، برای آنها دو پا باقی گذاشت تا به وسیله ی آنها راه

<sup>1959, 108</sup>f. گرد στρογγυλος، دایره κυκλος، دایروی περιφερης. مبوریسبون در .1959, 108f. گرد اید و ناید و با اندک قوتی استدلال می کند که این موجودات، بر خلاف فرض ویراستاران و Phron. مترجمان، گرد نبوده اند (اگرچه این استدلال، مخالفت او با کروی بودن زمین در فایدون را اثبات نمی کند.

روند؛ و اگر ادب نگه ندارند باز هم احتمال دو نیم شدن و جود دارد. سپس آپولون، به فرمانِ زئوس، صورت انسان را به طرف بریده شده باز گردانید، پوست او را بر روی هم نهاد و در وسط گره زد، و بدین ترتیب ناف به و جود آمد.

پس از این جریان، هر نیمه ای چنان مشتاق پیوستن به نیمه ی دیگر بود که همدیگر را در آغوش می گرفتند و آنقدر به صورت هم آغوش باقی می ماندند که از گرسنگی و ضعف جان می سپر دند. تا اینکه زئوس بر آنها رحم آورد و دستگاه تناسلی شان را به پیش رو برگردانید. آنها پیش از این جریان، بر روی زمین انزال می کردند نه بر یکدیگر، ۱۵ اما از آن پس توانستند از راهِ مجامعت زن و مرد به تولید مثل پردازند، و نیز مردها با یکدیگر بیامیزند و اشتیاقی با هم بودن را فرو نشانند و به دیگر اشتغالات زندگی بپردازند.

بنابراین غریزه ی عشق، کوششی است برای بازیافتن حالت اولیه مان.

نیمه های انسان های مختلط به جنس مخالف خود دل می بندند، نیمه های زنان

به زنان عشق می ور زند و نیمه های مردان از دوران اولیه ی جوانی به سوی مردان

گرایش می یابند. سر زنش کردن این پسران و بی حیا و فاسد خواندن آنها درست

نیست. آنها بهترین جوانان ما هستند، انگیزه ی اقدام آنها شجاعت و مردانگی

است نه عنان گسیختگی ؛ و آنها وقتی بزرگ شدند بهترین سیاستمداران خواهند

شد. آنها نیز به نوبه ی خود به پسران دل خواهند بست، و فقط از سرِ تکلیف به

ازدواج و تولید مثل تن در خواهند داد. وقتی عاشقی ـ خواه عاشق پسران باشد یا

عاشقی دیگر ـ توفیق ملاقاتِ نیمه ی واقعی اش را به دست آورد، آنها چنان با

عشق و علاقه به هم می پیوندند که نمی توانند تن به جدایی دهند، و تمام عمر

دوست یکدیگر باقی می مانند. آنچه گفتم فقط میل جسمانی نیست، بلکه

عُلقه ی نیرومند روحانی است. ممکن است اروکسیماخوس بگوید من آگاتون و

<sup>10.</sup> در مقام تمثیل می گوید: «مانند جیر جیرکها». مقایسه کنید با گاتری، . In the B. 114f.

پائوسانیاس را در نظر دارم، اما سخن من درباره ی همه ی مردان و زنان به طور کلی صادق است. اگر خواهان خوشبختی هستیم باید اِروس را پیشوای خود قرار دهیم، و با گردن نهادن به فرمان او در پی زوج حقیقی خودمان باشیم، یا دست کم کسی را پیدا کنیم که بیشترین سازگاری را با طبیعت ما داشته باشد، و با ایفای کامل عشق خویش تا آنجا که ممکن است به حالت اصلی خودمان بازگردیم.

سقراط و اگاتون (۱) (۱۹۴۵-۱۰). حالا فقط آگاتون و سقراط باقی ماندهاند، و سقراط ـ از راه ابراز نگرانی نسبت به این که بعد از کسی قرار گرفته است [آگاتون] که خطابه ی پرفصاحتی را در تآتر ایراد کرد، و پاسخ آگاتون مبنی بر اینکه انجمن کوچکی از خردمندان را نگران کننده تر از انبوه عوام می داند ـ سعی کرد آگاتون را به پرسش و پاسخ بکشاند: اگر آگاتون کار شرمآوری انجام داده بود، آیا به اندازه ای که در پیش خردمندان احساس شرمساری می کند، در پیش «توده» نیز شرمنده نمی شد؟ اما فایدروس سقراط را خوب می شناسد؛ از اینر و نقشه ی او را خنثی می سازد. اگر آگاتون گفتگوی سقراطی را دنبال کند برنامه ی آنها به هم خواهد خورد. آنها نیز دین خود را به اروس ادا کنند، آنگاه هر قدر خواستند می توانند گفتگو کنند. آگاتون موافقت می کند و به ایراد خطابه می پردازد.

سخنرانی آگاتون (۱۹۷۹–۱۹۴۳). ما باید خود اروس را بستاییم، نه فقط نعمتهای او را. خدایان همه نیکبخت اند، اما اروس نیکبخت تر و زیباتر از همه است. اولاً، او (بر خلاف گفتهی فایدروس) جوان تر از همهی خدایان است و همیشه ضد پیری است. همان طور که هسیود گفته است، اگر او از اول در میان خدایان بود، هیچ کدام از خصومت ها و خشونت های میان خدایان به وقوع نمی پیوست. از آن زمان که او قدم به میان خدایان نهاده است، آنها در صفا و صمیمیت به سر می برند. به علاوه، اروس لطیف است، و در جاهای لطیف و

نرم<sup>۱۶</sup> یعنی دلهای انسانها و خدایان، اقامت می گزیند (چه او از سنگدلان گریزان است). زیرا در غیر آن صورت چگونه می توانست، بی آنکه کسی متوجه شود، وارد دلها شود ـ و دیگر بار از آن بیرون رود؟ از مزایای دیگر اروس، رأفت، آراستگی اندام و زیبایی طربناک اوست: او دشمن زشتی است، خواه در تن باشد یا در روح، و یا در هر جای دیگر.

او علاوه بر اینکه زیباست، به همه ی فضیلتهای دیگر نیز آراسته است. او عادل است، زیرا هرکسی بنا به میل و اراده ی خودش به او خدمت می کند، و آنجا که رضایت دو طرف در کار باشد، ظلمی و جود ندارد؛ او خویشتن دار است، زیرا خویشتن داری یعنی تسلط بر لذتها و تمایلات، و هیچ لذتی نیر ومندتر از عشق نیست؛ شجاع است، زیرا او حتی بر خود خدای جنگ نیز غلبه کرد. ۱۷ درباره ی هوشمندی ۱۸ او، من نیز به پیروی از اروکسیماخوس، ابتدا از شغل خودم شروع می کنم؛ او شاعر است و می تواند شاعر بیافریند: عشق به هرکس رسد شاعرش گرداند. همه می دانند که او می تواند موجودات زنده را بیافریند، و تحت رهبری عشق و میل است که هر خدای دیگری به هنر ویژه ی خویش پی برده است. ۱۹ از این روست که او هم زیبا و خوب است و هم سرچشمه ی زیبایی و است. ۱۹ از این روست که او هم زیبا و خوب است و هم سرچشمه ی زیبایی و

۱۶. درباره معنای ۷۷۲۰۰ (از نظر لغوی: مرطوب، مایع) ر.ک. ج ۱ ترجمه ی فارسی صص ۱۳۲ و بعد.

۱۷. اشاره به داستان آرِس Ares و آفر ودیته Aphrodite در هومر ، اودیسه ، ۸ ، ۲۶۶ و بعد.

۱۸. سوفیاکه، چنانکه می دانم، یکی از فضایل اصلی شمرده می شود. «حکمت» در این مورد ترجمه ی مناسبی نیست. درباره ی رابطه ی آن با مهارتهای علمی، نگاه کنید به ج ۱۰ ترجمه ی فارسی، صص ۲۷ و بعد؛ شاید واژه ی «هوشمندی Genius» (ام. لویس) بهترین ترجمه است.

۱۹. آگاتون به هنرهای تیراندازی، پیشگویی، پزشکی (آپولون)، موسیقی (موسهها)، آهنگری (مفایستوس)، بافندگی (آتنا)، و کشورداری (زئوس) اشاره میکند؛ اما تحلیل رابطهی عشق با این همه را بر عهده ی خود ما میگذارد.

خوبي ديگران.

آگاتون بدین ترتیب پس از قرائت اشعاری چند و نسبت دادن همهی صفات نیکو به اروس و نثار کردن همهی گوهرهای فن بلاغت بر وی، اظهار می کند که بهترین ستایش خود را در قالبی از فصاحت و بلاغت در حق خدای عشق به عمل آورده است.

سقراط و آگاتون (۲) (۲۰ ۲ - ۱۹۸۵). میهمانان با کف زدنهای صمیمانه، سخنرانی میزبان خود را ستودند، و سقراط از بخت خود به علت قرار گرفتن در ردیفِ بعد از آگاتون گلایه کرد، چرا که خطابهی او چنان بی همتا بود که گرگیاس را در خاطرها زنده می کرد. سقراط در ابتدای بحث نادان بوده و تصور می کرده است که هرکسی فقط باید حقیقت را با بهترین گزینش و به بهترین صورت بیان کند، در حالی که حاضران مجلس هرگونه زیبایی را و همهی فضیلتها را به موضوع موردِ تعریف نسبت دادند، اعم از آنهایی که درست هستند و آنهایی که واقعیتی ندارند. سقراط اهلِ این کارها نیست. وعده ی او بدفهمی ای بیش نبوده است، و بهتر است حاضران مجلس عذر او را بپذیرند، یا اجازه دهند به شیوه ی مرسوم خودش سخن گوید. اگر او به رقابت با دیگران بپردازد، عملا خودش را مسخره کرده است. میهمانان به سقراط می گویند هرگونه که دلخواه خودش را مسخره کرده است. میهمانان به سقراط می گویند هرگونه که دلخواه توست سخن بگوی، و او اجازه می خواهد که ابتدا «چند سؤال کوچک» از آگاتون بپرسد، تا قبل از شروع بحث موافقت او را کسب کند.

حاصل این دسته از سئوالاتِ سقراط این است که عشق یا میل، مفهومی است نسبی، و بنابراین اروس فقط از وجود نسبی برخوردار است: همان طور که پدر یا برادر باید پدر و بردارِ کسی باشد، عشق یا میل نیز باید عشق یا میل به کسی یا چیزی باشد. اما هرکسی فقط چیزی را می خواهد که ندارد، و بنابراین اگر اروس به زیبایی و خوبی میل دارد، پس نمی تواند آن را داشته باشد، یعنی

نمی تواند زیبا یا خوب باشد. ۲۰ سقراط، پس از اثبات این نکته، سخنرانی خودش را شروع میکند.

سخنرانی سقراط (۲۱۲c-۲۰۱d). برای شما نکاتی را خواهیم گفت که از دیوتیما Diotima یاد گرفتهام، او زن خردمندی از خطهی مانتینثا Mantnea است. زمانی من اروس را خدایی بزرگ، خوب و زیبا نامیدم، و او بر ضد من استدلالی را اقامه کرد که هماکنون در برابر آگاتون به کار گرفتم. من از سخن او در حیرت افتادم و گفتم «چه؟ آیا او زشت و بد است؟» به هیچوجه. لازم نیست از دو طرف یکی را برگزینیم. اروس درست در حالتی میان آن دو قرار دارد، به همان صورت که كسى ميان دانش و ناداني قرار داشته باشد، يعنى حدس درستي بزند، اما نتواند عقيدهاش را مستدل سازد. بر همين قياس، نادرست است كه او را خدا بخوانيم، زيرا خدايان خوشبخت و زيبا هستند، و اروس كه (بنا به توافق فعلى ما) فاقد خوبی و زیبایی است نمی تواند خوشبخت باشد. او به عالم فرشتگان (دایمونها ) تعلق دارد، یعنی کسانی که در بین خدایان و انسان ها قرار دارند، نیایش ها و قربانی های انسان را به سوی خدایان می برند، و فرمان ها و پاسخ های خدایان را به سوى انسانها مى آورند. اگر آنها نبودند آسمان و زمين از يكديگر جدا مىماندند، زيرا هيىچ رابطهى مستقيمي ميان خدا و انسان وجود ندارد. پیشگویان، و کسانی که در اوراد و عزایم دستی دارند، انسانهای «روحانی = دایمونی » هستند که می توانند این رابطه را برقرار سازند. ارواح (= فرشتگان)، انواع زیادی دارند و اِروس یکی از آنهاست.

تولد او به گونه ای است که ذیلاً می آید. در جشنی که خدایان به مناسبت تولد آفرودیت برپاکرده بودند، پوروس۲۱ مست شد و در باغ زئوس به خواب

۲۰. درباره خلط آشکار میان عشق و عاشق در این استدلال، نگاه کنید به آلن در Monist 1960.

رفت. پنیا (فقر)، او را در این حال یافت، در کنارش آرمید به اِروس آبستن شد.

بدین ترتیب، ویژگی اول اروس این است که، چون نطفهاش در زادروز آفرودیت

منعقد شده است، در عشق به زیبایی، همانند اوست. و چون فرزند فقر است، بر

خلاف آنچه معمولاً می گویند، نه لطیف است و نه زیبا، بلکه ژولیده، پابرهنه و

بیخانمان است، در دم درها و در گذرگاه ها به خواب می رود؛ اما او انواع

نقشه های به دست آوردن زیبایی و خوبی را از پدر به ارث برده و همیشه خواهان

آن است؛ اروس متهور، خشن، پر نیرنگ است و همیشه در پی دانش («خواهان

دانش = اهل فلسفه») است، جادوگر و دانشمند است، گاه می میرد و گاه زنده

می شود، گاهی هم آنچه را که به دست آورده است از دست می دهد، واسطهی

میان دانش و نادانی است. کسانی که اروس را خوب و زیبا می دانند میان او و

متعلق عشق خلط می کنند، در حالی که او عاشق است [نه معشوق].

پس اروس عاشق زیبایی است. در پاسخِ این سؤال که «برخورداری از زیبایی چه سودی برای صاحبِ آن دارد؟»، اگر «خوبی» <sup>۲۲</sup> را به جای «زیبایی» قرار دهیم، کار ما راحت تر خواهد بود، زیرا هر دو قبول کردیم که برخورداری از خوبی مایهی خوشبختی است، و این پاسخی است نهایی. معنی ندارد که بپرسیم چرا کسی خواهان خوشبختی است. پس معنی عشق همین است، اگرچه این نام رامعمولاً فقط بر نوعی ( ایدوسی ۲۰۵۵) از آن اطلاق می کنند؛ همان طور که شعر (پویسیس، یعنی «ساختن») واژه ی بسیار کلی تری را به خود اختصاص داده است. ما هر صنعتگری را شاعر نمی نامیم، و همین طور کسانی را که خواهان رسیدن به خوشبختی از راه تجارت، قهرمانی یا فلسفه هستند، عاشق نمی خواستن چیزی که نمی خواستن چیزی که نمی خوانیم. عشق یعنی خواستن آنچه خوب است نه حتی خواستن چیزی که

<sup>-</sup> برخوردار است (دموکریتوس، پارهی ۱۰۱، دیلز ـ کرانتس). از اینجاست که اسپنسِر عشق را «απορος ۲۰۷b». (απορος ۲۰۷b». ۲۲. درباره ی این جایگزینی، مقایسه کنید با ص ۶۶، یادداشت ۲۴ کتاب حاضر.

به خود ما تعلق دارد (چنانکه برخی می گویند ما در ضمن عشق نیمه ی دیگر خود را جستجو می کنیم)، مگر اینکه آنچه به خود ما تعلق دارد، خوب بوده باشد. زیراانسان ها برخی از اعضای بدن شان را اگر فاسد شده باشد، نه تنها نگه نمی دارند، بلکه به قطع آنها اقدام می کنند. پس، عشق، یعنی تمایل به برخورداری همیشگی از خوب.

عشق چگونه این هدف را تعقیب می کند؟ کار آن چیست؟ دیوتیما گفت کار عشق بارور ساختن زیبایی (یا زیبا) است؛ من پاسخ او را در نیافتم، و او در توضیح سخن خویش گفت هرکسی باردار است، هم از حیث جسمانی و هم از حیث روحانی؛ و وقتی به سن خاصی رسید، به طور طبیعی میل به زایمان در او پیدا می شود. این انگیزه امری است خدایی؛ یعنی جلوهای از جاودانگی در موجودات فانی است؛ و در چیزی که از هماهنگی الهی بی بهره باشد، یعنی در چیزهای زشت، ارضا نمی شود. از این رو کسی که باردار است، وقتی به زیبایی برسد احساس رخوت و راحتی می کند و آن را بارور می سازد؛ اما وقتی با زشتی همدم شود، افسرده می شود، و شانه خالی می کند و نمی تواند بار خویش را خالی کند. هیجانی که زیبایی ایجاد می کند، در امیدی نهفته است که به رها شدن از رنج وجود دارد.

او دوباره از من پرسید: چرا مادران به پروردن و تغذیه کردن و دفاع از فرزندان خودشان اقدام می کنند - نه تنها انسان ها (که می توانستیم کارش را به عقل نسبت دهیم)، بلکه حیوانات و پرندگان نیز چنین اند؟ من به نادانی خود اعتراف کردم و او گفت علت این امر تمایل طبیعی ای است که تمام موجودات فانی به داوم همیشگی دارند؛ یگانه راه جاودانگی آنها این است که هر موجودی همانند خودش را تولید بکند و پس از خودش یادگار بگذارد. حتی در همین زندگی نیز، آنچه را که یک نفر می نامیم، از دوران کودکی به این طرف تغییرات زیادی را در روح و تن پذیرفته است. انگیزه ی جاه طلبی نیز همین است؛ افراد

جاه طلب می خواهند دست کم در خاطره ی انسان ها برای همیشه زنده بمانند؛ محرک هر کار شریفی همین است. و بالاخره ، باردارهای روحانی ی هم داریم که می خواهند فرزند روحانی ، یعنی حکمت و فضیلت ، به وجود آورند؛ این افراد همان شاعران ، مخترعان ، و بالاتر از همه کسانی هستند که عدالت و اعتدال را برای ایجاد نظم در جامعه به وجود می آورند . جوانی که این بارداری روحانی را در برای ایجاد نظم در جامعه به وجود می آورند . جوانی که این بارداری روحانی را در زیبایی جسمانی او را به خودش جلب خواهد کرد و وقتی آن را با زیبایی روحانی توام بیابد ، دست به کار می شود؛ و او و دوستش فرزند مشترکی را به وجود می آورند؛ یعنی او طرف خودش را پر ورش می دهد ، و به او یاد می دهد که برای اینکه انسان خوبی بشود چگونه باید باشد و چه کاری باید بکند . این پیوند مستحکم تر از پیوندی است که در میان فرزند و والدین وجود دارد؛ به همان اندازه که «فرزندی این وصلت زیباتر و جاودانی تر از آن دیگری است . آیا قوانین لیکورگوس و سولون ، که فرزندان روحی آنها هستند ، زیباتر از هر فرزند جسمانی ای نیستند ؟۲۲

اینها اسرار متعارف عشق هستند. تصور او این بود که آخرین تجلیاتِ آن فراتر از فهم من است، ولی در عین حال به توضیح آن پرداخت. خواستارِ سلوک نهایی بایستی ابتدا به تنی زیبا دل ببندد و اندیشه های شریف خودش را به او منتقل سازد. چنین کسی باید به زودی متوجه شود که زیبایی محسوس در همه جا به یک منوال است، و بنابراین باید دلبستگی به یکی از تجلیات آن را رها سازد. مرحلهی بعدی ترجیح زیبایی روحانی بر زیبایی جسمانی است؛ عاشق در این مرحله به روح زیبا دل می بندد، هر چند آن روح در تنی زشت قرار گرفته باشد، و اندیشه هایی را که به بهتر ساختن جوانان منتهی می شود بر او القا

۲۳. آیا می توان کسی را «جاودانی تر» نامید؟ به نظر دیوتیما، آری (αθανατωτερων).

می کند. از اینجا به مرحله ی مشاهده ی زیبایی شیوه های زندگی و قانون ها نایل خواهد شد، ۲۴ و همه ی اینها را به هم مربوط خواهد یافت، و به ناچیز بودن زیبایی جسمانی پی خواهد برد. چنین کسی بایستی از این مرحله به مرحله ی مشاهده ی زیبایی دانش به طور کلی منتقل شود، و دیگر در بندیک تن یا یک روح یا یک کار باقی نماند، بلکه با خیره شدن به کل دریای زیبایی، بر اندیشه های درخشانی در پهنه ی فلسفه دست خواهد یافت، تا اینکه در این کار تقویت شود و بصیرتی به دست آورد که او را بر دانشی از زیبایی رهنمون سازد که اینک توضیح خواهم داد. دیوتیما گفت: سعی کن آنچه را می گویم به خوبی دریابی.

آنچه گفتم، همگی مقدمهای بود برای دیدار ناگهانی این زیبایی خیره کننده. آن زیبایی ازلی است و تغییر نمی پذیرد، هیچ وقت، از هیچ جهت و در هیچ قسمتی و با هیچ معیاری، چیزی جز زیبا نیست؛ نه مادی است، نه عقلانی، نه علمی، و نه در چیزی؛ بلکه مطلق است و واحد. همهی چیزهای زیبا از آن بهرهمند هستند، ولی به و جود آمدن و از بین رفتن آنها تأثیری بر روی آن ندارد. روند واقعی عشق بدین صورت است، آغاز کردن با تنی زیبا، و پیمودن پلههای صعودی نردبان و رسیدن به دیدار خود زیبایی، که از هر گوشت یا رنگ یا دیگر خصوصیات فانی پیراسته است. عاشق فقط بر اثر آمیختن با آن زیبایی، فضیلت واقعی، و نه تقلیدی، را به و جود خواهد آورد، زیرا حقیقت همدم فضیلت واقعی، و نه تقلیدی، را به و جود خواهد آورد، زیرا حقیقت همدم اوست. خدایان به چنین کسی عشق می ورزید، و اگر جاودانگی کسی قابل تضمین باشد، اوست که از این جاودانگی برخوردار خواهد بود.

تعالیم او بدین گونه بود، من به آن ایمان دارم، و سعی می کنم دیگران را نیز

۲۴. لازم به ذکر است که واژگان زیبایی و زیبا را در اینجا به جای واژهی یونانی کالون آورده ایم؛ دربارهی معنای عام آن نگاه کنید به ج ۱۳ ترجمهی فارسی، صص ۲۹۵ و بعد، صص ۳۰۰ و بعد. کالا [زیبا] توصیف کردن کارها و قانون ها در زبان یونانی کاملاً طبیعی بوده است.

متقاعد سازم تا در پیمودن راه عشق به ستایش اِروس بپردازند، همان طور که خود من چنین می کنم، زیرا هیچ کس برای به دست آوردن این نعمت عُظمیٰ بیشتر از او مارا یاوری نخواهد کرد.

ورود آلکیبیادس (۲۱۷c-۲۱۵a). وقتی سخن سقراط به پایان رسید، هیاهوی شادمانی به گوش رسید، در زده شد، و صدای بلند آلکیبیادس را شنیدند که در جستجوی آگاتون بود. در کنار در ایستاده و بر دختری نی زن و اطرافیانش تکیه کرده بود، تاجی از گل بر سر داشت، و اجازه می خواست به میهمانی بپیوندد؛ مستی او به خوبی هویدابود. میخواست تاج گل را از سر خود بردارد و بر سر آگاتون بگذارد. همهی حاضران از او خواستند که وارد شود، و بنشیند؛ دوستانش او را در میان آگاتون و سقراط بر تخت نشاندند. اما حلقه های تاج گلی که مى خواست بر سر آگاتون بگذارد، مانع از آن شد كه اول بار سقراط را ببيند. وقتى چشماش بر او افتاد، از جا پرید و بانگ برآورد، «سقراط! اینجا کمینگاه است! و تو چگونه طرح ریختی تا در کنار زیباترین مرد مجلس قرار بگیری؟» سقراط در حال وحشتِ تمسخرآميز، آگاتون رابه ياري طلبيد تا از او در برابر خشم رشك آلودٍ معشوقش حمايت كند، و آلكيبيادس ادامه داد: «بعداً به حساب تو مى رسم: حالا آگاتون، چندتا از آن نوارها را بده تا سر حيرت انگيز اين قهرمان جهاني عالم سخن رابيارايم ـ كسى كه نه مثل تو فقط يك بار، بلكه هميشه قهرمان است.» آلکیبیادس، پس از آراستن سقراط، بر تخت نشست و از هشیاری جمع حاضر اظهار نارضایتی کرد، جام شراب بزرگی خواست که حدود چهار پینت ظرفیت داشت، همهی آن را سر کشید، و دوباره پُر کرد و تحویل سقراط داد، و گفت: او هر قدر که بخواهید خواهد نوشید، ولی هیچ مست نخواهد شد.

در این هنگام اروکسیماخوس زبان به سخن گشود و برنامهی قبلی شان را

توضیح داد. آلکیبیادس نوبتِ خود را نوشیده است، بنابراین سخنرانی اش را باید ایراد کند. آلکیبیادس پاسخ داد: اولاً، روانیست کسی که نیمه مست است با هشیاران رقابت کند، ثانیاً، او در حضور سقراط هرگز نمی تواند کس دیگری را بستاید. «بسیار خوب، پس، خطابهای در ستایش سقراط ایراد کنید»؛ و او بر خلاف اعتراض های سقراط، سخن آغاز کرد.

سخنرانی آلکیبیادس (۲۲۲۵ – ۲۲۲۵). ناچار خواهم بود از تشبیه و استعاره استفاده کنم. سقراط مانند صندوقچههای سیلنی Sileni است که شما در دکانهای پیکرتراشان ملاحظه می کنید، درش باز است و پیکر خدایان در اندون آن جای گرفته است، و یا شبیه مارسویاس ساتور Marsyas the Satyr است. علاوه بر اینکه قیافه و فراست ساتیری دارد، با سخنان ساده اش می تواند همان تأثیری را ببخشد که در موسیقی مارسیاس وجود دارد به گونه ای انسانها را دیوانه می سازد، دلهای شان به تپش وامی دارد و اشکهای شان جاری می سازد، کاری که از هیچ سخنوری بر نمی آید. سخنان او بارها موجب شده است که من کاری که از هیچ سخنوری بر نمی آید. سخنان او بارها موجب شده است می پردازم و از خودم و کوتاهی هایم غافل هستم. می دانم که حق با اوست، اما وقتی از او و زخودم و کوتاهی هایم غافل هستم. می دانم که حق با اوست، اما وقتی از او دور می شوم نمی توانم در برابر جاه طلبی ام پایداری کنم. گاهی آرزو می کنم که او بمیرد اما اگر چنین اتفاقی رخ دهد، حتی بیشتر از پیش غمگین خواهم بود.

شباهت او به سیلنی [صندوقچه] این است که ظاهراً همیشه دلباختهی جوانان خوبرو است، اما وقتی به اندرون او راه یابید گنجینهای ۲۵ از جمال و خویشتن داری حیرت آور را مشاهده می کنید. او هیچ عنایتی به زیبایی جسمانی

۲۵. این واژه (αγαλματα ، ۲ ۱۶e ۶) ابتدا برای تندیس خدایان به کار می رفته است، اما معنی لغوی آن چیزی محترم، عزیز و خوشایند است.

ندارد، ثروت و مقام را به هیچ نمی خرد. من آنچه را تجربه کردهام می گویم. من به زیبایی خود می بالیدم، و تصور می کردم که او در عشقی که به من ابراز می کند صادق است، ۲۰ از این رو تصمیم گرفتم که خود را تسلیم او سازم و در عوض دانش او را فراگیرم. پس از چندین کوششِ غیرمستقیم، او را به شام دعوت کردم و شب را پیش خود نگه داشتم و ضمیر دلِ خویش را به صراحت باز گفتم. به شیوه ی طنزآلود همیشگی اش پاسخ داد: اگر تو واقعاً فکر می کنی که من می توانم تو را بهتر سازم، زیبایی آن آنقدر بالاتر از زیبایی توست که معامله ات بسیار زیرکانه به نظر می آید؛ اما بهتر است بیشتر فکر کنی، زیرا به احتمالِ زیاد گمانِ تو درباره ی من درست نیست. چند روزی باید در آن مورد بحث کنیم، آنگاه هر کاری را که برای هر دوی ما بهتر باشد انجام دهیم. بنابراین شب را به گونه ای در کاری را که برای هر دوی ما بهتر باشد انجام دهیم. بنابراین شب را به گونه ای در حالِ من مضطرب تر از پیش گردید، از یک طرف به پستی خودم می اندیشیدم و از طرفی دیگر قوّتِ اندیشه ی او را می ستودم، نه نمی توانستم از صحبت او دوری گزینم و نه قادر بودم او را بر آنچه دلم می خواهد وادار کنم.

شجاعت و پایداری او را در عملیات جنگی شناختم: در زمستان منجمد کننده ی شمال و در جنگ پوتیدایا Potidaea، همان جا که جان مرا نجات داد و حق آن بود که جایزهای را که به من دادند به او می دادند؛ و همین طور در عقب نشینی دلیوم ۲۷. Delium فقط می توان گفت هیچ کس مانند او نبود، و از

۲۶. درباره ی دلباختگی مفروض سقراط به آلکیبیادس، ر.ک. ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، ص ۱۳۴ (در پاورقی شماره ۱ آن صفحه پاره ی آیسخینس بایستی ۱۱ و نوشته می شد، نه ۱۰ و).

۲۷. داستان آلکیبیادس درباره ی بی توجهی سقراط به شرایط محیطی و قدرت پایداری او را در ج
۱۲ ترجمه ی فارسی صص ۱۲۴ و بعد، و صص ۱۵۲ و بعد نقل کرده ام. چگونگی نجات جان
آلکیبیادس به دست او را، پلوتارک در زندگی نامه ی آلکیبیادس آورده است (بخش ۷، ۱۹۵۵ −
۱۹۴۵ ، آنجا که می گوید، جایزه ی مورد نظر، یک تاج و یک دست لباس رزمی بود)، و
خدمت های او در آن جنگ را در خارمیدس ۱۵۳۵ ملاحظه می کنیم. لاخس در لاخس ۱۸۱۵ →

این جهت است که من او را با سیلنی مقایسه می کنم. فراموش کردم که بگویم این تشبیه در خصوص گفتار او نیز صادق است. ظاهرِ آنها یاوه می نماید، چنین به نظر می آید که همهی آنها مربوط است به آهنگران و کفاشان و دبّاغان، و مطالب تکراری ای بیش نیستند. ۲۸ اما تا درِ آن را می گشایید، ملاحظه می کنید که فقط پر از استدلالهای معقول است، همراه با تندیس الهی فضیلت و هر چیز دیگری که برای انسانی نیکو شدن به آنها نیاز داریم.

خوب، آقایان، این کاری است که سقراط با من \_ و با خارمیدس و انبوهی دیگر \_ کرده است؛ خود را عاشق سر باختهی ما نشان داده است، در حالی که عاقبت امر درست برعکس شده است [ما شیفتهی او شده ایم]. از تجربهی ما عبرت بگیرید و اجازه ندهید شما را نیز در این دام بیاندازد.

پایان (۲۲۲۵–۲۲۲۵). سقراط گفت منظور آلکیبیادس این بود که میان او و آگاتون جدایی اندازد؛ و در حالی که شوخی هایی چند میان آنها رد و بدل می شد، گروهی سرمست با هیاهو وارد خانه شدند و گفتگویِ منظم غیرممکن گردید. برخی از میهمانان خانه ی آگاتون را ترک کردند، خود آریستودموس را خواب در ربود، و او خروسخوانِ صبح بیدار شد و دید فقط سقراط، آگاتون و آریستوفانس بیدارند؛ آنها چندین دور باده نوشیده اند و اینک سقراط به آن دو اثبات می کند که

→ عملکرداو را در عقب نشینی دلیوم مورد ستایش قرار می دهد، و خود او در دفاعیه ۲۸e به عملیاتی که در آنها شرکت کرده است اشاره می کند.

28. 221 ε αει δια των αυτων τα αυτα φαινεται λεγειν.

درباره ی سخن گفتن او از مشاغل معمولی و تکرار همیشگی آنها، مقایسه کنید با گرگیاس + 0.0 و درباره + 0.0 و درباره + 0.0 و کسنوفون، خاطرات، + 0.0 و درباره + 0.0 و درباره مینوفون، خاطرات، + 0.0 و درباره مینوفون، خاطرات، + 0.0 و درباره همان موضوعات») تا به سرحد مباهات بر سازگاری پیش می رود. برای خطای مقابلِ آن، مقایسه کنید با توکودیدس، + 0.0 و اهان حاضر یک حادثه + 0.0 مقایسه کنید با توکودیدس، + 0.0 و اهان حاضر یک حادثه + 0.0 متاسر یک حادثه + 0.0

شاعر تراژدی پردازِ خوب، باید بتواند کمدی هم بسازد، و برعکس. ۲۹ سرانجام هر دو سر فرود آوردند، و سقراط از آن دو جدا، شست و شویی کرد، و روز را طبق معمول گذرانید.

## شرح

«جلوتر از ورودي آکادمي، قربانگاهي از عشق و جود دارد.» پائوسانياس (۱،۳۰،۱)

برجستگی فوق العاده ی بسیاری از آثار افلاطون مایه ی حیرت مفسر متعارف می شود، اما هیچ کدام از آنها به اندازه ی میهمانی ریشه در آداب و رسوم آن زمان نداشته است. صرف نظر از تمایل به عشق جنسی، باده گساری پس از شام، همراه با قواعد خاص و مجلس گردانی ویژه ی آن، هیچ مشابه دقیقی در دوره ی جدید ندارد. بعدها این اثر وسیله ی نوعی انتقال ادبی برای تبادل تخیلی دیدگاه ها و اطلاعات گردید، اما بی روحی نسبی این آثار فقط به طور متقابل، واقعیت نمایشی داشتن شخصیتهای محاوره ی افلاطون را آشکار ساخت. ۳۰ هدف

79. افلاطون در جمهوری ، ۳۹۵۵، عکس این سخن را از زبان سقراط بیان می کند. آدام در همان جا تبیین قابل توجهی آورده است، و بری (میهمانی ، ص ۱۷۱) مدعی است که «لُبّ استدلال سقراط» را به ما باز می گوید. چون آریستودموس استدلال سقراط را بازگو نکرده است، این کار اندکی جسورانه می نماید. هیچ شاعر یونانی ای به هر دوی تراژدی و کمدی نپرداخته است (احتمالاً نمایشهای ساتوری مدّ نظر نیست)، و بسیار محتمل است که منظور از این سخن، عرضهی تفسیری طنزآلود از شخصیت سقراط است: تمام شب را به گفتگو گذرانیده است، پیمانه ها شراب نوشیده است، ولی باز اشتیاق استدلال درباره ی پیچیده ترین موضوعات را از دست نداده است.

۳۰. و همین طور اثر کسنوفون، تا حق آن ادا شود. برای نادرستی این تصور که میهمانی افلاطون و کسنوفون باقیمانده ی مجموعه ای از اینگونه آثار بوده است، ر.ک. ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، کسنوفون باقیمانده ی مجموعه ای از اینگونه آثار بوده است، ر.ک. ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، (همان جایی که شاید سهم برایتنباخ Breitenbach را به تریو Treu نسبت داده ام؛ نگاه کنید به به گذیر سومپوسیون ، نگاه کنید به گذیر سومپوسیون ، نگاه کنید به گذیر سومپوسیون ، نگاه کنید

افلاطون، در این محاوره نیز، مانند دیگر آثارش، پیچیده بود، اما بی تردید یکی از آن اهداف او این بود که تصویر خودش را از سقراط با نشان دادن او در حالتی از خوشی و شادمانی، تکمیل گرداند، ۲۱ و از زبان خود آلکیبیادسِ بدنام به رفع این اتهام بپردازد که عامل تباهی او سقراط بوده است. اما به عقیده ی جوِت این محاوره از جمله محاوراتی است که «به راحتی نمی توان آن را بیش از آن مقدار که در مورد یک تصنیف موسیقی میسور است، تفسیر نمود... و به آسانی نمی توان آن را جز با عبارات خود مؤلف بازگویی کرد». افلاطون در اینجا نیز (همچون فایدروس) قلم پردازی خودش را نه تنها با نوشتن محاوره بلکه با دسته هایی از سخنرانی هایی نشان می دهد که اس. رُزِن S.Rosen به طرز معقولی، در وصف آنها گفته است: «بیشتر تمرین های بلاغی هستند تا اظهارات پیچیده ی فلسفی». ۲۲

ابتدا فایدروس <sup>۲۲</sup>، ضمن گفتار مختصر و ناچیزی، نشان می دهد که هم عشق رامی ستاید و هم لوسیاس را که در محاورهای به همین نام دیده می شود.

- به Robin, Symp. xiif، وبرای میهمانی های موجود به ib. xiii n.3 ؛ یا، به صورت مشروح تر، به:

J. Martin, symposion: Gesch. einer lit. Form.

۳۱. مانند کسنوفون، اما کسنوفون ناچار بود تصریح کند که به چنین کاری مشغول است ( میهمانی ، ۱،۱).

۳۲. جوت، Dialogues 4 I, 488 ؛ رُزِن، ميهماني ، xxxvi

۳۳. برای ارزیابی مفصل تر سخنرانی اولیه، که همیشه با آهنگ توافق توام نیست، رجوع کنید به بری ارزیابی مفصل تر سخنرانی اولیه، که همیشه با آهنگ توافق توام نیست، رجوع کنید به بری بری تعلی تری تیلور 23-11 III 11-23 و (به صورتی تخیلی تر) به فریدلندر، 32-11 III 11-23 و (به صورتی تخیلی تر) به فریدلندره ای فنی و سخنورانه ی خطابه های فایدروس، پاثوسانیاس و آگاتون را فهرست می کنده ای برای خواننده ی جدید، کتاب گولد Gould, Fl. ch. 2 یکی از بهترین مقدمات است.

سخنرانی او گفتاری است مصنوعی که از حیث سبک و محتوا، مشحون از اشارات ادبی و ترفندهای خطابی است؛ و از این نظر قابل توجه است که وفاداری معشوق را زیباتر از وفاداری عاشق می خواند. جالب ترین ویژگی آن، این است در عینِ مقبول و متعارف خواندن عشقِ مردان به یکدیگر، عملاً شرح حال یک زن را به عنوان نمونه ی عالی فداکاری بیان می کند.

پائوسانیاس طبیعت دوگانهی اِروس را شرح می دهد، آن را به دو دستهی آسمانی و زمینی، روحانی و جسمانی، تقسیم می کند، و عشق میان مرد و زن را از نوع دوم می شمارد و روابط میان مردان و پسران را اگر با همدمی عقلی توام باشد موجه می خواند. بیان او درباره ی موضع پیچیده ی آتنیان در برابر همجنس بازی، دارای ارزش جامعه شناختی است، ۲۳ و اِروسِ دوگانه، گام کوچکی به سوی تعالیم دیوتیما به حساب می آید. سقراط با این سخن نیز می توانست موافقت کند که دست کم بسیاری از کارها به خودی خود خنثی هستند، و ارزش آنها به چگونگی انجام دادن شان مربوط است، زیرا با این دیدگاه او مطابقت دارد که ارزش ثروتهای مادی و نعمت های روحانی در خود آنها نیست بلکه در چگونگی به کار بردن آنهاست. ۲۵ در سخنرانی دیوتیما ملاحظه می کنیم که ارزش اروس از کار بردن آنهاست. ۲۵ در سخنرانی دیوتیما ملاحظه می کنیم که ارزش اروس از حسمانی است (اگر چه به عقیده ی پائوسانیاس این دو باید همراو هم باشند، نه جسمانی است (اگر چه به عقیده ی پائوسانیاس این دو باید همراو هم باشند، نه

۳۴. ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، صص ۱۲۸ و بعد. معمولاً برخی از فقرات آیسخینس در بر ضد تیمارخوس (۱۲-۹، ۲۱-۱۶) را به عنوان دلیلی بر این مدعا نقل می کنند که در آتن قوانین کاملاً قاطعی برای مقابله با لواط و جود داشت؛ اما در واقع آنها فقط به اغوای کودکان، و فحشاء و جاکشی مربوط بوده است و بنابراین تأییدی برای معیارهای پائوسانیاس محسوب می شود.

۳۵. منون ۸۸a ـ ۸۷e ، اثوتودموس ۲۸۱d-e،۲۸۰e.

جایگزین یکدیگر) و اینکه عشق حقیقی به افسون جوانی متکی نیست بلکه باید تا پایان عمر دوام داشته باشد (۱۸۱۵-۱)، همگی این ظن را تقویت میکنند که افلاطون تقلیدی از سقراط را عرضه میکند تا نشان دهد که تعالیم او را با چه راحتی ای کج می فهمیدند و بد به کار می بردند. ۲۶

سکسکههای آریستوفانس را، که موجب تغییر در ترتیب سخنرانان می شود، مفسران مختلف به گونههای متفاوتی تأویل کردهاند. ۲۷ از تنوع دیدگاههای آنها دست کم این نتیجه را می توان گرفت که اگر افلاطون واقعاً قصد نمادین خاصی داشته باشد، به آسانی نمی توان بر چیستی آن یقین حاصل کرد. کاملاً محتمل است که این مطلب گزارش واقع گرایانه ای از حادثه ای متعارف در پذیرایی ها بوده باشد و سکسکه مصیبتی است که شاید دست کم یکی از کسانی که شام مفصلی خوردهاند و اکنون مشغول باده گساری هستند، به آن مبتلا شده باشند؛ و برای چنین حادثه ای چه کسی مناسبتر از آریستوفانس است، کسی که کار طبیعی اش به خنده آوردن دیگران است؟

۳۶. مقایسه کنید با آلکیبیادس اول ۱۳۱۰؛ ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، ۱۳۴ و بعد، ص ۲۷۸.

۳۷. درباره ی دیدگاه های پیشین (از جمله نظریات کهن)، نگاه کنید به بری xxii و بعد، و برای تفسیرهای جدیدتر به رُزِن، ۹۰ و بعد با یادداشت ۳. و اخیرتر از آن، متعلق است به کی. دوریر تفسیرهای جدیدتر به رُزِن، ۹۰ و بعد با یادداشت ۳. و اخیرتر از آن، متعلق است به کی. دوریر K. Dorter K. Dorter اله همیت سخنرانی ها در میهمانی افلاطون» در 1969 Phil. and Rhet. اگر منظور افلاطون فقط این بود که اروکسیماخوس اول سخن بگوید (نظر کسانی که به «صعود دیالکتیکی» سخنرانی ها معتقد هستند) می توانست ترتیب نشستن آنها را از اول به گونه ای دیگر بیان کند. او به احتمال زیاد می خواهد به خواننده هشدار دهد که ترتیب سخنرانی ها هیچ اهمیتی ندارد و صرفاً امری است تصادفی. اگر افلاطون قصد «انتقام» تصویر سقراط در ابرهارا داشته باشد، سکسکه ها را باید تلافی ضعیف و باور نکردنی ای بدانیم. تطابق عجیبی است که اسم اروکسیماخوس به معنی «دشمنِ سکسکه ها» بوده است، اما شگفتی آن امر بیشتر از این نیست که مادر ماماپیشه ی سقراط فاینارته نام داشته است (ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، ص ۱۰۳، یادداشت ۱)، و بی تردید نام حقیقی او همین بوده است. شاید همین امر باعث شده است که افلاطون چنین مطلبی را بیاورد.

اروکسیماخوس اِروس دوگانهی پائوسانیاس را پی می گیرد، اما دیدگاه واقعی او همان بود که فایدروس در اوایل سخنرانی ابراز داشته بود: اِروس یکی از نیروهای اصیل جهانی است، و در نتیجه نه تنها در میان انسان و حیوانات منشأ اثر است، بلكه تأثيري جهاني دارد و عامل توحيد و تركيب كل عالم طبيعت است. اين همان عشقی است که آیسخولوس و ائوریپیدس دربارهی آن میگفتند به آسمان الهام مى كند تا زمين را بارور سازد، و زمين را ملهم مى سازد كه به ازدواج با آسمان رضایت دهد؛ از اینرو وقتی قطره های بارور کننده از آن بر دل زمین فرود می آیند، زمین می تواند اغنام و غلات و میوجات را تولید کند؛ پرندگان در کمدی آریستوفانس نغمه سر می دهند که فقط در اثر پیوند دادن اروس در میان چيزهاست كه آسمان، اقيانوس، زمين و همه خدايان نيكبخت به وجود مي آيند؛ همان عشق آفرینش شناختی شعر اورفهای و بالاتر از همه عشق دانشمند و شاعر آن دوره، امپدوکلس، اضداد را از هر جایی فرا می خواند و به هم می پیوندد، چیزی که هم نیروی طبیعی دارد و هم توان اخلاقی. ارسطو می گوید: این «اروس یا شوق» را متفکران آغازین به این علت فرض می کردند که علت اولیه ای را لازم می دانستند تا حرکت و ترکیب چیزها را سبب شود. ۲۸ روشن است که یکی از ستایش کنندگان بایستی اروس را از جهت همین جنبهی جهانی مورد ستایش

۳۸. آیسخولوس، پاره ی ۴۴، اثوریپیدس، پاره ی ۸۹۸، آریستوفانس، پرندگان ۲۷-۶۹۰، ارسطو، مابعدالطبیعه ۹۸۴ کربید و بعد. درباره امپدوکلس، نگاه کنید به ج ۷ ترجمه ی فارسی، ارسطو، مابعدالطبیعه ۹۸۴ کربیره و بعد؛ درباره ی ۹۸۴ و بعد؛ درباره ی نیروی اخلاقی تلقی شدن عشق در . Purif. 248f. او در پارههای موجود عشق را آفرودیته می نامد نه اروس، اگرچه پلوتارک (De facie 927a) می گوید «دوستی، آفرودیته یا اروس، به همان گونه که امپدوکلس می گوید». برای اروس اورفهای نگاه کنید به گاتری، آفرودیته یا اروس، به همان گونه که امپدوکلس می گوید». برای اروس اورفهای نگاه کنید به گاتری، OGR ch. 4; G. and G316 از ماست این نکته را نیز تذکر دهم که اروکسیماخوس به هیچ کدام از آیسخولوس، آریستوفانس و امپدوکلس که من در اینجا پایه گذار سخنانش قرار دادم اشاره نمی کند، بلکه فقط از هراکلیتوس اسم می برد؛ درباره ی هراکلیتوس نگاه کنید به ج ۵ ترجمه ی فارسی صص ۷۱ و بعد.

قرار می داد، و برای این کار کسی که در علم پزشکیِ مهارت دارد مناسب تر از همه است. علم پزشکی آن زمان عمد تاً مبتنی بود بر نظریه هایی درباره ی اضداد اصلی، یعنی گرم ـ سرد، مرطوب ـ خشک، تلخ ـ شیرین و غیره؛ نظریه هایی که حصول ترکیب منظمی از اضداد در تنِ سالم فقط یکی از مصادیق آنها بود، و آثار بقراطی، به صورت گسترده و غالباً انتقادی، تمام پهنه ی فلسفه ی طبیعی را در بر می گیرد. ۲۹ بنابراین اروکسیما خوس بدون هیچ مشکلی می تواند بگوید: عشق در عالم پزشکی، در جهان موسیقی و در حوزه ی آب و هوا، اضداد را به هم پیوند می دهد. او دین را بیشتر در قالب تضاد میان اروس خوب و اروس بد توصیف می کند، این دو نوع اروس در نمونه های پیشین نقش مهمی ایفا نمی کردند. در واقع، او این تضاد را (همان طور که شیوه ی اغلب سخنرانی های بعد از شام است) به صورت تصنعی از پائوسانیاس اقتباس می کند، زیرا شق دوم در این سخنرانی اصلاً عشق نیست بلکه نوعی ضد عشق است که بیشتر می توان آن را با نفرت امید وکلس مقایسه کرد. اما اگر این اصطلاح را نگه داریم، وقتی می تواند آن را به کار برد که معنی محدود نظریه ی عشق را در نظر داشته باشد (۱۸۷۵ و ۱۸۷۵ و ۱۸۷۵ و ۱۸۷۷ و ۱۸۷۸ و ۱۸۷۵ و ۱۸۷۷ و ۱۸۷۸ و

اروکسیماخوس از نظر اخلاقی، فروتر از مرتبه ی پائوسانیاس قرار دارد، زیرا عشق خشتی را به صراحت محکوم نمی کند، بلکه، ضمن مقابله ی آن با عشق آسمانی، توصیه می کند که «با احتیاط و بدون افراط، از لذت های آن برخوردار شویم»، به همان صورت که پزشک می گوید: پرخوری نکنید تا به بیماری مبتلا

<sup>77.</sup> برخی ها سخنرانی اروکسیماخوس را تقلیدی از رساله ی بقراطی π. διαιτης دانسته اند (فریدلندر ؛ ر.ک. بُری xxix,n.2)، اما ایدلشتاین، بیشتر به یادِ π.αρχ. ιητρ می افتد. همچنین نگاه کنید به رُزِن، ۹۵ و بعد. به عقیده ی من، ایدلشتاین در این مقاله، در 1945 می تصویر افلاطون از اروکسیماخوس پزشک را عاری از هرگونه تمسخر، و کاملاً واقع گرایانه و همدلانه تلقی کرده است، اگرچه دووِر (JHS 1966, 49 n.44) به گونه دیگری می اندیشد. همچنین ر.ک. رُزِن، ۹۵ و بعد.

نشوید (۱۸۷d-e). این مقایسه نادرست است، زیرا در مواردی که بیماری و جود نداشته باشد، فقط عشق خوب در کار خواهد بود (۱۸۶b).

سهم آریستوفانس نیز، هر چند خیلی پرت و پلاست، ریشه در اسطوره شناسی و فلسفه ی طبیعی آن زمان دارد؛ و به ویژه از این جهت تأثیر بیشتری دارد که تعلیم دیگران، مخصوصاً اروکسیماخوس، را مورد طعن قرار می دهد. سخن از موجودات دو جنسی، در آن زمان تازگی نداشت. امپدوکلس می گوید، در دوران اولیه که عشق جهان را به نظم آورد «موجودات دو جنسی» نیز در میان موجودات کنونی وجود داشتند؛ و خدای اورفهای، فانس Phanes، دو جنسی بود و از این جهت که اندام تناسلیاش «در پشت و بر کفل» او قرار داشت، به انسانهای گرد شباهت زیادی داشت. یحتمل، در زمان افلاطون آئین هِرمافر ودیتوس در آتن میسوف بود. آموجودات دو جنسی در اسطوره های شرقی به وفور دیده می شوف، بود. آموجودات دو جنسی در اسطوره های شرقی به وفور دیده می شوند، بعضی از محققان سعی کرده اند برای انسان گرد منشأ شرقی پیدا کنند، آما به راحتی نمی توان برای جالب ترین ویژگی های این انسان ها نمونه ی اولیه ای پیدا کرد: تمام مردها و تمام زن ها نیز همانند مرد ـ زن ها پشت و رو هستند، دو برابر بودن چهره ها و دست و پاها و همین طور حرکت چرخشی

۴۰. امپدوکلس، پارهی ۶۱، ۳و بعد (ج۷، صص ۱۵۸ و بعد). دربارهی فانس و هرمافرودیتوس، نگاه کنید به گاتری، OGR 101 and 145 nn. 24 and 25.

۴۱. برخی منابع در فریدلندر PI. I, 369 n.11 و گولد PI. 191 n. 41 آمده است. دبلیو. کوستر در بخش ۵ کتابش کتابش Mythe de P. etc. منشأ شرقی داشتن اسطوره ی آریستوفانس را طرح و رد می کند، و ویلاموویتس PI. I, 372 از اصالت یونانی آن طرفداری می کند. برای داستان مربوط به اصل عشق جنسی در «فرهنگهای مختلف» نگاه کنید به منابع دووِر در 8 n. 8 به اصل عشق جنسی در «فرهنگهای مختلف» نگاه کنید به منابع دووِر در 8 file (که دوور منکرِ آن است، ص ۴۶) نه تنها در مورد نژاد دو جنسی درست است، بلکه در مورد این نظریه ی جدی او نیز دیده می شود که عشق نیرویی جهانی دارد، و به موجودات ذی شعور منحصر نمی شود.

نتیجه ی داستان (به راحتی نمی توان از نتیجه ی اخلاقی قطعه ای کمدی سخن گفت) این است که عشق جنسی انسان ها تمایلی طبیعی است برای بازیافتن اصل طبیعت مضاعف شان. ۲۳ اطلاق این نتیجه بر عشق به جنس موافق یا مخالف، اندکی مبهم به نظر می آید. هر دو باید به یک اندازه طبیعی باشد، و به نوعی بستگی داشته باشد که ما نیمه اش هستیم، جز اینکه فقط عشق میان مرد و زن می تواند بقای نسل بشر را تضمین کند (۱۹۱۵). اما، آریستوفانس بر خلاف انتظار ما، این عشق را نه در میان زن و شوهرها، بلکه فقط در بین اهل فحشاء موجود می داند؛ و بالاترین ستایش را از دلباختگان جنس ذکور به عمل می آورد و این کار را نشانِ شجاعت و سیاستمداری می شمارد. شاید منظور افلاطون بیان این نکته بوده است که آریستوفانس هنوز هم از موسه ی [= هنرِ] کمدی اش (۱۸۹۵) پیروی می کند، زیرا به خاطر داریم که او چگونه موفقیت کمدی اش (۱۸۹۵) پیروی می کند، زیرا به خاطر داریم که او چگونه موفقیت سیاسی همجنس بازان را، در ادرها، به دم مسیحایی استدلال ناحق نسبت می دهد. واژگانی که در آنجا برای آنها به کار برده است آبر ومندانه نیستند. ۲۳

آگاتون به او ج شهرت خود به عنوان یک شاعر می رسد ۲۵ (خوشایند ترین قسمت

- ۴۲. نزدیک ترین نمونه به انسانهای مضاعف در اسطوره ی یونان، فرزندان آکتور Actor و مولیونه Molione و مولیونه Molione هستند که توصیف شان در هزیود (پاره ی ۱۸ مِرک ـ وِست) و ایبوکوس (پاره ی ۲ دیل) آمده است.
- ۴۳. آنگاه به کمال عشق می رسیم که به نیمه ی حقیقی مان برسیم نه به هر نیمه ای از جنس خودمان. زیاد بجانیست که بپرسیم: وقتی دو نیم شدن انسان ها در دوران ماقبل تاریخ صورت گرفته است، نسل کنونی چگونه می توانند نیمه ی حقیقی داشته باشند؟
- ۴۴. ابرها ۹۲-۱۰۸۹ اهمیت این فقره را دووِر 45 ،JHS 1966 گوشزد کرده است. کلمات مورد نظر ευρυπρωκτοι و δημηγορειν هستند.
- ۴۵. برای داوری های زیباشناسانهی موافق و مخالف در خصوص سخنرانی او، رجوع کنید به -

سخنرانی او استدلالهای اصیلی است که برای وجود همهی فضیلتها در اروس اقامه می کند)، و فقط سقراط باقی می ماند. به او اجازه می دهند که در گفتگوی مختصری به شیوه ی دیالکتیکی خودش نشان دهد که مطلب آغازین آگاتون نادرست بوده است، زیرا اروس به منزلهی خود شوق است نه متعلق آن. سقراط پس از این کار سخنرانی اش را در قالب گفتگویی میان خود او و زن خردمندی، به نام دیوتیما، ایراد می کند. خواه کسی به این نام وجود داشته باشد یا نه، در هر حال او در اینجا به صورت سقراطِ افلاطونی ظاهر می شود، در حالی که خود سقراط نقش خارمیدس یا لوسیس را بازی می کند. ۴۶ پرسش و پاسخ، شیوه ی مخصوص آن زن بوده است! (۲۰۱۵) اولاً، این حکایت سقراط را قادر می سازد که باز هم به نادانی ادعایی اش تظاهر کند، مانند خویشاوند خیالی او در

→ تيلور، PMW 221 ،و گروبه، 100 . P.'s Th. 100

۴۶. برخی ها اشاره به تأخیر طاعون در اثر دعای او در آتن (۲۰۱۵) را دلیل شخصیت حقیقی بودنش می دانند، از جمله: بُلته Bölt عر 1321. Halbb. 1321 ، تیلور، 224 برودنش می دانند، از جمله: بُلته Bölt عربی Bölt عربی در نهر می دانند، از جمله: بُلته فریدلندر Ph. I, 365, п. 14 . کرانتس (هرمس ۱۹۲۷) او را شخصیتی حقیقی می داند ولی به عقیده ی او این مسئله تأثیری در فهم میهمانی ندارد. رابین (شخصیتی حقیقی می داند ولی به عقیده ی او این مسئله تأثیری در فهم میهمانی ندارد. رابین (ed. xxxix) نیز او را مجعول می داند. ترفند سقراطی دیگر این است که دیوتیما با وجود حیرت سقراط فرض می کند که نه او اروس را خدا می داند و نه سقراط . (مقایسه کنید با گرگیاس ۴۶۶۹). به علاوه، چنین به نظر می آید که او نیز به سخنرانی آریستوفانس (۲۰۵۵) گوش داده است. من نمی توانم هم آواز با ویلامو و یتس (1,380) و نیومان (1950) بگریم تعلیمات دیوتیما سقراطی نیست، بلکه نوعی مغلطه است و هیچ ارزشی ندارد؛ اگر چه با و جود مشکلاتی همچون نظریات او درباره ی جاودانگی، می توان دیدگاه آنها را توجیه کرد. عموری تمام عیاری؛ مقایسه کنید درباره ی جاودانگی، می توان دیدگاه آنها را توجیه کرد. ۲۰۸۵ معنی همچون نظریات او ندارد. البته خود با کراتولوس ۴۰۰۳) است، و هیچ دلاتی در خصوص محتوای تعلیمات او ندارد. البته خود سقراط هرگز موضع تعلیمی اتخاذ نمی کند، و فقط درسهای کس دیگری را گزارش می کند! نیز ر.ک، ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، ص ۶۶.

هیپیاس بزدگیا آسپاسیا در منکسنوس (که همچون دیوتیما در ۲۰۷۰، زبان به سرزنش سقراط میگشایند). ثانیاً به او امکان می دهد محاوره را به گونه ای بیان کند که با قواعد میهمانی جور درآید.۴۷

صرف نظر از حرارت شاعرانه و دینی پیام دیوتیما (که هرچنداصیل و بنیادی است ولی قلم افلاطون نیز آن را دو چندان کرده است)، تا حدودی می توان گفت درس او این است که دو نکتهی مربوط به آموزهی صور را که پیشتر در لوسيس أمده بود، به اوج خود مي رساند. اول اينكه عاشق يا علاقه مند در حالت «بینابین» قرار دارد، نه خوب است نه بد؛ مانند فیلسوف (دوستدار دانش)، که چون در طلب دانش است، نه کاملاً داناست و نه آن مقدار نادان و ابله است که ارزش علم راتشخیص ندهد ( لوسیس ، ۲۱۸b – ۲۱۷e ترجمهی فارسی، ص ۲۳۶، و ص ۲۴۹). در اینجا می گوید بدترین حالت نادانی این است که کسی خودش را در آن حال که دانا نیست دانا پندارد (۲۰۴a؛ با وجود این شواهد روشن، باز هم كساني هستند كه تصور ميكنند كه ديوتيما غير از خود سقراط است!) بنابراین، إروس در بهترین وضع خویش همان فیسلوف است، زیرا اروس نمایانگر عشق به زیبایی است، و بهترین زیبایی نیز همان دانش است ( میهمانی ، ۲۰۲۵ م ۲۰۴۵ - ۲۰۴۵). نکتهی دوم این است که «متعلق اصلی عشق»، که هر عشق دیگری برای خاطر آن صورت می گیرد ( لوسیس ۲۱۹ c-d ، ج ۱۳ ترجمه ی فارسی صص ۲۵۳ و بعد) از پرده ی ابهام بیرون می آید و در قالب صورت متعالى زيبايي رخ مي نمايد، و اين همان تجلى نهايي اسرار عشق است.

۴۷. به نظر می آید که همین دو دلیل برای حضور دیوتیما کافی باشد. عده ای، از جمله کورنفورد (۴۷ می آید که همین دو دلیل برای حضور دیوتیما کافی باشد. عده ای، از جمله کورنفورد (U.Ph. 71)، انگیزه ی آن را احترام به آگاتون می دانند، اما، چنانکه خود او می گوید، اگر دیوتیما فقط «یک جعل» بود، آن جمع متوجه می شدند و احترام او ارزش خودش را از دست می داد. البته برخی از محاورات نیز به طور کلی دارای صورت گزارشی هستند و سقراط آنها را نقل می کند.

اروس در هر موردی به منزلهی واسطه است: میان زیبا و زشت، خوب و بد، دانا و نادان، ۴۸ و همین طور میان موجودات فانی و موجودات ازلی. این عقیده که خدایان رابطهی مستقیمی با انسان ها ندارد، با معتقدات کلی یونانیان سازگاری زیادی ندارد، و یقیناً با تعلیم هومری نیز منافات دارد، اما با این تعلیم افلاطون در فايدون سازگار است كه خدايان در سطح حقيقي زمين قرار دارند و فقط ارواح خوشبخت هستند که به آنجا ارتقامی پابند و به فیض صحبت آنها نایل می شوند (صص ۲۱۶ کتاب حاضر). افلاطون در اینجا نیز حالت میانهی بین دانش و نادانی را دوکسای درست (باور ، حکم یا حدس درست) مینامد ، که در اینجا نیز مانند منون (صص ۸۸ و بعد، کتاب حاضر) «به واقع اصابت می کند» (۲۰۲a) اما بر خلاف دانش، دارندهی آن نمی تواند «دلیلی بیاورد». در جمهوری می گویند فرق دانش و دوکسادر متعلق آنهاست، نه فقط در نحوه ی ادراک؛ و لازم است که ما این ناسازگاری ظاهری را به خاطر داشته باشیم. (در فصل ۸، قسمت الف، ج ١٥ فارسى به اين نكته باز خواهيم گشت.) اين عقيده كه ما فقط چیزی را «متعلق» به خودمان می دانیم که خوب باشد (۲۰۵d-e)، مطلوب افلاطون است. افلاطون این دیدگاه را در خارمیدس به کریتیاس نسبت می دهد، اما در لوسیس ۲۲۲a,c-d و در جمهوری ۵۸۶e خودش از آن حمایت می کند. ما، به طور کلی، به چیزی تمایل داریم که به طور طبیعی به ما تعلق داشته باشد، و آن چیزی جز خوب نیست، زیرا «هیچکس بد را نمی خواهد ( منون ۲۹.(۷۸ a-b). ۴۹

۴۸. برای «حالت میانه» و «دو طرف آن» در افلاطون و مفسران او، در اینجا و پروتاگوراس و گرگیاس، نگاه کنید به صص ۲۳۰۰ پیش از این؛ و برای اهمیت فلسفی این تمایز در آن زمان، به ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، ص ۲۴۸.

۴۹. خارمیدس ، ۱۶۳c (آنجا که از پاسخ مختصر سقراط می توان نتیجه گرفت که افلاطون باز هم قالبی سوفسطایی برگرفته است تا آن دیدگاه را به گونه ای دیگر بالا برد)، ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، ص ۲۶۷ با یادداشت ۱۵۳. برای منون ر.ک. صص ۶۶ و بعد کتاب حاضر.

یارداری و زایمان روحانی . دیوتیما به گونه ای از تناکح، بارداری و زایمان سخن می کند که بیشتر با پدیده های طبیعی سازگار است. عبارت «بارور ساختن زیبایی» (۲۰۶۵) را گاهی هیچ توضیح نمی دهند، و گاهی به معنی تولید مثل کردن بر روی زیبایی می گیرند، به گونه ای که مردان بر روی زنان عمل می کنند؛ می نقش زیبایی همان نقش ایلیتو یا Eileithyia ، الههی تولد، است که زایمان را آسان می کند (۲۰۶۵) . باروری حاصل عشقی نیست که زیبا برانگیخته است، بلکه حالت کلی است که به وسیلهی زیبایی مبب تحریک نسبت به جنس مقابل می شود (۲۰۶۵) . انسان جوان به این علت دنبال تنها و روح های زیبا می گردد که از پیش در روح خودش آبستن است (۲۰۹۵) . افلاطون، هم اروس را که فلسفه به دنبال آن است و با اضطراب هایش به فلسفه است، و هم زیبایی را که فلسفه به دنبال آن است و با اضطراب هایش به آن کمک می کند، در یک شخص خلاصه می یابد.

جاودانگی . دیوتیما در این قسمت از سخنانش ادعا می کند که انگیزه ی نهایی تمایل جنسی، شوق طبیعی موجودات فانی به جاودانگی است، تمایلی که هیچوقت به طور دقیق ارضا نمی شود. آیا افلاطون از عقیده به جاودانگی که یکی

۵۰. از جمله جویس «ثمر آوردن بر روی زیبا». ترجمه ی بری «در حوزه ی زیبا» (Xliii) کاملاً مبهم است. بیتر بلاک، Ph.4، «به وساطت زیبایی» TIKTEIV EV در سخنرانی آریستوفانس (۱۹۱c) به معنی بارور کردن است، اگرچه واژه EIS عام تر است. از مثال های LSJ چنین بر میآید که TIKEIVEV و EVTIKEIV هیچ کدام عموماً در این معنی به کار نرفته اند.

۵۱. خود او نازاست. نگاه کنید به تئایتتوس ، ۱۵۰ ه. ۱ (ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، ص ۲۳۱). نباید همانند بری (xxxviii) بگوییم سقراط «ثمره های ذهنِ بار ورش را» در روح آگاتون «به ودیعت می گذارد». سقراط می گوید، او فقط سئوالاتی را مطرح کرده است و همان طور که در مورد غلام منون عمل کرد، از آن طریق حقایقی را که ذهن آگاتون از پیش به آنها آبستن بود، روشن ساخته است. آلکیبیادس همین سخن را از زبان او می گیرد (۲۱۶۵): «او کاملاً نادان است و هیچ نمی داند».

از ارکان اصلی فلسفه ی پخته ی اوست، منصرف شده است (یا شاید هنوز به آن نرسیده است) آیا او راه ارسطو را در پیش گرفته است؟ دیدگاه ارسطو، به طرز عجیبی بانگرش دیوتیما شباهت دارد (درباره ی حیوان ، ۲۶ ۴۱۵۵ و بعد، در پیش حیوانات۵-۷۳۱b۳۱ نیز تکرار می شود):<sup>۵۲</sup> تولید مثل، امری طبیعی برای هر موجود زنده ای است.

تاشاید، تا آنجا که ممکن است، از همیشه بودن و الهی بودن بهره مند شوند... چون آنها نمی توانند این کار رابا دوام بالفعل خودشان انجام دهند (زیراهیچ موجود فانی ای نمی تواند همیشه به یک حال باقی بماند)، تا آنجا که می توانند در این راه گام برمی دارند، برخی بیشتر و برخی کمتر ؛ چنین موجودی خودش باقی نمی ماند، ولی همانند خود راباقی می گذارد، از نظر نوعی باقی می ماند، اگر چه نه از نظر فردی و عددی.

## عبارت افلاطون بدین صورت است (۲۰۸۵):

هر موجود فانیای به این صورت باقی می ماند، آنها مانند موجودات الهی همیشه به یک حال باقی نمی مانند، بلکه وقتی فرسوده و پیرگشتند، موجود تازه ای از سنخ خود شان را باقی

۵۲. بجانیست که (مانند ویپِرن Wippern) بگوییم حتی برای ارسطو نیز \_اگرچه بخشی از پسوخه که «صورت» بدن است، از آن جدا نمی شود\_نوس امری جاودانی و الهی است ( درباره ی حیوان ۲۴ ۱۳۵ و کتاب ۳، فصل های ۴ و ۵، پیدایش حیوانات ۲۷ ۷۳۶b و بعد)، زیرا به نظر می آید که در اینجا بخش جاودانی پسوخه امری کاملاً غیرشخصی است. ارسطو از آموزه های بقای فردی، آنامنسیس و تناسخ بهره نمی گیرد.

میگذارند. موجودات فانی بدین ترتیب از جاودانگی برخوردار می شوند، هم به صورت جسمانی و هم به طُرُق دیگر ؛ اما این غیر از شیوه ی موجودات جاودانی است. ۵۲

از ظاهر این فقره چنین برمی آید که سقراط جاودانگی روح را که در فایدون و فایدروس قبول کرده بود، انکار می کند، و هکفورت می گوید: میهمانی «نوعی بازگشت به شکاکیت موقت» از سوی افلاطون را نشان می دهد. آ<sup>۵</sup> استدلال او این است که وقتی می بینیم افلاطون جاودانگی را در آثار احتمالاً بعدی (جمهوری، کتاب دهم، فایدروس، قوانین، کتاب دهم) با استدلالهای کاملاً متفاوتی اثبات می کند، این گمان پیدا می شود که استدلالهای فایدون او را راضی نکرده است.

اکثر مفسران که به گونهای دیگر می اندیشند، تقابل کاملاً افلاطونی ای را میان جاودانگی زمانی (در طول زمان موجود بودن) و زندگی ابدی، فرض می کنند (و به نظر من، حق با آنه است). ۵۵ اکثر انسان ها فقط می توانند نوع اول را درک

- معنی از جاودانگی بهرومند شخه است. بری همارت است به صورت MSS است. بری و برنت (نه رابین) از تصحیح کریوزِر، αδυνατον، پیروی کردهاند. در آن صورت معنی عبارت اینگونه خواهد بود: موجودات فانی نمی توانند مانند موجودات جاودانی (یعنی، الهی) از جاودانگی بهرهمند شوند.
- ۵۴. هکفورت در 1950 CR موریسون (1964 CQ) با اصل مدعا موافقت می کند، اما، در توجیه آن می گوید میهمانی ، خیلی جلوتر از آن تاریخی تألیف شده است که معمولاً برایش در نظر می گیرند. این محاوره، به عقیده ی او، با «انسان گرایی روشنگرانهی» پروتا گوراس همدوره است؛ ولی عقیده ی او را نمی توان با سخنرانی دیوتیما وفق داد. گومپرتس، گی، شوری، بری، رابین، تیلور، بلاک، ویپرن، و به نظر من، هرکس دیگری، عقیده دارند که جاودانگی فایدون از پیش فرضهای میهمانی است. مخصوصاً نگاه کنید به مطالبی که بلاک بر استدلالهای لوس یش فرضهای میهمانی است. مخصوصاً نگاه کنید به مطالبی که بلاک بر استدلالهای لوس

۵۵. نگاه كنيد به لوس 139 , 139 CR و كورنفورد U.Ph. 75 . تمايز ميان هميشگي زماني و -

بكنند، و آن اينكه انسانها نيز مانند حيوانات از راه توليد مثل جسماني يا روحاني باقي ميمانند. فيلسوف جاودانگي اش را از راه تماس با صور الهي و ابدی به دست می آورد. اما به این تماس، دیدار یا شناخت، که به صورتی روشن در میهمانی توصیف شده است، فقط از راه آنامنسیس [تذکر] می توان رسید، و آن هم مستلزم قبول تناسخ و جاودانگی است. آموزهی صور و جاودانگی روح «به خودی خود» ( فایدون ۷۹d، αυτη καθ αυτην، ۷۹d) تفکیکنایذیر هستند. وقتی دیونیما میگوید تولید مثل یگانه راه جاودانگی است، و سقراط در فايدون از جاودانگي واقعي ارواح ما سخن مي راند، موضوع سخنان آن دو متفاوت است: جاودانگی جایگزینی بخش زوال پذیر ما، که در هنگام مرگ تحليل مي رود، و جاودانگي واقعي پسوخهي الهي ما، يعني، عقل. ٥٠ افلاطون اين نکته را در فایدروس (۲۴۶c-d) روشن کرده است. گفتیم که روح جاودانه است. اما، همین روح می تواند «بالهای خود را از دست بدهد»، سپس پوستین مىپوشدو «در تنى خاكى قرار مىگىرد، به علت قدرتى كه روح به آن تن مى بخشد، چنين به نظر مى آيد كه تن خودش را حركت مى دهد. اين ساختار تشکیل یافته از روح و تن را موجود زنده (عسم) مینامیم، و واژهی فانی را نیز بر همین موجود زنده اطلاق می کنند.»

معمولاً از این نکته غفلت می ورزند که دیوتیما جاودانگی نیابتی را بخشی از «اسرارِ پایین تر» عشق می شمارد. این نوع جاودانگی را از راهِ تولید مثل جسمانی، جاه طلبی برای آوازه ی پایدار، آفرینش های شعری، اختراعات فنی، نیکوکاری و عدالت در حوزه ی سیاسی که در حکومت ها و دیگر قوانین دوام می یابد (۲۰۹۵ – ۲۰۸۵)، جستجو می کنند. یعنی، راه های وصول به این

به ابدیت غیرزمانی، با روشنی تمام در تیمایوس ۳۷۵ - ۳۷۵ آمده است. Synusia, 134 ؛ وییرن، ۱34 ؛ وییرن، ۵۶

جاودانگی از آن چیزی فراتر نمی رود که در فایدون با وصف «فضیلتِ معمولی و سیاسی» توصیف می شود، یعنی فضیلتی که غیرحقیقی است و انگیزه های آن نادرست هستند (۶۹d،۶۸b،۸۲a). همان طور که در میهمانی آمده است، فضيلت فلسفى در نطقهى مقابل اين فضيلت قرار دارد و با حالت تهذيب یافتگی کامل قابل مقایسه است.۵۰ هکفورت مدعی بود که حتی جاودانگی فیلسوف ـ آنگاه که به پالودگی نهایی رسیده و با خود صورت الهی زیبایی دیدار کرده است ـ نیز مانند دیگر انواع جاودانگیها، از نوع نیابتی است، زیرا «از بارور کردن فضیلت حقیقی (یعنی، در روح کسی دیگر) نشأت می گیرد». نقادان او به این نکته نپرداخته اند. اما، اولاً، عبارتِ «در روح کسی دیگر» در بیان افلاطون و جود ندارد، و به نظر می رسد که هکفورت معنی دوگانهی کلمهی «در» را در این زمینهی باروری و تولد استعارهای بد فهمیده است. او به ۲۰۹c ارجاع می دهد، اما سقراط در آنجا میگوید کسی که روح خود او بارور باشد (۲۰۹b ۱)، وقتی با جوان زیبایی سخن می گوید، چیزی را که مدتها به آن آبستن بوده است، به دنیا می آورد، ۵۸ و آن دو آن را با همراهی یکدیگر پرورش می دهند. ترجمهی عبارت مورد نظر، چنین است (۲۱۲۵۷ – ۲۱۱۴):

آياتصور ميكني آنكس كهبه آنجا خيره مي شودو آن (يعني خود

۵۷. غفلت از این نکته نقادی های کسانی چون گومپرتس (GT, II, 394) را بی اثر می سازد؛ او از «شکاف بزرگ» میان «توجیه جاه طلبی در این محاوره و طرد آن در جمهوری» سخن می گوید. این سخن بخشی از موضع کلی اوست، مبنی بر اینکه افلاطون در میهمانی «خود را در تناقض بنیادی با دیدگاه های مطرح شده در محاوراتِ پیش از آن و همین طور محاورات پس از آن، قرار داده است.»

58, α παλαι εκυει τικτει τε και γεννα 209 c3.

مقایسه کنید با جملهی بعدی:

και πας αν δεξαιτο εαυτω τοιουτους παιδας μαλλον γεγονεναι.

زیبایی غیرجسمانی، خالص والهی] رابا قوه یه مناسبش به دست می آورد و با آن همنشین می شود، به حیات ناچیزی دست یافته است ؟ آیا ملاحظه نمی کنی که فقط در آنجاست که او، در اثر دید نِ زیبایی با آن چیزی که می شود دید، نه شبح های فضیلت بلکه فضیلت راستین را به و جود می آورد، همان طور که تماس او با خود حقیقت است نه با اشباح ؟ و کسی که فضیلت راستین را بزاید و بپر ورد، عزیز خدایان است، و جاودانه است، اگر انسانی جاودان بوده باشد. ای فاید روس و ای آقایان، این است آنچه دیوتیما بر زبان آورد و من به آن عقیده دارم، و چون خودم آن را درست می دانم، سعی می کنم دیگران را نیز معتقد سازم که در راه به دست آوردن این می کنم دیگران را نیز معتقد سازم که در راه به دست آوردن این مالکیت، هیچ چیز نمی تواند بهتر از اروس به یاری طبیعت انسان بشتابد.

به عقیده ی من منظور از «این مالکیت» همان جاودانگی است که فیلسوف در فایدون به دنبالِ آن بود. جاودانگی موضوع اصلی میهمانی نیست، و افلاطون نمی خواهد همان مطالب را دوباره مطرح کند. فی المثل، جای این سؤال هست که اگر فقط فیلسوف جاودانه است، چگونه می توان گفت، همان طور که در فایدون آمده است، هرکسی پس از مرگ با سرنوشتِ مورد اقتضایش - خوب، بدیا حالت میانه ـ رو به رو خواهد شد. افلاطون تصریح نکرده است، اما، هرگز منظور او از جاودانگی (که او نیز، مانند هریونانی ای، ۲۰ با الوهیت برابر

۵۹. یعنی عقل (vovs) . نگاه کنید به فقرات مشابه در بری، همان جا.

هستند. بر همین سیاق در فایدون «اسرار کمتری» هستند. بر همین سیاق در فایدون  $\epsilon \iota \delta \omega \lambda \alpha \alpha \rho \epsilon \tau \eta s$ . نیز آرتهی را در برابر  $\alpha \lambda \eta \theta \eta s$  به عنوان  $\sigma \kappa \iota \alpha \gamma \rho \alpha \phi \iota \alpha \tau \iota s$  قرار می دهد (۶۹b).

۶۱. گاتری، G. and G. 115 f این مطلب به عقیده ی من مانع بزرگی در برابر موافقت با تفسیر -

می دانست) و جود مستمرِ نفوسِ تزکیه نیافته از سنگینیِ تن در چرخهی زایشها نیست.۶۲

فقط یک فقره ی تردیدانگیز باقی می ماند که به نظر می آید دیوتیما در ضمن آن نظریه ای را ابراز می دارد که کرومبی عنوان «برداشتی هیومی از خود انسان به عنوان سلسله ای از حالت های ذهنی ۳۰ را برای آن برگزیده است. این مسئله شاید لاینحل باشد، اما اجازه دهید نظری بر سخنان او [دیوتیما] بیندازیم شاید لاینحل باشد، اما اجازه دهید نظری بر سخنان او [دیوتیما] بیندازیم (۲۰۸۵ – ۲۰۷۵). هر انسانی هویت خودش را در سرتاسر زندگی حفظ می کند، هر چند نه تنها از نظر جسمانی در فرسودگی و تغییر مستمر قرار دارد (به همان ترتیب که کبس در فایدون ۸۷۵ می گوید)، بلکه شخصیت او (پسوخهاش) منش، عادات، دیدگاه ها، تمایلات، لذات، دردها و ترس هایش ـ نیز هرگز به یک حال باقی نمی ماند. حتی شگفت انگیزتر از آنها این است (دیوتیما اینگونه می گوید و شاید برخی ها با او هم آواز باشند) که دانش ما نیز هیچ لحظه ثابت نمی ماند. انواع مختلف دانش ها می آیند و می روند: آنها را به واسطه ی فراموشی

پر مغز برنار از جاودانگی در میهمانی است (P. et le M. A, app. II): استدلال او متضمن این فرض است که در میهمانی ، و همین طور فایدون ، نه تنها نوس ۷۰۷۶، بلکه کل روح جاودانه است، یعنی به همان صورت که در زندگی جسمانی عمل می کند حتی در زندگی حیوانات (چرا که تناسخ در آنها هم صورت می گیرد).

۶۲. چنانکه اکثر مفسران می گویند، کتاب چهارم قوانین (۷۲۱b-c) نیز تولید مثل را یگانه راه جاودانگی قلمداد می کند. اما در کتاب دهم همان اثر، افراد آدمی باقی می مانند تا یا در عالم زیرین به هول و هراس افتند، و یا «اگر از طریق آمیختن با فضیلت الهی، الهی گشته اند»، به «جایی بهتر» منتقل شوند (۹۰۴c-e).

63. EPD I, 361-3; cf. II 23 and 323.

عنوان کردن فیلسوفی که قرن ها بعد، و در جوّفکری بسیار متفاوتی زندگی کرده است، همیشه موجبِ اتخاذ نظر ثانوی ای می شود. برای بحثی در موضع هیومی ر.ک. .Patterson

از دست می دهیم و از طریق یادآوری دوباره به دست می آوریم. اولین فهرست ویژگیها و احساسات مشکل خاصی ندارند، زیرا همه ی آنها به روحی مربوط می شوند که در قالب تن است: سقراط در فایدون (۶۶۲،۶۵۵) تصریح کرده است که این سخن در خصوص لذتها و دردها، بیمها و امیدها، درست است، و بی تردید بقیه نیز همانند آنها هستند؛ به طوری که تغییر انکارناپذیر آنها ارتباطی با عقل جاودانی انسان ندارد، عقلی که، تا زمانی که در قالب تن است، بایستی تا حدودی «با تن» عمل کند (فایدون ۶۶۶)، اما، باید استفاده از آنها را به حد اقل ممکن برساند. در مورد دانش نیز فراموش کردن و به خاطر آوردن را نمی توان انکار کرد و آن دو برای توضیح تغییرات حیات عقلی ما ضرورت دارند. ما (پسوخه های ما) به این دلیل فراموش می کنیم و به خاطر می آوریم که در معیت تن هستیم و در این جهان نمی توانیم از دانش کامل برخوردار شویم، و سخن دیوتیما نیز به انسان هایی مربوط است که در این دنیا زندگی می کنند. فقرهای که در یوتیما نیز به انسان هایی مربوط است که در این دنیا زندگی می کنند. فقرهای که از فایدون می آوریم این حقیقت را به بهترین و جه توضیح می دهد (۶۶۵):

اگر بخواهیم چیزی رابه صورتی روشن بشناسیم، باید خود رااز قید تن آزاد سازیم و به وسیله ی خود روح ، خود اشیا را دریابیم . پس، وقتی بمیریم ، همان طور که استدلالِ ما روشن ساخت ، به آرزوی خود خواهیم رسید و به آنچه که خود را عاشق اش می خوانیم ، یعنی به حکمت ، دست خواهیم یافت ، اما چنین چیزی تازمانی که در قید حیات هستیم ، ممکن نیست . اگر ما تازمانی که در قالب تن هستیم نمی توانیم شناخت روشنی از یک چیز داشته باشیم ، دو حالت در پیش خواهیم داشت : یا هرگز به چنین شناختی دسترسی نخواهیم داشت ، و یا بعد از مرگ به آن خواهیم رسید ، زیرا فقط آن وقت است که روح به خودی خود و عاری از بدن تحقق دارد . تازمانی که در قبد

حیات هستیم، آنگاه به دانش نزدیک تر می شویم که مراوده و پرداختن به تن را به حداقل ممکن برسانیم - فقط به آنچه ضرورت دارداکتفاکنیم - و خودمان را از آن دور نگه داریم و تحت تأثیر طبیعت آن قرار نگیریم تااینکه خود خدا ما را نجات دهد. در آن هنگام می توانیم مطمئن باشیم که با خلوص و آزادی کامل از بلاهتِ تن رها خواهیم شد و به اقران خود خواهیم پیوست و به وسیلهی قوای ادراکی خودمان به شناخت حقیقتِ بی آلایش دست خواهیم یافت.

افلاطون (چنانکه طبیعی است) واژه ی «دانش» را در زمینه های مختلف به دو معنی به کار می برد: آنچه در این دنیا نام دانش را بر آن می گذاریم که ممکن است از دست برود یا دوباره به دست آید؛ و دانش کاملی که روح فیلسوف پس از رهایی از تن به آن دست می یابد. و برای پسوخه نیز دو معنی قایل می شود: روحی که کارهای حیاتی (تغذیه، تولید مثل، احساس و تفکر) را به واسطه ی تنی که در قالبش هست و تحت تأثیرش قرار دارد، انجام می دهد (محمد (محمد (مخود» روح (عقل))، یعنی بخش جاودانی ما که (اگر در این زندگی عشق دانش را داشته باشیم) به خویشاوندان الهی اش خواهد پیوست و به شناخت بی واسطه ی را داشته باشیم) به خویشاوندان الهی اش خواهد پیوست و به شناخت بی واسطه ی فایدون و میهمانی این است که افلاطون در محاوره ی اخیر با خوش بینی بیشتری فایدون و میهمانی این است که افلاطون در محاوره ی اخیر با خوش بینی بیشتری سخن رانده است: پیروان فلسفی اِروس حتی در این جهان نیز می توانند به لقای عقلانی خود زیبایی نامحسوس نایل آیند.

دیالکتیک و صور .زیبایی میهمانی (که توصیفش در گزارش محاوره، صص ۲۸۳ و بعد، آمد) نمونهای از صورت افلاطونی است که او در هیپیاس بزرگ به آن اشاره کرده و در جمهوری به طور مبسوط شرح داده است. همهی زیبایی های

جزيي از آن بهرهمند هستند، ولي خود آن در عين حال، وجودي مستقل دارد، و تغییرات آن زیبایی ها تأثیری در آن ندارند. استدلال فلسفی باید به سوی ادراک آن پیش رود، ادراکی که در عین حال، نمونهای زودگذر از لقایِ عقلی متعالی از اندیشه است، همان طور که خودش اندیشه یا دانش نیست (۲۱۱a). افلاطون جریانِ مربوطِ به آن را در جمهوری (فیالمثل، ۵۳۲۵)، «دیالکتیک» مینامد؛ در طی این جریان، عقل ابتدا از صورتهای مشترک میان دسته هایی از جزییات آگاه می شود، سپس، حواس را کنار می گذارد، و «خودش» به منظور درک صورت های بالاتر (کلی تر) صعود می کند و سرانجام به دیدار صورت متعالی خوب نایل می شود؛ همان صورتی که در اینجا، متناسب با گفتارهای ضیافتی مربوط به عشق، به نام زیبایی نامیده شده است. ۴۴ افلاطون جریان پیشرفت از ادراک جزییات به سوی درک صورت را، که در اینجا به صراحت به عنوان پیشرفت در عشق نامیده است، در فایدروس با جریان آنامنسیس برابر می گیرد (۲۴۹b-c)، و تا این اندازه بجاست که یک محاوره را به وسیلهی محاورهی دیگر تکمیل کنیم. از محاورهی فایدروس ، مطالب زیادی دربارهی صورت زیبایی و رابطهي ما با آن خواهيم آموخت.

تعالى Sublimation . اين واژه، از زمان فرويد Freud به بعد، خواه ناخواه به ذهن هر كسى كه ميهمانى را بخواند، خطور مىكند. كورنفورد مى گويد (U. Ph. 78) آموزه هاى قديم و جديد را دربارهى اروس مقايسه كرده اند مو حتى يكى

۶۴. افلاطون این دو را در ۲۰۴۰ (نیز مقایسه کنید با ۲۰۱۵) به جای یکدیگر به کار می برد، و این کار در آثار او شایع است، اگرچه همیشه بجا نیست. از آن جمله است لوسیس ۲۱۶۵، پروتاگوراس ۳۶۰، تیمایوس ۸۷، منون ۷۷ (که برابر دانستن آن دو در آنجا گمراه کننده است، نگاه کنید به ص ۶۶، یادداشت ۲۴ کتاب حاضر، و مقایسه کنید با شکست پولوس، صص ۱۴۰ و بعد) من در اینجا از صورت ها سخن گفته ام، اما برای دیدگاهی دیگر نگاه کنید به

Moraucsik, Reason and Eros 295.

۶۵. او منابعی ذکر نمی کند. می توان دودس را G. and I. 218 نام برد: «افلاطون در اینجا به مفهوم →

دانسته اند. خود او آن دو را ۱۰ از یک جهتِ بنیادی ، نقطه ی مقابل یکدیگر می داند؛ یعنی آموزه ی تکامل که در علم جدید نفوذ کامل دارد ، و اندیشه ی آغازین یونانی نیز با آن آشنا بوده است ، اما افلاطون آن را به صراحت طرد می کند. تردیدی نیست که افلاطون دشمن سرسخت هرگونه آموزه ی تحویل گرایانه است . او هرگز نمی گوید شهوت جنسی در مرتبه ی طبیعی آن ، ریشه دارترین غریزه ی طبیعت بشری است . ما همان مقدار از آن بهره داریم که حیوانات؛ و از جمله اصول موضوعه ی افلاطون این است که آنچه حقیقی ترین عنصر طبیعت ماست ، ویژه ی انسان است . منِ ما روح (عقل) ما است ، و بدن ـ که در اصل بیگانه است ـ ابزاری است که ناچاریم در این زندگی زودگذر به کار گیریم . فروید بیگانه است ـ ابزاری است که ناچاریم در این زندگی زودگذر به کار گیریم . فروید آشکارا دیدگاه ارسطویی را در خصوصِ غریزه جنسی ترجیح می دهد ، و آن را نوعی تمایل به بازگشت به حالت اولیه ی موجودات تلقی می کند . ۴۶

با این حال، به اصطلاح ارسطو، اگر اصالت در یک نوع از آنِ کمال باشد، فرد باید از همان آغاز شروع کند. دیدگاه کورنفورد ممکن است ما را به خطای تیلور مبتلا سازد، همان کسی که گفت: اروس «چهرهای آفرینش شناختی است

ے فرویدی شهوت جنسی و تعالی بسیار نزدیک می شود.» همچنین می توان اس. ناکماسون را به خاطر آورد.

«نظریهی شهوت جنسی فروید قابل مقایسه است با تعلیم افلاطونی اروس» 1915 کا کندنش در پرتو دانش کا Ztschr. f. ärtzt. Psychoanalyse از اروس افلاطونی در پرتو دانش روانشناختی زمان خودش (۱۹۲۶) از آنِ لاگربورگ است: (۱۹۲۶ که خود مباحث آن را لوینسون خلاصه کرده است: (۱۹۳۵ ش. D. of P 124 f. (n. 129) فصلی هم که خود لوینسون آورده است، اگرچه یک «دفاع» است، بسیار خوب تنظیم شده است و هرکس که بخواهد این بعد افلاطون را در بستر تاریخی اش بفهمد باید آن را بخواند. دربارهی عقیده کورنفورد، همچنین، نگاه کنید به مقاله ی او در . Hibbert J. 1930, 218 f.

۶۶. به نقل تی گولد . PL 33 f. درباره ی رابطه ی افلاطون و فروید همچنین نگاه کنید به صص ۲۳ و بعد.

که اهمیت آن، در صورت یکی گرفتن اش با اصل «جنسی»، به طرز مأیوس کنندهای در پردهی ابهام میافتد»:۶۷ «سخنرانی دیوتیما مسائل جنسی را کاملاً پشت سر نهاده است». این سخن در پایان راه درست است، اما حتی فیلسوف نیز فقط از این طریق به هدفاش می رسد که ابتدا زیبایی را در سطح محسوس و طبیعی آن، و در واقع، در پسری نکوچهره، دریابد (۲۱۱c). فقط بعدهاست که او به تشخیص زیبایی روحانی، در تنهای ناخوشایندتر، توانا می شود (۲۱۰d). افلاطون در فایدروس خواهد گفت که اشتغال به شهواتِ مرتبهی پایین تر مانع تعالى است؛ او به هيچ و جه لواط را تأييد نمي كند. اما باز هم در توصيف تعالى می گوید: «استفادهای صحیح از عشق پسران» (το ορθως παιδερασταν ۲۱۱b). و در ۲۰۹c در نفی بی حاصلی عشق پسران می گوید زایشی که در برخورد با پسران حاصل می شود به مراتب برتر از کودکی است که از ازدواج زن و مرد به وجود مي آيد؛ اين سخن (كه در هر حال با ذائقهي هركسي سازگار نخواهد بود) تعارض شگفتانگیزی با مطالبی دارد که در قوانین در توبیخ اکید کسانی که از ازدواج روی برمی تابند اظهار می دارد و آنها را دشمن عمدی نسل بشر می شمارد. (در فایدروس ۲۵۱a آن را «لذتی غیرطبیعی» می خواند.) اما پیام هر

#### 67. PMW 209.

در واقع اروس فقط به این دلیل چهرهای آفرینش شناختی است که به عقیده ی پیشینیان، جهان حاصلِ روابطِ جنسیِ [خدایان] است. بر همین قیاس است که موراوسیک (291, 296, 296, 291) مین قیاس است که موراوسیک (۸) «هیچکس نمی تواند زیبایی Moravcsik ( Reason غیرممکن می داند که افلاطون بگوید (۸) «هیچکس نمی تواند زیبایی ریاضیات را دریابد، مگر اینکه ابتدا زیبایی جسمانی را دریافته باشد»، با (ب) «لازم است بر تمایل جنسی نسبت به یک تن غالب آییم و آن را متوجه اکثریت بسازیم». (همان طور که در آغاز بحث گفتم) فهم منظور افلاطون از ادوس فلسفی برای خواننده ی جدید بسیار مشکل است: او در گفتم) فهم منظور افلاطون از ادوس فلسفی برای خواننده ی جدید بسیار مشکل است: او در حال و هوای میهمانی بیرون است. نیز رجوع کنید به رُزِن، ۲۲۵ یادداشت ۷۹ و ۲۶۵ یادداشت

دو کتاب در اصل یکی است. «عاشق نوع سوم» در قوانین یقیناً همان عاشق فلسفی میهمانی ـ و در واقع، برای افلاطون، خود سقراط ـ است.

نوع سومی و جود دارد که ترکیبی از دو نوع دیگر است. اولین مسئله این است که ببینیم این عاشق نوع سوم در پی چه چیزی است. مشكل ابنجاست كه خوداو نيز سرگردان است و در ميان اين دو غريزه ي متضاد قرار گرفته است؛ يكي او را به لذت بردن از معشوق فرا مے ,خواندو دیگری او راباز می دارد. عاشق تن که تشنه ی طرف مقابلش است، طرفی که مانند میوهای رسیده و خوش مزه آمادهی لذت بخشيدن است، به خودش تلقين مي كند كه حداكثر بهرهاش را ببرد، بي آنكه سهمي در شخصيت و رفتار معشوق داشته باشد. اما از سوى ديگر تمايل جسماني بسيار ناچيز تلقي مي شود و عاشق راضى است بر معشوق خود خيره شود بي آنكه هرزگي كند عشق پخته و اصیل روح برای روح . او عشق تن به تن را نوعی هتک حرمت مى داند؛ احترام و عنايتِ روبه خويشتن دارى، شجاعت، اصول متعالى و داورى هاى نيكو، وادارش خواهد كرد كه زندگى پاكيزهاى درپیش گیرد، عاشقی پاکدامن بامعشوقی پاکدامن . ترکیب این دو تا، عشق «سومی» است که اند کی پیش ذکرش رفت. ۶۸

شواهد زیادی دلات می کند که سقراط به نوع «آمیخته» تعلق داشت، بدون مجاهدت نمی توانست خود را از اروس معمولی به سوی اروس فلسفی

۶۸. قوانین ۷۳۸e و ۸۳۷b-d (ترجمه [ازیونانی به انگلیسی] از ساندرز با یک مورد تصرفِ کوچک). بکشاند؛ ۱۹۰۹ اما این پیشرفت هر اندازه که استمرار یابد آسان تر می شود، زیرا همان طور که دیوتیما می گوید و در جمهوری نیز تصریح شده است وقتی جویبار اروس در یک جهت به راه افتاد، جریان آن از نیروی جهتهای مخالف می کاهد. ۷۰ واژه ی «تعالی»، برای این پیشرفت خیلی مناسب است، مشروط بر اینکه زمینه های فلسفی متفاوتی را که در برابر آن به کار می رود فهمیده باشیم: تزکیه ی اروس با فعالیت آگاهانه به دست می آید، در حالی که تعالی فرویدی انحراف مسیر ناآگاهانه ی انگیزه های ناخود آگاه (علت ناخود آگاهی آنها سرکوفتگی شان است. اما اندازه ی اشتراک فروید، دست کم با اسرادِ پایین تر، از این جمله ی مربوط به تعلیمات او معلوم می شود: «جهانِ موفقیت فرهنگی فقط به وسیله ی انکار لذت های مستقیمی به دست می آید که غرایز به فرهنگی فقط به وسیله ی انکار لذت های مستقیمی به دست می آید که غرایز به دنبالش هستند، و با به کار بردن انرژی ای که از این راه به دست آمده است در صورت هایی متعالی برای پیشرفت هنر و علم ۳۱۰

آلکیبیادس . هنگامی که آلکیبیادس سقراط را شناخت (سقراط حدود بیست سال بزرگ تر از او بود)، مدتی در تعارضی درونی به سر برده بود، و سقراط می توانست سخنانی از آن نوع را که در آلکیبیادس اول ملاحظه می کنیم با او در میان بگذارد، و چنان خویشتن داریِ فوقِ بشری ای از خود نشان دهد که توصیف بی شرمانه و صادقانه اش را در اینجا از آلکیبیادس می شنویم. آخرین سخن دیوتیما این بود که کسی که خود زیبایی را دیده است، «چون خوبی واقعی را زاده و پرورده است، این امتیاز را دارد که معشوق خدایان است، و، اگر برای انسانها

۶۹. نگاه کنید به ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، صص ۱۳۱۹، مخصوصاً نقل قول هایی از خارمیدس و داستان زوپوروس Zopyrus (صص ۱۳۸).

۷۰. جمهوری ۴۸۵ d. مقایسه کنید با کورنفورد، .۴۸۵ d

<sup>71.</sup> A. Mac Intyre, art. 'Freud' in Ency. Phil. III, 251.

امكان داشته باشد، خود او نيز جاودانه گرديده است» (از ترجمهي هاميلتون). این نتیجهگیری عالی نقطهی او ج کل محاوره است، و اگر افلاطون نویسندهای خام دست تر بود در همین جا تمام می کرد. اما او نمی خواهد فراموش شود که ما در میهمانی هستیم. مراسم شادمانی به همان اندازه اهمیت دارد که سخنان جدى؛ هر تفاوت تاكيدياي كه، در خصوص رفتار جنسي، ميان اين محاوره و قوانین دیده شود، صرفا معلول این حقیقت است که در قوانین ، سه تن از اشراف بزرگسال، به طور جدی و در روز روشن به بحث قانونگذاری مشغول هستند، در حالی که موضوع این بدیهه گویی های پس از صرفِ شام و شراب، ستایش از عشق است. قرار نیست که در او ج قلههای فلسفه باقی بمانیم، و ظهور ناگهانی و هیجانانگیز و پر سر و صدای آلکیبیادس در درگاهِ مجلس تدبیر موثری است برای بازگرداندن ما به زمین. او برای رعایت قاعدهای که قبل از وی در خانهی آگاتون اجرا شده است، به جای ستایش اروس به ستایش سقراط میپردازد. معنی این کار روشن است. از قاعده ی مزبور سر نمی تابد، زیرا اروس در قالب محسوس سفراط در آمده است، چهرهی دایمونیای۷۲ که با هیچکس دیگری در طول تاریخ، قابل قیاس نیست، بلکه فقط می توان او را به نیمه خدایان تشبیه کرد (۲۲۱d). بزرگ ترین پارادوکس سقراطی، خود سقراط است: سیاستمدار آرمانیای که هیچ نقشی در زندگی سیاسی بر عهده نگرفت ( گرگیاس ۵۲۱d)، تجسم عشق که برهانی است بر ضد وسوسه ی جنسی، ساتوربدمنظری که اندرونی «الهی و طلایی، زیبا و شگفتانگیز» دارد.

مقایسه کنید با  $\delta lpha \mu ovios$  lpha vios که در هنرِ ایجاد رابطه میان انسان و خدا  $\delta lpha \mu ovios$  که در هنرِ ایجاد رابطه میان انسان و خدا

# فايدروس

تاريخ الدر دوران باستان فايدروس را اثر آغازين افلاطون قلمداد مي كردند و اين

۱. برای اطلاعات کامل ر.ک.

Robin, TPA 63-109 and Budë ed. i-ix, Hackforth 3-7, Jowett III, 107 n.1, de Vries 7-11.

(در مورد هکفورت و دووریس، به ویرایشهای آن دو ارجاع داده شده است.) دیدگاههای کهن (دیوگنس لائرتیوس ۲۳، ۳ و الومپیودوروس، حیات افلاطون، ۳) را دووریس در ص ۷ نقل کرده است. به علاوه، توجه داشته باشید که (۱) لوینسون در ۱۹۵۳ هنوز بر پایههای دلایل روانشناختی آشنایی، از تاریخی بسیار پیشین برای این محاوره طرفداری می کرد ( :48 م. 96 م. گل. و وانشناختی آشنایی، از تاریخی بسیار پیشین برای این محاوره طرفداری می کرد ( نوشت م که مهوری را نوشت به زمانی که جمهوری را نوشت «پسوخهی آرام ثر و جوان تری داشته است)؛ (ب) رانسیمن (PLE3) فایدروس را در بین پارمنیدس و تثایتتوس قرار می دهد، بر این اساس که افلاطون در پارمنیدس روش فرضی را کنار میگذارد و راه را برای روش دیاپرسیس هموار می سازد، اما مقایسه کنید با ص ۲۷۱ یادداشت ۶۹ کتاب حاضر. گالی (PTK 108) و رابینسون (Essays 58) به پیروی از رابین، آن را بعد از تثایتتوس قرار داده اند.

عقیده در قرن نوزده پابر جا بود. دلایل هر دو دوره عمدتاً مبتنی بود بر به اصطلاح طراوت جوانانهی موضوع و عملکرد، و بزمی بودن سبکِ محاوره. حتی فلونتس تصریح کرد که افلاطون نمی توانست در پنجاه سالگی به گونهای دربارهی احساس شهوانی سخن بگوید که در فایدروس أمده است! امروزه آن را به مقدار زیادی دیرتر از دورهی میانه قرار میدهند. اکثر محققان می گویند افلاطون آن را پس از فایدون ، میهمانی و جمهوری نوشته است، معدودی نیز آن را بعد از پارهنیدس و تئایتتوس یا حتی سوفسطایی میدانند. شواهد سبکشناختی را دارای «ارزش فراوان» (دووریس II، یعنی، در دفاع از تاریخی متأخرتر) می دانند، اما این روش بایستی در محاورهای که ظاهراً (و شاید واقعاً) حاوی سخنرانیای از لوسیاس خطیب، سخنرانیای دیگر در رقابت با آن، و بخشهای طولانی در سبک کاملاً بزمی است، با مشکلات خاصی رو به رو شده باشد. «فایدروس از خط کلی تکاملی افلاطون خارج است، و سبک آن دارای ویژگی داكتيلى logaoedic است» (شورينگ، 1931,14 CQ). از نظر فلسفي، امتناع افلاطون از محدود ساختن یک محاوره به موضوعی واحد، آن دسته از نقادان او را بر آشفته است که همیشه نمی توانند ربط موضوعات را به یکدیگر تشخیص دهند. صحبتِ مشتاقانهی او از عشق، روح و جاودانگی آن، صور و آنامنسیس و محلی در ورای آسمانها، فایدروس را با فایدون و میهمانی پیوند می دهد؛ اما برخی ها معتقدند که افلاطون شیوه ی دیالکتیکی کاملاً تازه ای را در اینجا به کار برده است که مشابه آن را در سوفسطایی و سیاستمدار می توان یافت، و از اینرو آن را کاملاً جزو گروه «انتقادی»، و شاید حتی متأخرتر آن می دانند. بی تردید افلاطون در این محاوره، بی آنکه توضیحی بدهد، برهانی برای جاودانگی می آورد که ارتباطی با براهین فایدون یا جمهوری ندارد، و آن را دوباره در قوانین مطرح مىسازد. علاوه برهمهى اينها، موضوع ظاهرى آن سخنورى است. البته، همان طور که اشتنسل می گوید، «استدلال عالی فایدروس به گونهای است که

همه ی دیدگاه های ما را در خصوص زمان شناسی آن به باد استهزا می گیرد». به عقیده ی خود من درباره ی تازگی روش جمع و تقسیم در این محاوره افراط کرده اند، و فایدروس بیشتر دارای آهنگ گروه میانه است تا آهنگ سوفسطایی . (مقایسه کنید با صص ۳۷۰ و بعد کتاب حاضر).

این یگانه محاوره ی سقراطی است که افلاطون مکانش رابیرون از شهر قرار می دهد. سقراط تذکر می دهد که او نسبت به این محیطها بیگانه است: او هیچ وقت شهر را ترک نمی گوید، زیرا کشتزارها و

<sup>-</sup>۲. درباره ی رابطه ی این محاوره با دیگر محاورات، همچنین نگاه کنید به ص ۲۵ کتاب حاضر. ۳. برای خلاصه ای از همه ی آنها، نگاه کنید به هکفورت ۸ همراه با دووریس ۷.

درختان چیزی ندارند که به او بیامو زند. اما ، او در اینجا به ستایش درختان و چمنزار ، طراوت بوته های گلدار ، و نغمه های صفیرِ مانند جیر جیرک هامی پردازد. و آن مکان را نیز مختص به آخلئوس و حوریان می داند. سقراط به تدریج تحت تأثیر قرار می گیرد و به زبانی شاعرانه سخن می گوید ، به طوری که فاید روس در عین شگفتی ، متوجه می شود که این نوع سخن گفتن باشیوه ی همیشگی سقراط فرق بارزی دارد . افلاطون در سرتاسر محاوره ، تا تقدیم نیایش به پان در نزدیکی آن ، در هر لحظه گوشزد می کند که سقراط تحت تأثیر طبیعت و تحت تأثیر روح افزایی آن مکان قرار گرفته است .

این صحنهی زیباو منحصر به فرد، حالت نمادین دارد. افلاطون سقراط را از جاهایی که هرگز ترک نکرده است، بیرون می کشد. او در محدوده ی هنر نمایشی خویش نمی توانست به صورتی روشن تر نشان دهد که حتی یاران همیشگی سقراطِ شاعر و الهام پذیر نیز او را نمی شناختند.

این محاوره گفتگویی دو نفره میان سقراط و فایدروس است (فایدروس همان کسی است که در میهمانی ذکرش رفت). همان طور که هکفورت می گوید «لوسیاس را نیز می توان از نظر تأثیر به عنوان شخصیت سوم در نظر گرفت»، اما در اینجالزومی ندارد که به جزئیات شرح حال این سخنور و خطابه نویس وارد شویم. او در ۳۷۹ وفات کرد؛ از اینجا می توان برای تعیین تاریخ محاوره بهره گرفت، مشروط بر اینکه محققان به توافق رسیده باشند که آیا افلاطون محاوره را پیش از مرگ او نوشته است یا پس از آن. آ افلاطون با او آشنا

۴. گروته (Pl. II, 242)، تامپسون (Phdr. xxvii) و شوری (Unity 72) می گویند او زنده بوده است؛ ویلاموویتس، رابین و هکفورت (ر.ک. هکفورت، ۱۶، یادداشت ۵) می گویند او در ----

بود، زیرا او پسر کفالوس Cephalus و برادر پلمارخوس Polemarchus بود، همان کسی که در جمهوری حضور دارد. (در ۲۵۷b به پلمارخوس اشاره می شود.) می گویند او خطابه ای برای سقراط عرضه می دارد تا در محاکمه اش قرائت کند، و پس از مرگ او نیز دفاعیه ای در پاسخ به حمله ی پولوکراتس تألیف کرد. (نگاه کنید به ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، ص ۱۳۱ و به [پلوتارک] زندگی نامه ها، ویرایش لوئب، ج ۲۰، ۳۶۶ و بعد.) درباره ی صحت انتساب سخنرانی به لوسیاس، ر.ک.ص ۳۷۵ کتاب حاضر.

### محاوره

# (به صورت نمایش مستقیم)

شاید بجا باشد که درباره ی ساختار غیر متعارف این محاوره تذکر مقدماتی ای بدهیم. فایدروس خطابه ای از لوسیاس را درباره ی این موضوع زشت و قرائت می کند که پسران باید از افراد غیرعاشق بیشتر فرمان ببرند تا از عشّاق. سقراط آن خطابه را نمی پسندد و خودش خطابه ی نیکوتری را در همان موضوع عرضه می دارد. سپس، ندای الهی به او هشدار می دهد که کفرگویی کرده است، او قطعه ای را در ستایش عشق واقعی ایراد می کند، عشقی که روح را تا مقام واقعی و جاودانی آن بالا می برد. میان پرده ی اسطوره ای مختصر، ولی جالبی، بحث کلی طبیعت و اهداف خطابه را پیش می کشد که بیش از یک سوم کل محاوره را به خودش اختصاص می دهد.

<sup>-&</sup>gt; هنگام نگارش محاوره وفات کرده بود. یگانه دلیلی که برای مرگ او تا آن هنگام اقامه میکنند این است که شدّت انتقاد افلاطون از او این احتمال را تقویت میکند.

۵. همان طور که تیلور میگوید (PMW 302) این موضوع حتی برای آتنیان که لواط را جایز میدانستند، زشت بوده است. هیچ کدام از سخنرانی های آغازینِ میهمانی تا این اندازه افراط نکرده اند.

سقراط فایدروس را در حالی می بیند که، پس از نشستن سرتاسرِ قبل از ظهر در پیش لوسیاس و گوش دادن به سخنان او ، می خواهد برای قدم زدن به بیرون شهر برود. اگر سقراط او را همراهی کند ، آنچه را که از سخنرانی لوسیاس به یاد دارد برایش باز خواهد گفت؛ اما سقراط به و جود متن خطابه که در زیر لباس فایدروس است پی برده است ، و بنابراین او باید بر قرائت اصلِ آن رضایت دهد. وقتی آنها در مسیر رودخانه ی ایلیسوس Bissus قدم می زنند ، فایدروس خاطرنشان می سازد که می گویند اورتویا Oreithyia قدم سی زندد . سقراط حوالی ربوده است ، و از سقراط می پرسد که آیا او این داستان را قبول دارد . سقراط می گوید برای پرداختن به مباحث رایج در خصوص تأویل اسطوره ها فرصت ندارد . تر جیح می دهد که آنها را بپذیرد ، و به کار لازم ترِ شناختِ خویشتن بپردازد .

وقتی به نقطه ی مورد نظر می رسند، شیفتگی سقراط به زیبایی آنجا موجب می شود که فاید روس بگوید او به گونه ای رفتار می کند که گویی بیگانه است نه بومی آن شهر. سقراط اعتراف می کند که فقط لقمه ی خطابه بود که فاید روس در پیش دماغ او گرفت و توانست او را به بیرونِ شهر بکشاند. او به مردان دل بسته است نه به درختان.

سخوانی لومیاس (۲۳۴۰ - ۲۳۴۰). عاشقان وقتی احساسات شان فرو نشست، پشیمان می شوند، بر اموالی که از دست داده اند و بر رنجشهایی که با خویشاوندان شان پیدا کرده اند أسف می خورند. غیر عاشقان، چون از روی احتیاط عمل کرده اند، موردی برای پشیمان شدن ندارند، و فقط در پی آنند که از دیگری بهره مند شوند. عاشقان بیمارند، و نمی توانند خود را مهار کنند، و وقتی سرعقل آمدند بر حماقت خویش متأسف خواهند شد. به علاوه، در مورد غیر عاشقان، دایره ی انتخاب بسیار وسیعتر است. در مورد بدنامی پسر نیز باید

بگوییم عاشقان خیلی بیشتر از غیرعاشقان، مایهی رسوایی هستند. اگر بیم آن داری که پس از آنکه خودت را در طَبَق تسلیم نهادی، کار به جدایی خواهد کشید، در این مورد جفای عاشق بیشتر از غیرعاشق است؛ در واقع حسادت او معشوق را از دوستانش جدا می سازد، در حالی که غیرعاشقان می خواهند او دوستانی را برگزیند. شیفتگی عاشق در پی ارضای جسمانی است بی آنکه از شخصیت پسر شناختی به دست آورد؛ او می خواهد با چاپلوسی ابلهانهاش به معشوق دست یابد، در حالی که انسان می تواند، بی آنکه چاپلوسی کند، با ملاحظهی خوبی آیندهی پسر، با او دوستی کند. ما نباید به آنهایی که بیشترین اصرار را دارند روی خوش نشان دهیم (ما دوستان خود را به میهمانی دعوت می کنیم، نه گدایان را)، بلکه باید به کسانی تو جه کنیم که بهترین پاداش را خواهند داد؛ به کسانی که وقتی آتش اشتیاق شان فرو نشست، خود نیز روی بر خواهند داد؛ به کسانی که وقتی آتش اشتیاق شان فرو نشست، خود نیز روی بر خواهند تافت، التفات نکنیم، و به دوستان پایداری روی آوریم که پس از پژمرده شدن شکفتگی جوانی، باز بر سرِ خیرخواهیِ خود خواهند بود. ما باید بهرهمندی متقابل را هدف خود قرار دهیم.\*

وقتی فایدروس نظر سقراط را می خواهد (۲۳۷۵–۲۳۴۵)، او ترجیح می دهد که درباره ی موضوع سخنرانی چیزی نگوید، و شایستگی های ادبی آن را نیز ناچیز می شمارد. از تکرارهای آن برمی آید که یا نویسنده بی دقتی کرده است و یا مطالب زاید و پر آب و تاب را لازم دانسته است، و شاید همچون جوانان، مشتاق بوده است که فصاحت خود را با بیان یک مطلب به شیوه های مختلف مبرهن سازد. فایدر وس اعتراض می کند، اما سقراط اصرار می کند که در تأیید نظر خویش می تواند از نویسندگان بزرگ پیشین تعداد زیادی را نام ببرد؛ در واقع

۶. گزارش ما فقط به مقدار ناچیزی می تواند تکراری بودن مطالب خطابه را نشان دهد؛ سقراط این حالت تکراری بودن را به حق یکی از ایرادات خطابه می شمارد.

باید کسی به او الهام کرده باشد، زیرا احساس می کند که کاملا آماده است سخنرانی ای ایراد کند که دست کمی از سخنرانی لوسیاس ندارد. و چون خود او بسیار نادان تر از آن است که آن سخنرانی را ساخته باشد، ناچار باید گفت همه ی آن را از کسی شنیده است، هر چند با بلاه تِ تمام فراموش کرده است که آن شخص کیست. فی ایدروس بسیار خوشحال خواهد بود، اگر سقراط بتواند از هر منبعی که می خواهد باشد ـ سخنرانی ای بهتر از خطابه ی لوسیاس را عرضه کند و از او هیچ اقتباسی نکرده باشد. سقراط می گوید این کار مشکل است. بدون پرداختن به برخی از آن سخنان نمی توان در آن موضوع سخن گفت: بحث ما بیشتر بر سرِ نحوه ی ترکیب خطابه است نه بر سرِ ابداع سخنی تازه. در هر حال ما بیشتر بر سرِ نحوه ی داشت، و نمی خواهد، از راه رقابت کردن با سخنوری استاد، او قصد شوخی داشت، و نمی خواهد، از راه رقابت کردن با سخنوری استاد، خودش را سخره ی دیگران سازد. فایدروس با این کمرویی ها هیچ کاری ندارد، و سقراط، «در حالی که برای جلوگیری از شرم خویش، سرش را پوشانیده است»، شروع می کند.

اولین مخنرانی سقراط (۲۴۱۵-۲۳۷b). گوینده ی این سخنان، عاشق سر باخته ای بود که به عاشق نبودن تظاهر کردو تقاضای وصال رابر آن اساس استوار ساخت. او گفت:

لازم است ابتدا موضوع بحث خود را مشخص سازیم، زیرا در غیر آن صورت سخنان ما به سوی هدف مشخصی پیش نخواهد رفت. عشق چیست و چه کاری از آن بر می آید؟ تعریفِ «شوق به زیبایی»، خیلی گسترده است. فصلِ آن چیست؟ دو نیروی حاکم وجود دارد، یکی اشتیاق مادر زادی به لذت هاست و

۷. اشخاص فراموش شده ی اینجا را می توان در کنار خویشاوندِ هیپیاس بزدگ، آسپاسیا و دیوتیما، یکی دیگر از جامه های مبدل فراوان خود سقراط دانست، ص ۲۹۶ کتاب حاضر.

دیگری قوه ی عقلانی است که به بهترین چیزها فرمان می دهد. وقتی آنها اختلاف ورزند، هرگاه قوه ی عقلانی پیروز شود آن را خویستن داری (سوفروسونه) نامند، و اگر تمایلات نامعقول غلبه کند، آن را هواپرستی (یا افراط، هو بریس) گویند. عشق یکی از اقسام دسته ی اخیر است، می توان آن را اشتیاق نامعقول برای لذت زیبایی دانست، اشتیاقی که بر قوه ی تشخیص صحیح چیره گشته است، و اگر تمایل به همجنس به یاری آن بشتابد، به سوی زیبایی جسمانی متوجه خواهد شد.

سقراط در اینجا سخن خودش را قطع می کند تا خاطرنشان سازد که نومنی در این محل هست که بر روی او اثر گذاشته و چنین فصاحتی به او بخشیده است. اما باز ادامه می دهد:

حالا که چیستی عشق را دانستیم، نوبت آن است که به آثارش بپردازیم. ذهن بیمارِ عاشق در پیِ این اندیشه است که معشوق خودش را سر براه و فروتر نگه دارد. او معشوق خود را از آشنایی های ترقی زا و از فلسفه دور خواهد داشت، و او را به کژی و سستی فرا خواهد خواند. از نظر جسمانی، آرزوی او این است که معشوقش تنی نرم و زنانه داشته باشد، تنی که در میدان عمل هیچ سودی از آن برنمی آید. عاشق، پدر و مادر و دوستان، ازدواج و خانواده ی معشوق را مانیع به او را مشکل تر می سازد. همراهی او نه تنها زیانبار، بلکه اشمئزاز آور نیز هست، به او را مشکل تر می سازد. همراهی او نه تنها زیانبار، بلکه اشمئزاز آور نیز هست، به ویژه آنگاه که آختلاف سن آنها را در نظر بگیریم. عشق او اجازه نخواهد داد که جوان را از نظر دور داشته باشد و از او دست بردارد، همیشه به طور بدبینانه او را خواهد پایید، یا او را بی اندازه خواهد ستود یا بی حساب سرزنش خواهد کرد، و خواهد پایید، یا او را بی اندازه خواهد ستود یا بی حساب سرزنش خواهد کرد، و در هنگام مستی، زبانی کاملاً مستهجن به کار خواهد برد. وقتی طراوتِ معشوق در هنگام مستی، زبانی کاملاً مستهجن به کار خواهد برد. وقتی طراوتِ معشوق سپری شد، عاشق او را رها می کند، و وعده های نیکویی را که معشوق برای خاطر آن خود را تسلیم او کرده بود، از یاد می برد. معشوق پیشین با عصبانیت او را نخود را تسلیم او کرده بود، از یاد می برد. معشوق پیشین با عصبانیت او را

تعقیب می کند، و فهم نمی کند که تقصیر اصلی از آنِ خود او بوده است؛ زیرا به کسی تسلیم شده است که از عقل سلیم بی بهره است. اقبال های چنین کسی ریشه در خیرخواهی ندارد، بلکه فقط از شهوت سرچشمه می گیرد.

سقراط با قرائت یک بیت شعر، سخن خود را به پایان می برد، و ناگهان متوقف می شود. روح حاکم بر آن محل بسیار نیر ومند است. طرف مقابل هر آنچه گفته شده است، امتیازات طالبان غیر عاشق محسوب می شوند. فاید روس که از ادامه ی سخنرانی سقراط مأیوس شده است، از او می خواهد که دست کم درنگ کند تا از شدت گرما کاسته شود، و در این مدت به بر رسی سخنرانی ها بپردازند؛ و ندای الهی او فرمان می دهد که پیش از ترک آن محل، خود را با توبه نامه ای تطهیر کند، درست به همان صورت که سیسی خوروس Stesichorus پس از اهانت به هِلِن عمل کرد. معشق خداست، و منشأ شر خواندن او بعنی کاری که او و لوسیاس انجام دادند - کفرگویی است. ۹ برای پاکیزگی از آن گناه کاری که او و لوسیاس انجام دادند - کفرگویی است. ۹ برای پاکیزگی از آن گناه کاری که او معطابه ی دیگری در ستایش عاشق ایراد کند.

۸. درباره ی علامت یا ندای الهی سقراط، ر.ک. ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، صص ۱۴۹-۵۳. هاولند (۲۰ جرباره ی علامت یا ندای الهی سقراط، ر.ک. ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، صص ۱۴۹-۹. هاولند (۳۰ یا یسوکراتس، هلن ۴-۶۴ می دانند، اما، همان طور که هکفورت می گوید (ص ۵۴) اشاره به افسانه ای مشهور، امری است طبیعی، و تشابه میان بیان سقراط و منبع مذکور، خیلی زیاد نیست. ستسی خوروس به کیفر نابینایی محکوم شد، و پس از نوشتن توبه نامه ای، بینایی خودش را بازیافت. درباره ی ۲۴۳۵ نگاه کنید به دووریس.

۹. نیازی نمی بینم از سقراط به این خاطر دفاع کنیم که اروس را در اینجا خدا خوانده است و در میهمانی دایمون (هکفورت، ۵۴ و بعد). در آنجا هدف او ایجاب می کرد که عشق را واسطه و میانجی بخواند، و اسطورهای معمولی را با هدف اش تطبیق داده است؛ در اینجا می تواند آن را بدون تغییر بپذیرد. این نوع بازی با اسطوره ها، از ترفندهای شایع ادبی است، و در بیان دیگر سخنرانان میهمانی نیز به وفور دیده می شود.

توبه نامه ی سقراط: انواع دیوانگی الهی (۲۴۵۰ – ۲۴۵۰) آنچه درباره ی دیوانگی عاشق گفته شد وقتی درست است که دیوانگی همیشه بد باشد؛ اما دیوانگی های خدا داده ای داریم که منشأ بزرگ ترین خیرات است. اگر هنر پیشگویی را در نظر بگیریم، نوع شوریده ی آن یعنی آن نوع که در پوتیا، دودونا و سیبول هست بسی والاتر از هنر پیشگویی هشیارانه از روی علائم و فالگیری است. نوع دومی از دیوانگی و شوریدگی و جود دارد که می تواند با دعا، عبادت و مراسم تطهیری، فرد یا خانواده ای را که بر اثر برخی گناهان گذشته شان به بلایی دچار شده اند، نجات بخشد. نوع سوم، دیوانگی موسه ها [خدایان هنر و دانش] است، که اگر آن حالت بیش نیاید، انسان هر قدر هم که مهارت داشته باشد، نمی تواند شاعر خوبی بشود. حالا باید ثابت کنیم که عشق از نوع الهی دیوانگی است و به سود هر دوی عاشق و معشوق تمام می شود. استدلال ما که دانایان را قانع خواهد ساخت، عاشق و معشوق تمام می شود. استدلال ما که دانایان را قانع خواهد ساخت، هر چند زیرکان آن را نخواهند پذیرفت، ۲۰ بر پایه ی طبیعت روح استوار است.

طبیعت دوح (۲۴۶۵-۲۴۶۵). " هر روحی جاودانه است، زیرا همیشه در حرکت است، ۱۲ خود را حرکت می دهد و منشأ هر حرکت دیگری است. روح که

۱۱. افلاطون در مورد جزییات اسطوره ای هبوط روح، و سفرها و بازگشتهای آن، عمدتاً بر فرهنگ فیناغوری و اورفه ای، تا حدودی از راه امپدوکلس (ج ۷، ترجمه ی فارسی صص ۲۳۶ و بعد)، تکیه کرده است. مقدمه ی منظوم پارمنیدس را نیز می توان مربوط دانست؛ ر.ک. 

Ét. sur la litt. p. 72 ff. . ک. . TMPLD 5 n.5 میان نویسندگانِ پیشتر ر.ک. . Dieterich, Nekyia 111 ff. و برای آخرت شناسی اورفه ای به ویژه برای تصویر کالسکه) . Guthrie, G. and G. 321-5 فریدلندر (Pl. 1, 193) مشابه عجیبی را از اورفه ای بیشتار می کند.

۱۲. درباره ی قرائت (αεικινητον یا αεικινητον) نگاه کنید به تی. ام. رابینسون در .£ 346 ->

علت اولى است نه به وجود آمده است و نه از بين خواهد رفت، وگرنه كل عالم به بن بست مى رسد. حركتِ خودبه خودى ذات و تعريف روح است، زيرا فقط جسمی که منشأ حرکتش در خودش هست زنده («ذی روح») تلقی می شود. طبیعت آن را می توان با نیروی متحدِ یک جفت اسب بالدار و ارابه ران آنها مقایسه کرد. اسبها و ارابهران خدایان خوب هستند و سازگاری خوبی دارند، اما غیر خدایان حالت آمیختهای دارند: یکی از اسبها خوب است و دیگری بد، و همین امر وظیفهی سنگینی را بر عهدهی کالسکه ران می گذارد. روح در جهان می گردد، و از موجودات بی جان نگهداری می کند. تا زمانی که کامل و بالدار است، در بالای زمین پرواز می کند، اما وقتی بالهایش را از دست داد فرو می افتد تااینکه به چیز جامدی می رسد، و تنی خاکی پیدا می کند و در آن مسکن مى گزيند. بدن [پس از آن] چنين مى نمايد كه خودش را حركت مى دهد؛ و ترکیبی از این دو را موجودی فانی می نامیم. واژهی «نامیرا [= جاودانی] را به طرز شایسته به کار نمیبریم: چون خدا را هرگز ندیدهایم و درک کاملی از او نداریم، تصور می کنیم که او نیز حیوانی جاودانی است و از ترکیب همیشگی روح و بدن ناشى شده است.

سفر خدایان و ارواح، و دیدار واقعیت (۲۴۸۵–۲۴۶۵). در میان امور جسمانی، بال بیشترین بهره را از عالم الهی دارد، زیرا آنچه را سنگین است به سوی جایی می کشاند که خدایان در آنجا به سر می برند. از اینرو، زیبایی، دانش و نیکی که اموری الهی هستند، پر و بالِ روح را قوّت می بخشند، و متضادِ آنها، آن را سست می گردانند و از کار می اندازند. خدایان و دایمون ها در یازده دسته به راه می افتند، رهبری هر کدام را یکی از خدایان دوازده گانه به عهده دارد در حالی که زئوس

<sup>.</sup> Essays (Anton and Kustas),

سرپرست آنان است، و هستیا از خانه بیرون نرفته است. ۱۳ هر روحی که قدرت داشته باشد می تواند از آنها پیروی کند، و در گردونه ی آسمان آثار پر برکت زیادی را مشاهده کند؛ اما آنها در روز پذیرایی، به کرانه های آسمان صعود می کنند، این فرازش بر خدایان آسان است، ولی دیگران را با مشکل مواجه می سازد، اسبهای بد و سنگین آنها سعی می کنند که آنها را به سوی زمین پایین کشند. روح هایی که جاودانه نامیده می شوند درست به پشت بام آسمان صعود می کنند، و آسمان آنها را در مسیر خویش می گرداند، و آنها به چیزهایی که بیرون آسمان هست خیره می شوند.

اصلِ واقعیت معقول و نامحسوس که فقط عقل یارای ادراک آن را دارد، در همان ناحیه است. خدایان که از عقل و دانش ناب تغذیه می کنند، با دیدن حقیقت، نیر و می گیرند و شاداب می شوند، و ضمن تکمیل این گردش، به دیدن خود عدالت، و خویشتن داری، دانش و امثال آنها موفق می شوند نه دانشی که در چیزهای گوناگون، حالت مختلفی دارد و مان را واقعی می نامیم، دانشی راستین از هستی ای راستین. آنها پس از آنکه در پرتو واقعیت پذیرایی شدند، به خانه ی خویش بازمی گردند.

از میان ارواح دیگر، بهترین شان در این گردش از آنها پیروی می کنند در حالی که سرِ ارابه ران در بیرونِ گردونهی آسمان قرار گرفته است، هر چند اسبها او را به زحمت می تواند واقعیت ها را نظاره کند. عده ای دیگر

۱۳. هستیا Hestia، ایزد بانوی اجاق و خانه، در عین حال زمین نیز بود (اثوریپیدس، تکهی ۹۴۴)، و تصور یونانیان این بود که او به طور ثابت در مرکز عالم ایستاده است. دوازده خدا، آنهایی بودند که آیین آتنی با آنها آشنایی داشت (گاتری، G. and G. 110-12، اگرچه ممکن است افلاطون آنها را در اینجا با علایم منطقة البروج Zodiac مرتبط کرده باشد. ر.ک.

Koster, Mythe de P. etc. ch. 2, v.d. Waevden, Hermes 1953, Hackforth 73 f. (but also Wilam., Pl. I, 495).

گاه سرشان را بالا می برند و گاه به درون گنبد کشانده می شوند، و بنابراین فقط برخی از آن واقعیتها را می بینند، و دسته ای دیگر نمی توانند به او ج برسند، و در ضمن کوششی که به عمل می آورند یکدیگر را لگدمال می سازند. در جریانِ این کوشش، خیلی ها آسیب می بینند و بال هایشان می شکند. آنها نور واقعیت را از دست می دهند، و راه سفر پیش می گیرند تا از باورها تغذیه کنند، در حالی که چمنزاری که بال های ارواح در آن ترمیم می یابند، در دشت حقیقت رشد می کند.

سرنوشت ارواح (۲۴۹۵–۲۴۸۵). روحی که از خدایان پیروی کرده و چیزی از حقیقت را دیده است، سیر خودش را بی آنکه آسیبی ببیند به انجام می رساند؛ اما وقتی دیگر نتواند از آنها پیروی کند و از دیدار حقیقت باز می ماند، و بر اثر بدبختی فراموش کار و بی کفایت می گردد، بال هایش را از دست می دهد و بر زمین می افتد. اولین تجسد او این است که در قالب یک انسان در می آید، و در تن یکی از نه دسته ای که از روی مقدار دیدار حقیقت دسته بندی می شوند، قرار می گیرد: ۱ – پیروان دانش، زیبایی، فرهنگ یا عشق؛ ۲۱۴ – فرمانر وایان یا فرماندهان جنگ؛ ۳ – سیاستمداران، مدیران یا بازرگانان؛ ۴ – پهلوانان، مربیان، پزشکان؛ ۵ – پیشگویان و صاحب نظران در آیین های دینی؛ ۶ – شاعران یا دیگر هنرمندان خیال پرداز؛ ۷ – پیشه و ران یا کشاورزان؛ ۸ – سوفسطاییان یا عوام فریبان؛ ۹ – جباران.

کسانی که در این مرحله زندگی نیکویی پیش گرفته است، پس از مرگ سرنوشت بهتری خواهد داشت، اما هیچ روحی نمی تواند پیش از سپری شدن ۱۰۰۰۰ سال<sup>۱۵</sup> به حالت اولیه ی خودش بازگردد، مگر فیلسوفان یا عاشقان

انگاه کنید به فایدون  $\mu oldsymbol{arepsilon}$  نگاه کنید به فایدون  $\mu oldsymbol{arepsilon}$  نگاه کنید به فایدون ۱۴.

۱۵. درباره ی اینکه پس از این ۱۰۰۰ سال چه اتفاقاتی رخ می نماید، نگاه کنید به بلاک، 1958 ->

فلسفی که پس از آنکه سه بار متوالی این راه را پیش گرفتند، بال و پر خویش را باز می یابند. بقیه ی ارواح مورد محاکمه قرار می گیرند و سپس یا (برای مجازات) به زیر زمین فرستاده می شوند و یا به محلی در آسمان ها رهسپار می گردند و پس از ۱۰۰۰ سال، زندگی دوم خود را انتخاب می کنند؛ این بار در قالب حیوان یا انسانی در می آیند. اما روحی که هیچ حقیقتی را ندیده است نمی تواند به شکل انسان در آید، زیرا انسان باید بتواند، با گذر از ادراک های حسی و توحید آنها به وسیله ی عقل، به ادراک کلیات دست یابد، و این امر در واقع همان جریان یاد آوری رویت واقعیت است. بنابراین، فقط روح فیلسوفان بال و پر خود را به یاد آوری رویت واقعیت است. بنابراین، فقط روح فیلسوفان بال و پر خود را به دست خواهند آورد، زیرا آنها همیشه به یاد آوری گذشته مشغول اند، تا در پی بردن به اسرار، به در جه ی کمال برسند. دیگران آنها را دیوانه می انگارند، غافل از آنکه، این نوعی شوریدگی الهی است.

## زیبایی و نقش عشق (۵۷۵م-۲۴۹d).

در میان انواع دیوانگی های الهی، دیوانگی نوع چهارم (دیوانگی عشق) برتر از همه است، زیرا در آن حالت است که دیدار زیبایی در این جهان، زیبایی حقیقی را به خاطر شخص می آورد و بال و پر روح او شروع به رشد می کنند. او هنوز نمی تواند بالا برود، اما همیشه چشم بر عالم بالا دوخته است. جریان یادآوری بر هرکسی آسان نیست. برخی ها واقعیت را فقط به اندازه ی چشم برهم زدنی نظاره کرده اند، برخی دچار تبهکاری گشته اند و آنچه را که زمانی دیده بودند فراموش کرده اند. برخی دچار تبهکاری گشته اند و آنچه را که زمانی دیده بودند فراموش کرده اند روی تجلیات زمینی آنها مشکل تر است، اما، زیبایی را با نیر ومند ترین قوه ی حسی مان، قوه ی بینایی، ادراک می کنیم. افراد فراموشکار، وقتی همنام محسوس حسی مان، قوه ی بینایی، ادراک می کنیم. افراد فراموشکار، وقتی همنام محسوس

آن را ببینند، هیچ هیجانی احساس نمی کنند، بلکه با بی شرمی در پی بهره مندی جسمانی از آن گام برمی دارند، اما کسانی که هنوز یاد زیبایی واقعی در ذهن شان زنده است، احساسی به آنها دست می دهد که بیشتر به پرستش شباهت دارد. رویش بال و پرهای آنها درد و خارشی را به و جود می آورد که به حالت رویش دندان های کودکان شباهت دارد، این درد و خارش تنها به واسطه ی دیدار چهره و صورت معشوق آرام می گیرد.

هر روحی عاشق حالتی است که خدای صاحبِ آن حالت را در سفر آسمانی اش همراهی کرده است، و به دنبال انسانی می گردد که با آن حالت سازگاری داشته باشد، و سعی می کند صورت آن خدا را هر چه بیشتر در او ایجاد کند. از این رو کسی که پیرو زئوس است سر در پی انسانی می نهد که به طور طبیعی فیلسوف و رهبر باشد، پیرو هِرا کسی را می جوید که خوی شاهانه داشته باشد و همین طور؛ و هر کدام سعی می کنند کیفیت مورد علاقه ی خود را در او تقویت کنند. او در ضمن این کار همان خصوصیات را در خودش نیز خواهد تقویت، و شیفته ی خدایش خواهد شد، در حالی که آن را به معشوقش نسبت یافت، و شیفته ی که جان او نیز به نوبه ی خود مشتعل خواهد شد. بنابراین، می دهد، معشوق تسلیم عاشق شد، هر دو، بر اثر این دیوانگی عاشقانه، خوشبخت خواهند شد.

برای ملاحظه اینکه چگونه می توان به معشوق دست یافت، لازم است به بررسی اجزای سه گانه ی روح [دو اسب و یک راننده] بازگردیم. وقتی ارابه ران معشوق را می بیند، آتش اشتیاق او کل روح را مشتعل می سازد. در این هنگام اسب خوب و رام از سرِ شرم باز می ایستد، اما اسب بد، بی آنکه بر تازیانه و مهمیز وقعی بنهد، پیش می تازد و سعی می کند آن دو را نیز به نزد تنِ معشوق بکشاند، و لذت های جنسی را بر آنها گوشزد می کند. پس از نبرد بسیار سختی (که افلاطون با نیروی تخیلی وصف ناپذیری شرح می دهد)، سرانجام اسب بد تسلیم می شود، با نیروی تخیلی وصف ناپذیری شرح می دهد)، سرانجام اسب بد تسلیم می شود،

و روح عاشق به صورتی محترمانه سر در پی معشوق می نهد. معشوق نیز به نوبه ی خود علاقه ی روزافزونی نسبت به عاشق احساس می کند، از آن نوع احساس که انسانهای خوب نسبت به یکدیگر پیدا می کنند؛ این امر باعث می شود که از اصل کلی شرمساری همدمی با عاشق غفلت بورزد. قوّت این دوستی او را به حیرت می افکند، و سرانجام او نیز در خودش گرمی عشق را در می یابد، بی آنکه آن را به نام عشق بنامد؛ و بال و پرهای او نیز شروع به رشد می کنند. اسب بد عاشق وقتی این وضع را دید، دوباره قدم جلوتر می گذارد. معشوق از خواستهی او بی خبر است، اما از روی قدردانی به او نزدیک می شود، و برای ارضای هر نوع درخواستِ او ابراز تمایل می کند. اما راننده و اسب نیکو مقاومت می کنند، و اگر اجزایِ عالی ترِ روح غلبه کند، زندگی هر دوی عاشق و معشوق قرین خوشبختی و سازگاری خواهد بود، و آن دو در پایان زندگی بال و پر می آورند و در اولین دوره از رقابت واقعی سه گانه ی اولومپی پیروز می گردند. ۱۴

اگر عاشق و معشوق، کمتر به فلسفه پرداخته باشند، ولی فقط در مواضع اضطرار و به ندرت، به اسب سرکش میدان بدهند، دوست یکدیگر باقی میمانند، هر چند بدون بال و پر از قالبِ تن بیرون می آیند، همیشه در اشتیاقِ آن به سر می برند، و پاداش نیکوی خود را در می یابند. آنها به تاریکی های زیر زمینی نمی روند، زیرا راهی را در پیش گرفته اند که به زیر آسمان ها منتهی می شود؛ ۱۷ هر دوی آنها خوشبخت خواهند شد، و در موقع مناسب، بال و پر خواهند آورد. از سوی دیگر، همدمی با غیر عاشقان، که با حکمت دنیوی و وعده های غیر واقعی متاع های مادی همراه است، چشم انداز غیر شرافتمند انه ای را در پیش روی پسر متاع های مادی همراه است، چشم انداز غیر شرافتمند انه ای را در پیش روی پسر

<sup>1</sup>۶. البته این سخن، ناظر است بر زندگی سه گانه زمینی ای که عاشقان فیلسوف مشرب باید طی کنند (۲۴۹a). این رقابت «واقعاً اولومپی» است زیرا (۱) در بازی های اولومپی هر رقیبی باید در سه مورد پیروز شود، (ب) در این مورد جایزه ی پیروزی، همزیستی با خدایان است.

۱۷. بنابر آنچه در ۲۴۹a گفتیم، برای «دیگران».

قرار می دهد، اگرچه اکثر مردمان آن را فضیلت بنامند؛ و از اینر و روح او با بیخردی تمام به مدت ۹۰۰۰ سال در دور زمین و زیرمین سرگردان می ماند.

سقراط سخنرانی را بانیایشی به اروس، و درخواست نادیده گرفتن سخنرانی پیشین، به پایان می برد، و از او می خواهد که هنر عشق را در و جودش نیر ومند گرداند، و لوسیاس را نیز به سوی فلسفه متمایل سازد، تا اینکه مرید او، فایدروس، بیش از این در حال تردید باقی نماند، و از این پس زندگی اش را وقف عشق فلسفی گرداند.

انتقال: اسطوره ی جیر جیرکه ا (۲۵۷۵ – ۲۵۷۵). فایدروس زبان به ستایش سقراط می گشاید، می گوید اگر لوسیاس بخواهد با سقراط رقابت کند از عهده بر نخواهد آمد. در هر حال ممکن است او به این کار اقدام نکند، زیرا اخیراً یکی از سیاستمداران، خطابه نویس بودن او را مورد طعن قرار داد. ۱۸ سقراط در این مورد مانند لوسیاس نمی اندیشد، و در هر حال، سیاستمداران به نوشتن خطابه می پردازند و خود را در آنها می ستایند. نوشتن خطابه هیچ عیبی ندارد، اما بد نوشتن آنها عیب است. بجاست بررسی کنیم که چه عاملی موجب نیکو شدن نوشتن آنها عیب است. بجاست بررسی کنیم که چه عاملی موجب نیکو شدن خطابه ای می شود، خواه سیاسی باشد یا خصوصی، به نثر باشد یا به نظم. اگر جیر جیرکهایی که در بالای سر آنها نغمه سرایی می کنند، آن دو را به خود مشغول دارند، و ببینند که گرما و نغمه های لالایی گونه ی آنها موجب خواب ایشان کردیده است، بر ایشان خواهند خندید؛ اما اگر آن دو نسبت به صدای سیرنها گردیده است، بر ایشان خواهند خندید؛ اما اگر آن دو نسبت به صدای سیرنها بی اعتنا بمانند، جیر جیرک به دیده ی تعظیم بر آنها خواهند نگریست. داستان به

دادگاه ها قرائت شود؛ در برابر «سخنور» که به نام خطابه هایی را «به نام دیگران می نویسد» تا در دادگاه ها قرائت شود؛ در برابر «سخنور» که به نام خودش سخن می گوید (Schol. ad loc.; لوسیاس بی تردید خطابه نویس بوده است، اما سقراط آن واژه را در معنای گسترده تری به کار می گیرد.

این صورت است که جیر جیرکها مدتها پیش، «قبل از زمان موسهها [خدایان هنر]»، انسان بوده اند. وقتی موسهها، نغمه سرایی را به عالم آوردند، آنها چنان شیفته ی آن گشتند که از خوردن و آشامیدن بازماندند، و در حال نغمه سرایی جان باختند. نسل جیر جیرکه اپس از آن زمان به وجود آمد، موسهها این موهبت را به آنها بخشیدند که می توانند تمام عمر خود را به نغمه سرایی بگذرانند و نیازی به تغذیه ندارند، و آنها به صورتی جداگانه به هر کدام از موسهها گزارش خواهند کرد که چه کسانی آنها را به دیده ی احترام نگریسته اند. به بزرگ ترین آنها که کالیو په و اورانیا Trania هستند، خواهند گفت که چه کسانی آنها را با پرداختن به حیات فلسفی، ستایش کرده است. بنابراین شایسته است به جای خوابیدن در سر ظهر، به گفتگو بیردازند.

سخنوری و حقیقت (۲۶۲-۲۵۹۰). سقراط برای شروع بحث می گوید اولین شرط اصلی این است که گوینده به حقیقتِ موضوع مورد بحث علم داشته باشد، اما فایدروس شنیده است که آنچه برای سخنور ضرورت دارد علم به حقیقت نیست، بلکه او فقط باید بداند که عموم مردم چه عقیدهای دارند، زیرا برای متقاعد کردن دوران، همین را لازم دارد. سقراط، پس از مثال معرفی خر به جای اسب (ج ۱۱ ترجمهی فارسی، ص ۹۶) می گوید، سخنوری که نمی تواند خوب را از بد تشخیص بدهد، بلکه فقط به مطالعهی معتقدات تودههای مردم می پردازد و آنها را به راههای بدی ترغیب می کند، سخنان زیادی در پاسخ آنها خواهد گفت. ممکن است سخنوران بپذیرند که بهتر است هرکسی حقیقت را بشناسد، ولی مدعی شوند که حتی در این صورت نیز، اگر در سخنوری تعلیم نبینند، نمی توانند دیگران را متقاعد سازند. اگر سخنوری فن ( تخنهی) اصیلی باشد، می توان این سخن را درست دانست، اما از کجا معلوم که آن چیزی نیست جزیک نوع ورزیدگی غیر روشمند ۱۹۰

سقراط سپس در صدد اثبات این نظر برمی آید که سخنرانی موثر (به معنی اعم آن: قضایی، سیاسی یا مباحث خصوصی) هرگز نمی تواند فنی اصیل به حساب آید، یا حتی به غایات ادعاییاش برسد، مگر اینکه با شناختی از حقیقت همراه باشد. سخنوران، هم در محاكم قضايي و هم در ميدان سياست، سعى می کنند کارهای واحدی را گاهی حق و مصلحت جلوه دهند و گاهی برعکس؛ درست به همان صورت که زنون ۲۰ Zeno در عالم فلسفه می توانست کاری کند که چیزهای واحدی گاهی شبیه هم بنماید و گاهی غیر از هم، یا واحد و کثیر به نظر آیند، یا ساکن و متحرک جلوه کنند. یگانه هنرسخن گفتن (اگر آن را هنر بدانیم) این است که هر چیزی را تا آنجا که ممکن است شبیه هر چیز دیگری جلوه می دهند، و کاری می کنند که کوشش های طرف مقابل نیز چنین جلوه کند. کارفریب در آن حالتی آسانتر است که دو چیز شباهت زیادی به یکدیگر داشته باشند، هدایت کسی از یک عقیده به عقیدهای خلاف آن، بی آنکه خودش متوجه شود، در صورتی آسان است با گامهای کوچکی به هدف برسیم نه با گامهایی بزرگ. بنابر اگر بخواهیم دیگران را فریب دهیم و خودمان فریب نخوريم، بايد اطلاع دقيقي از ميزان شباهت و تفاوت ميان چيزها داشته باشيم ٢١٠

→۱۹. افلاطون مطالبی را که در گرگیاس گفته است، تکرار میکند. سقراط در آنجا نیز سخنوری را نوعی ورزیدگی تجربی می نامد (۴۶۳۵ b-c) و گرگیاس نیز وقتی ناچار می شود، به صراحت می پذیرد که اگر شاگردان او حق و باطلِ واقعی را «از قبل نشناخته باشند»، می توانند آن را از او یاد بگیرند (۴۶۰a)، اگرچه پیشتر قبول کرده بود که سخنور نمی تواند فرقِ آنها را تعلیم دهد، بلکه فقط انسان ها را نسبت به عقیده ای متقاعد می سازد (۴۵۵a). درباره ی مشابهت های این محاوره با گرگیاس ، نگاه کنید به فریدلندر، ۳، ۲۲۳ و بعد. لاژم است این دو محاوره را با هم مطالعه کنیم.

• ۲. «پالامدس الیایی»، ۲۶۱d، فریدلندر (۳، ۲۳۴ و بعد، با تغییر عقیده نسبت ویرایسهای پیشین) گفته است، پارمنیدس صحیح است، اما چون استدلال او نه تنها اصالت بلکه نبوغ زنون را نیز نادیده می گیرد، نمی توان آن را نیر ومند دانست.

و از آنجا که اگر x را نشناسیم، نمی توانیم تشخیص بدهیم که چه تفاوت هایی با چیزهای دیگر دارد، کسی که حقیقت را به دست نیاورده است و فقط به دنبال باورهاست، در واقع از هنرِ سخن گفتن بی بهره است و چیز مسخره ای در اختیار دارد که نمی توان نام هنر را بر آن نهاد.

روش دیالکتیکی (۲۶۹د-۲۶۹۰). از روی سخنرانی هایی که هم اکنون مطرح ساختیم، می توان این نکته را روشن تر ساخت. ۲۲ معنی برخی واژه ها محل مناقشه نیست، اما در برخی دیگر اختلاف هست؛ فی المثل، کلمات «آهن» یا «نقره» برای همهی ماها معنی یکسانی دارند، اما دربارهی معنی کلمات «خوب» و «عادل»، با یکدیگر اختلاف می ورزیم، ۲۳ و حتی در ذهن خودمان نیز بر معنی واحدی پایبند نمی مانیم. «عشق» از دستهی دوم است، بنابراین لازم بود لوسیاس ابتدا منظور خودش را از آن واژه روشن بسازد. او این کار را انجام نداده است، آغاز او در واقع به پایان می ماند، و خطابه ی او به طور کلی فاقد ترتیب منطقی است؛ در حالی که خطابه باید همانند یک موجود زنده ی اندام وار، دارای سر و پا و آغاز و میانه و انجام باشد. سخنرانی های سقراط عکس این حالت را دارند، هر دو

<sup>-</sup> ۲۱. استدلال آشنایی از استدلالهای سقراطی. کسی که حقیقت را می شناسد بهترین دروغگو است (هیپیاس کو چک، ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، ص ۳۲۳ و بعد)، انسان عادل بهترین دزد است (جمهوری ۳۳۴a).

۲۲. سقراط می گوید از روی آنها نشان خواهد داد که هر دو خطیب از شناختی که از حقیقت داشته اند، برای به اشتباه افکندن شنوندگان خود بهره جسته اند، اما به زودی معلوم می شود که لوسیاس هیچ شناختی از حقیقت نداشته است و بنابراین کار او هم تخنه محسوب نمی شود، سقراط در مورد خودش نیز بارها به این نادانی اعتراف کرده است. البته او از مهارت سخنوری هیچ بهره ای ندارد، توفیقی که در اینجا به او دست می دهد ناشی از روحانیتِ آن مکان است، و شاید هم تأثیری است از ناحیه ی جیر جیرکها.

۲۳. این نکته در آلکیبیادس اول ۱۱۱b نیز هست، مثالهای آنجا سنگ و چوب هستند.

مبتنی بر غیر عقلانی بودن عشق هستند (یعنی، جنسِ آن). سخنرانی دوم، دیوانگی را، بر اساس منشأ آن، به دو نوع تقسیم می کند (بیماریِ انسانی یا شوریدگیِ الهی)؛ و نوع دوم را دوباره دارای چهار دستهی فرعی می داند: پیشگویی، نیایشهای خلسه آور، شاعری، و عشق؛ هر کدام خدای حامی ویژهای دارد. اگر چه ما کاملاً جدی سخن نمی گفتیم، ولی هر دو سخنرانی حاوی دو اصل اساسی بود، اصولی که علم به آنها ما را قادر می سازد تا از تقبیح به ستایش منتقل شویم: (۱) جمع نمونههای پراکنده تحت یک صورت کلی. (۲) تقسیم صورت کلی (در این مورد غیر عقلانی بودن) به انواعی که به طور طبیعی و عینی در آنها حضور دارد؛ کاری که ما را قادر ساخت تا در این مورد، نسبت به واژه ی واحدِ «عشق»، دوگونه سخن بگوییم. سقراط کسانی را که از این مهارت برخوردار باشند، اهل دیالکتیک میخواند، و عمیق ترین تعظیم را در حق آنها به برخوردار باشند، اهل دیالکتیک میخواند، و عمیق ترین تعظیم را در حق آنها به جای می آورد.

سقراط دیالکتیک را پایه ی اصلی گفتار و اندیشه تلقی می کند، اما، فایدروس می گوید، چون تردیدی نیست که دیالکتیک غیر از هنری است که کسانی چون تراسوماخوس مورد عمل و تعلیم قرار می دهند، پس طبیعت سخنوری غیر از آن اصول است. ولی چه چیز دیگری غیر از آنها می توان یافت؟ خیلی چیزها که در کتاب راهنماهای این فن آمده است، و سقراط، با ظرافتی خاص، فهرستی از نکات فنی استادانه ای را که تیسیاس، گرگیاس، پولوس، پروتاگوراس و دیگر استادان فن تعلیم داده اند، برمی شمارد. سپس نشان می دهد که آنها، مانند پزشکی هستند که چگونگی ایجاد حالاتی خاص را در تن بیمار یاد گرفته است، و می داند که برای ایجاد حالت استفراغ یا حالت خواب و امثال آنها چه دستوری بدهد، ولی هنوز نمی داند که آن دستورات را چه موقع، و چه مقدار باید در خصوص بیماران اعمال کند؛ این سخنوران اطلاعات مقدماتی را در خصوص هنرشان کسب کرده اند، اما، خود هنر را نیاموخته اند. آنها، چون از

سخنور روانشناس است (۲۷۲d-۲۶۹c). (فایدروس می پرسد) پس چگونه مى توان هنر يك سخنور و متقاعد كنندهى واقعى را به دست آورد؟ در اينجا نيز مثل هر هنر دیگری دو چیز لازم داریم، یکی استعداد طبیعی و دیگر دانش و تمرین. ۲۴ بعید می نماید که لوسیاس و تراسوماخوس راهِ آن را نشان دهند. همهی هنرهای بزرگ بایستی با پرداختن ذهن به «مباحث کیهانشناختی» طبیعت تكميل شده باشند؛ پريكلس به اين علت به اوج كمال رسيد كه ـ علاوه بر برخورداری از استعدادهای طبیعی - از مطالبی که از آناکساگوراس دربارهی جهان شناسی و طبیعتِ عقل آموخته بود، در حوزهی سخنوری بهره جست. سخنور باید به همان اندازه از شناخت عقل و شخصیت (پسوخه) بهره داشته باشد که پزشک از شناخت بدن؛ زیرا قرار است هر دو دانش به صورت علمی پیش روندنه فقط به صورت تجربی؛ و بقراط گفته است که حتی بدن رانیز نمی توان بدون آشنایی با کل طبیعت، مورد شناسایی قرار داد. برای آنکه طبیعت چیزی را، برای اهدافی عملی، بشناسیم، لازم است ابتدا مشخص کنیم که آن چيز بسيط است يا مركب؛ سپس، اگر بسيط باشد، ببينيم بر روي چه چيزهايي و از چه راههایی تأثیر میگذارد و یا از چه چیزهایی و چگونه اثر می پذیرد؛ اگر مرکب باشد همین مطلب را دربارهی تک تک اجزایش بررسی کنیم. کار سخنور اثر گذاشتن بر روی روح است، پس او باید طبیعت روح را به این صورت بشناسد، سپس انواع روحها و سخنها را و تأثیرهای آنها را دسته بندی و بررسی کند، و آنها را با یکدیگر هماهنگ سازد. بنا به دلایلی، برخی از شخصیتها در

۲۴. برای نقشهای نسبی استعداد طبیعی، تعلیم و تمرین، به عنوان یکی از بحثهای رایج قرن پنجم، رجوع کنید: ج ۱۱ ترجمه ی فارسی، صص ۱۷۴.

برابر یک نوع سخنان بیشتر انعطاف نشان خواهند داد، و برخی دیگر در برابر نوعی دیگر. سخنور باید این دو مورد را به طور نظری و تجربی، آموخته باشد، تا بتواند نوع اشخاص را تشخیص دهد و سخنان مؤثر بر آنها را بازشناسد، و علاوه بر اینها فهمیده باشد که چه هنگامی سخن گفتن او ضرورت دارد و چه هنگامی سکوت کردنش؛ چه وقت باید سخن به ایجاز گوید، و چه وقت با رأفت سخن گوید، و چه هنگام با ملامت، و همین طور در خصوصِ دیگر تدابیر خطابی. فقط در این صورت می توان گفت که او در هنر سخنوری استاد شده است.

دره کوتاهی به سوی تو فیق وجود ندادد (۲۷۴ه - ۲۷۲۴). این کار به نظر فایدروس، تکلیف طاقت فرسایی می آید، و سقراط پیشنهاد می کند که ببینند آیا راه کوتاه تری و جود ندارد؛ بهتر است به مطالبی که آموزگاران این فن گفته اند، یا در آثار تیسیاس آمده است، دوباره بپردازند؛ آنها می گویند سخنور کاری به کار حقیقت ندارد، او فقط به احتمالات می پردازد و در صدد اقناع مردم است. ۲۵ اما پاسخ این ادعا را از پیش دادیم. آنچه محتمل به نظر می رسد، همان است که به حقیقت شباهت دارد، و کسی می تواند شباهت را تشخیص دهد که حقیقت را شناخته باشد. بنابراین، چاره ای جز این نیست که راه پر پیچ و خم دیالکتیک را بپیماییم، و نحوهی تقسیم چیزها به انواع مختلف، و قرار دادن هر دسته در زیر یک صورت را یاد بگیریم تا در پیشه ی سخنوری استاد شویم. ولی اگر توجه کنیم که ما این راه را فقط برای کسب اقتدار درست سخن گفتن و درست عمل کردن در برابر همتاهای بشری خودمان طی نمی کنیم، بلکه می خواهیم با خدایان، دعنی اربابهای خود، نیز همین رفتار را بکنیم، مشکلات راه تحمل پذیرتر جلوه

۲۵. درباره ی تیسیاس و استدلال از روی احتمالات، رجوع کنید به ج ۱۱ ترجمه ی فارسی، صص ۳۷ و بعد.

سخن شفاهی و سخن کتبی (۲۷۹۵-۲۷۴۵). سقراط از فن نویسندگی (اگرچه جملهی اخیر او نشان می دهد که منظورش چیزی فراتر از فن بوده است) به مبحث دیگری منتقل می شود، یعنی ارزش و سودمندی (یا بی ارزشی و بی فایدگی) نوشتن به طور کلی. وقتی خدای مصری تیوت Theuth ادعا می کند که اختراع نوشتن به پیشرفت حافظهی مردم کمک خواهد کرد،۲۶ پادشاهِ آنجا تاموس Thamus پاسخ می دهد که این کار به تضعیف حافظهی آنها خواهد انجامید، آنها بریادداشتهای خودشان اعتماد خواهند کرد، و این کار باعث خواهد شد که خود را دانا وانمود کنند، در حالی که واقعاً چنین نیستند. بنابراین نویسندگان یا خوانندگان کتاب راهنماها ابله هستنداگر گمان کنند که از آن نوشته ها کاری جز کمک به یادآوری دانسته های قبلی شان برمی آید.۲۷ کتاب نمی تواند به پرسش ها پاسخ دهد، و نمی تواند در برابر انتقاده ایی که می شود از خودش دفاع کند، و هرکس و ناکسی آن را میخواند. سخنِ زنده، که کلام مکتوب فقط سایهای از آن است، با دانش سر و کار دارد، و در روح شنونده کاشته می شود، و به خوبی می داند در پیش چه کسانی به صدا درآید و در پیش چه كساني ساكت شود.

۲۶. آیا این سخن ناظر بر گرگیاس است؟ قهرمان او در پالامدس (۳۰ق) ادعا می کند که هنر کتابت را به عنوان «ابزاری بر حافظه» اختراع کرده است (دیلز ـ کرانتس، ج ۲، ۲، ۳۰).

۲۷. این سخن عجیب به نظر می آید. تردیدی نیست که کتاب راهنما ( تخنه ) می تواند به کسانی هم که شناختی از موضوع آن ندارند ، اطلاعاتی بدهد. تصور می کنم ، منظور افلاطون این است که کسی که حقیقت را درباره ی سخنوری می داند (یعنی اهل دیالکتیک) ، حتی از رویِ ناشایستگی های کتاب راهنما ، می تواند به یادِ آن حقیقت بیفتد ؛ اما کسی که شناختی از آن ندارد ، از کتاب ها نیز طرفی نخواهد بست. («تا آنجا که سخنوری یک هنر محسوب می شود ، گمان نمی کنم لوسیاس یا تراسوما خوس بتوانند روشِ آن را نشان دهند . ، ۲۶۹d .)

بنابراین کسی که عدالت و زیبایی و خوبی را بشناسد، ترجیح خواهد داد که بذرهایش را در این گونه باغهای نامرغوب آدونیس نکارد، بلکه همچون کشاورز ماهری به دنبال خاکی مرغوب برآید. وقتی او دست به نگارش می برد، منظوری جز این ندارد که حافظهی خودش و همتاه ایش را در سن پیری یاری دهد، و یا اینکه به جای پرداختن به سرگرمی هایی چون ضیافت و باده گساری، خود را با این کار سرگرم سازد؛ بی تردید، سرگرمی خوبی است، اما سرگرمی بالاتر این است به طور جدی به فن دیالکتیک بپردازد و تخم آن را در روح مناسبی بكارد، و اين كار را از طريق سخناني انجام دهد كه مي توانند از خودشان دفاع کنند و با کاشتن آنها در روح های دیگران، موجب جاودانگی شان شود، و صاحبان آنها را به نهایت خوشبختی ممکن برساند. کسانی که چون لوسیاس به نوشتن خطابه مشغولاند، یا چون قانونگذاران به تألیفات سیاسی میپردازند، اگر تصور کنند که آثارشان دارای اهمیت همیشگی یا روشنی کاملی است، در اشتباه هستند. تشخیص ندادنِ عدالت، خوبی و زیبایی واقعی از مشابههای غیر واقعی آنها و نداشتن این آگاهی در خصوص صفتهای متضاد آنها، مستوجب نكوهش است، هرچند سرتاسر عالم آن را بستاید. ما میخواهیم كسی باشیم كه مى داند كه هيچ تأليفي، خواه به نظم باشد يا به نثر (يا آنچه فقط براي اقناع نوشته می شود، و عاری از بحث یا تعلیم است)، بهرهای از ارزش جدی ندارد؛ فایدهای که بر بهترین آنها مترتب است همان تقویت حافظهی کسانی است که مطالب را از پیش می دانند. تعلیمات مربوط به عدالت و زیبایی و خوبی، فقط در صورتی که در صحیفهی روح نوشته شوند، دارای ارزش خواهند بود. فقط این گونه درسها را مى توان فرزند حقيقي انسان ناميد ـ در وهلهى اول فرزندانى كه كشف خود او هستند، و در مرتبهی دوم فرزندان یا برادران اینها که به طور شایسته در روح دیگران رشد یافته اند. اما اگر نویسنده ی این کتابها، آنها را بر پایه ی شناخت حقیقت تنظیم کرده است، و می تواند با بررسی آنچه نوشته است، از

آنها دفاع کند، و سخنانی والاتر از آنچه نوشته است بر زبان آورد، شایسته ی عنوانی نیست که از کتابش برمی آید - خطابه نویس، قانون نویس، شاعر - ، بلکه باید عنوانی به او داد که بر پیشه ی جدی اش دلات کند، یعنی فیلسوف (دوستدار دانش). عناوین پیشین، در خور کسانی است که تمام وقتِ خود را صرفِ ساختن و پرداختن آثار ادبی می کنند، و نمی توانند چیزی بیشتر از آن عرضه کنند.

وقتی سقراط از فایدروس می خواهد که این مطالب را به لوسیاس برساند، او نیز می پرسد: «دوست خود تو، ایسوکراتس، چطور؟» خوب، او هنوز جوان است، اما عقیده ی سقراط این است که او، هم از نظر مواهب طبیعی و هم از حیث مزاج، بر لوسیاس پیشی خواهد گرفت. او در حوزه ی خودش از همه ی نویسندگان جلو خواهد افتاد، مشروط بر اینکه در کارِ خود پایداری ورزد، و انگیزهای الهی موجب شود که او بر آنها قانع نشود، و باز هم پیشتر رود، زیرا رگههایی از فلسفه در ساختار او به چشم می خورد.

اینک هوا خنک تر شده است، و آنها به خانه بازمی گردند، اما سقراط پیش از آن، نیایشی را به پان Pan و دیگر خدایان آن مکان تقدیم می کند، از آنها می خواهد که به او زیبایی درونی ببخشند، و شرایط بیرونی ای فراهم کنند که با آن زیبایی سازگار باشد. طوری کنند که او دانایان را غنی بداند، و فقط آن مقدار ثروت داشته باشد که به کار انسانی هوشمند می آید. فایدروس می خواهد که در این دعا او را نیز همراه گردانند.

## شرح

افلاطون به سوی انتقاد از مطالبی گام برمی دارد که ما باید آنها را به هستی شناختی، معرفت شناختی، روانشناختی، سیاسی و غیره تقسیم کنیم (اما

خود او این تقسیمبندی را اعمال نمی کند). او ترتیبی می دهد که آن انتقادها به شیوهی انحرافی طبیعی ای از گفتگوهای موجود برخیزند، به گونهای که با گویندگان و مناسبتهای محاوره نیز وفاق داشته باشد\_در صحنهی مرگ، در میهمانی، در گفتگوی دو دوست دربارهی ارزشهای یک اثر ادبی. هر محاورهای از حیاتِ ویژهای برخوردار است. موضوع ظاهری آن ممکن است، نامیرایی یا عشق، سیاست یا نقادی ادبی باشد (من روش فلسفی را ذکر نمی کنم، زیر این بحث، در این مرحله، دست کم به صورت مستقل مورد نظر افلاطون نیست، بلكه به صورت ضمني و به عنوان كمكي براي رسيدن به حقيقت در موضوع مورد نظر مطرح می شوند)، اما افلاطون در هر کدام از آن محاورات، از دیدگاهی ویژه به آنها مینگرد، از راهی خاص وارد می شود، و تأکیدی متفاوت می ورزد، مثلاً در مورد جایگاه نسبی عقل و ادراک حسی. اما او، دست کم در محاورات منون ، فایدون ، میهمانی و فایدروس ، واقعاً ، مانند استادش (ص ۲۸۸ ، یادداشت ۲۸ کتاب حاضر)، «سخنان واحدی را دربارهی موضوع واحدی بیان می کند»، و فقط بر عهدهی خواننده می گذارد که در گفتگوهای متعدد شخصیتهای او به این مطالب پی ببرد ـ جریان پر برکتی که، بیش از هرگونه توضیح نظریِ سر راستی، او را به عمق زوایای روح انسان رهنمون خواهد شد.

مخنوری و فلسفه: وحدتِ فایدروس. ترکیبی از تعلیم فنیِ سخنوری همراه با ستایش عشق و شرح اسطوره ای سرنوشتهای ارواح، بالطبع موجب حیرت کسانی شده است که در صددِ یافتنِ موضوع و هدفِ واقعی فیدروس برآمده اند. ۲۸ رایل (P.'s P. 262) می گوید فایدروس به منزلهی «اعلامِ این نکته

۲۸. درباره ی جستجوی موضوع، هدف یا هدف عمده، مقایسه کنید با تذاکراتِ ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، صص ۲۲۰ و بعد.

است... که آکادمی در این مرحله، گرگیاس را ناچیز می شمارد، و در صدد رقابت با مدرسه ی ایسوکراتس، به عنوان یک مدرسه ی سخنوری، برآمده است». عقیده ی برخی دیگر از محققان نیز همین است، ۲۹ اما پرواز صعودی روح با بالهای عشق، سفر خدایان و جایگاه بالای آسمانها، مواد عجیبی برای یک معرفی نامه ی مدرسه ای هستند. تردیدی نیست که افلاطون فن سخنوری را در اینجا بیشتر از هر محاوره ی دیگری جدی گرفته است، افلاطون و ایسوکراتس یقیناً رقیب یکدیگر بوده اند (صص ۱۷۴–۱۶۹ کتاب حاضر)، و هر دو در صدد تربیت سیاستمداران حرفه ای برآمده بودند؛ اما گفتنی ها در این مورد زیاد است.

تصور می کنم دلایل قطعی ای برای تعلیم سخنوری از سوی افلاطون در دست نیست. در بخش بسیار خوبی که فیلد به آکادمی و برنامه ی کاری آن اختصاص داده (P. and Contemps. ch. 3) و گزارش کاملی از شواهد را آورده است، اشارهای به تعلیم سخنوری نشده است. او نظریه ی سیاسی تعلیم می داد، اما از نوعی که ویژه ی خود او بود، و بر پایه ی شناختِ خوب مطلق و متعالی قرار داشت. تخود او از فعالیت سیاسی سر برتافت و پرداختنِ فیلسوف به سیاست را در آن موقعیت غیرممکن تلقی کرد. فیلسوف یحتمل از راه نصیحت کسانی که قدرت را در دست داشتند، می توانست تأثیرش را بگذارد، نه به وسیله ی تصاحب قدرت. و این تأثیر از راهِ خطابه قابل انتقال نبود، و شرط ضروریِ آن تماس شخصی و بحث دیالکتیکی بود. افلاطون بحثِ فیلسوف پادشاهان جمهوری

۲۹. مانند ویراستاران جوت، ج ۳، ص ۱۰۷ یادداشت: «افلاطون این محاوره را بایستی در زمانی نوشته باشد که میخواست آموزش سخنوری را در آکادمی شروع کند.»

۳۰. اگر، همان طور که برخی محققانِ بزرگ تصور کرده اند (فی المثل، جوزِف، ۲۰ ه. ۳۰ همان طور که برخی محققانِ بزرگ تصور کرده اند (فی المثل، جوزِف، ۲۵ ه. ۳۰ برنت، ۱۵۵ می درسی کتاب های ششم و هفتم جمهوری، منعکس کننده ی برنامه آکادمی باشد، این مطلب مسلم است.

را،اعماز اینکه جهان روزی آمادگی پذیرش آنها را پیدا بکندیا نه، بی تردید به قصد حکومت برای جامعهی آن روز مطرح نمی کرد. این حقیقت نه تنها از محاورات برمي آيد، بلكه اطلاعات ما دربارهي شاگردان او نيز آن را تأييد مي كند، فعالیت آنها بیشتر جنبهی مشاورهای و قانونگذاری داشت تا جنبهی اجرایی.۳۱ افلاطون در گرگیاس ، سخنوری و سیاست آن زمان را (که جدایی ناپذیر بودند) با خشم و اهانت محکوم می سازد. در اینجا آن بحران سپری شده است، و او سخنوری را با متانت و اطلاعات دقیق بر رسی می کند، و آن را به عنوان چیزی در نظر می گیرد که می تواند به صورت هنری واقعی و ارزشمند درآید. به همین جهت برخی ها، از جمله رایل (همان، ۲۵۹)، تصور کرده اند که افلاطون در فایدروس، «حرف خود را پس می گیرد» و «از آنچه که در گرگیاس گفته بود، عدول می کند». در واقع تمام کاراو عبارت از این است که تعادل خودش را پس از آن تجربهی عاطفی بازیافته است، و سخنوری را به شیوهی خاص افلاطونی ـ سقراطی بررسی میکند، به جای خردهگیری سر راست، چنین وانمود میکند که آن را جدی گرفته است، تا معلوم سازد که واقعیت سخنوری چیست و این فن چگونه می تواند به اهداف خودش دست یابد؛ و فقط می خواهد نشان دهد که «سخنوري «واقعي» همان فلسفه است و بايد از شيوه هاي ديالكتيك افلاطوني پیروی کند. در واقع (همانطور که فایدروس متوجه می شود، ۲۶۶۰) آنچه افلاطون می گوید، در اصل آن سخنوریای نیست که در آتن مطرح است و مورد تعلیم و تعلم قرار می گیرد، به همان صورت که عشق «حقیقی» به معنی همجنس بازی نیست، سیاستمداری «واقعی» او آن نیست که در کارهای

۳۱. در مورد جامعه ی آن زمان از این جهت که فاقد آمادگی لازم برای حاکمان فیلسوف بود، ر.ک. جمهوری ۴۸۹a-b در خصوص فعالیتهای شاگردان افلاطون، به ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، صص ۴۹ و بعد. پوتو Pytho و هراکلیدس Heraclides استثنا بودهاند. مشروط بر اینکه سخن پلوتارک را در انتساب آنها به آکادمی صحیح بدانیم (Adv. col. 1126c).

پریکلس یا کیمون منعکس گردیده است. اگر آنها را درست بفهمیم، متوجه می شویم که همگی صورتها یا جامه های مبدلی از فلسفه هستند و بر پایهی فهم اصولِ شناخت استوارند.

به نکات زیر توجه کنید. گوینده بایستی به ذاتِ (ουσια) موضوعی که در موردش سخن می گوید، علم داشته باشد (۲۳۷b-c). او باید حقیقت را درباره موضوعاش بداند (۲۵۹e). اگر بگویند، چون هدف فقط قانع کردن است، ضرورت دارد که تنها معتقدات مردم را در آن باره بشناسیم، گوییم در آن صورت (١) گنهكار خواهيم بود (٢٤٠٥-d)، (ب) اهل فن نخواهيم بود (٢٤٢b-c τεχνικος)، (ج) در هدف فریفتن دیگران نیز موفق نخواهیم شد (۲۶۲a). هیچ نخنهی اصیلی نمی تواند بدون علم به حقیقت به دست آید (۲۶۰e). فقط فیلسوف فرهیخته می تواند سخنور شایسته ای باشد (۲۶۱a). دیالکتیک ـ که سقراط آن را برای هر سخنو ری لازم می خواند ـ دارای آن معنایی نیست که معمولاً از سخنوری می فهمند (۲۶۶۵). از آنجا که سخنوران پس از آموختن همهی مطالب موجود در کتاب راهنماهای شان، باز هم نسبت به دیالکتیک نادان هستند، آنها حتى از چيستى سخنورى نيز دانشى به دست نياوردهاند (۲۶۹d)، و حتى آموزگاراني چون لوسياس و تراسوماخوس (دو تن از مشهورترين سخنوران و آموزگاران آن روزگار) نيز نمي توانند راهِ آن را نشان دهند (۲۶۹d). و سرانجام هنر اصیلِ سخنوری (یعنی دیالکتیک) امری است آموختنی، زیرا نه تنها ما را به سخن گفتن با همنوعان خودمان توانا میسازد، بلکه سبب میشود که به گونهای سخن گوییم و عمل کنیم که خدایان راضی هستند (۲۷۳a).

آیا آنچه توصیفش گذشت درسی است درباره تسلط بر دِموسِ آتنی یا پانصد تن از انسانهایی که نام قضات بر آنها نهاده اند؟ همان طور که سقراط در مورد خودش پیش بینی می کند، بسیار محتمل است که این دانش موجب شود که «یک استاد واقعی هنرِ سیاستمداری» به زندان یا مرگ محکوم شود (گرگیاس

۵۳۱c-d).افلاطون بی آنکه سخنانش را پس بگیرد، سخنور واقعی را به همان صورت توصیف می کند که در گرگیاس أورده است.

بنابراین، سخنور خوب، چون در دانش نیز مهارتِ تام دارد، در هر سخن و عملی که می خواهد بر روی روح دیگران اثر بگذارد، همین غایات رامد نظر خواهد داشت... تمام توجه او صرف این هدف خواهد شد که صداقت و اعتدال و هر فضیلت دیگری را در روح همشهریانِ خویش به وجود آورد و صفاتِ مقابل آنها، یعنی کژمداری، اسراف و رذیلت، را از بین ببرد. ۲۲

البته افلاطون شبه هنرِ سخنوری را به خوبی می شناخت. استاد او ساعتهای متمادی را با گرگیاس، پولوس، تراسوماخوس و دیگران، مُفت نگذرانده بود، و خود او در تمام شگردهای آن کتاب راهنماها مهارتِ تام داشت. افلاطون برای سطحی تلقی کردنِ آنها باید نشان دهد که سقراطِ او از آنها بی خبر نیست و در عمل نیز به راحتی می تواند خطابه هایی ایراد کند که آنها را تحتالشعاع قرار دهد. بدین ترتیب است که در فایدروس با سه سخنرانی رو به رو هستیم: یکی از آنِ لوسیاس، که افلاطون آن را از حیث اصولِ خطابیِ محضِ مربوط به نحوه ی بیان و ترتیب مطالب، قابل انتقادِ شدید نشان می دهد (همان موضوع؛ و سخنرانی سوم را نیز سقراط به عنوان نمونه ای بهتر در همان موضوع؛ و سخنرانی سوم را نیز سقراط بعد از انتقادهای اخلاقی از خود موضوع به عنوان نمونه ای برای «سخنوری واقعی» عرضه می دارد، که صرفاً یک پر واز

۳۲. ۵۰۴d، ترجمه ی هامیلتون. هیچ ترجمه ی انگلیسی ای نمی تواند مفهوم کامل عبارتِ درجمه ی انگلیسی ترجمه ی انگلیسی ترجمه ی انتقاده ی تو توب نیزه به عقیده ی سقراط «سخنور خوب» (یعنی استاد مهارتِ هنرش)، انسانِ خوب نیز هست.

صعودی فلسفی است در ضمنِ آشکار کردنِ اینکه حقیقت چیست؟ در کجا یافته می شود، و تأثیر کشف آن بر روحِ بالقوه جاودانیِ عاشیِ حقیقی چیست؟ و محاوره به گونه ای تنظیم شده است که وقتی به ارزیابی سخنوران و تعالیم آنها در سطحی دنیوی تر می پردازیم، پیش از آن سخنان خطیب واقعی را شنیده ایم و صدای او هنوز در گوش ما طنین انداز است. سرآغاز آن یادآوریِ لزوم تشخیصِ کایروس - توجه به اینکه توصیه های کدامین مکتب در پیشین کدامین شنونده و در چه هنگامی مؤثر خواهد بود ـ است که کاملاً مورد قبول گرگیاس تواند بود. متناسب ساختن سخن با شنونده مستلزم دانش وسیعی درباره پسوخه و انواع گوناگون آن است. این سخن به منزلهی توصیهی عملی معقولی برای یک سیاستمدار یا وکیل مدافع جوان است، اما بر اثر مطالب فلسفه ی الهی که هنوز در گوش های ما طنین انداز است، به یاد چیزهایی می افتیم که شاید در غیر آن صورت به ذهن ما خطور نمی کرد. سخنان سقراط بدین قرار است (۲۷۱ هـ ۲۷۲):

بنابراین روشن است که تراسوماخوس و هرکس دیگری که هنر سخنوری رابه طور جدی تعلیم می دهد باید قبل از هر چیز ، پسوخه [روح] رابانهایتِ دقت تعریف کند، و به شاگردش نشان دهد که آیا آن واحد و یکسان است یا ، مانند تن ، مرکب است . منظور ما از روشن ساختن طبیعت روح همین است . در مرحله ی دوم نشان دهد که روح به طور طبیعی بر روی چه چیزی اثر می گذارد و چگونه و به وسیله ی چه چیزی تحت تأثیر قرار می گیرد . سوم اینکه ، با طبقه بندی انواع روح و انواع سخن و انواع راه های تأثیر پذیرفتنِ روح های مختلف ، دلایل تناسب هر نوع سخنی را با روح خاصی توضیح دهد ، و تعلیم دهد که با کدامین سخنانی و به چه علتی ، نوع خاصی از روح ها رامی توان متقاعد کرد ، و نوعی دیگر را نمی توان .

روشن است که تراسوماخوس به این نوع کارها نخواهد پرداخت. توصیه به «توجه به شخصیت کسی که میخواهیم متقاعدش کنیم» را می توان توصیهی خوب تجربی پروتاگوراس دانست؟ ۳۳ اما آنچه سقراط توصیف می کند در واقع روش فلسفى است، نه روش خطابي. (١) خود روش همان شيوهى ديالكتيكي (افلاطونی) جمع کردن تحت یک عنوان و سپس تقسیم کردن به انواع است:<sup>۳۴</sup> ابتدا طبیعت کلی پسوخه را مشخص می کنند، و سپس انواع مختلف آن راباز می شناسند. (ب) این روش را سخنوری که در برابر مجلس یا دادگاه آتنی سخن می گوید، نمی تواند به کار ببندد: مجمعی از شنوندگان صدها یا هزاران نفری دارای انبواع مختلفی از روحها خواهند. بهترین نمونه ی این روش همان محاورهی افلاطونی است. سقراط مخاطب خودش را می شناسد، و سخنان خویش را با مهارت تمام با احوالات روحی خارمیدس، پروتاگوراس، منون، گرگیاس، کالیکلس یا فایدروس تطبیق میدهد. به علاوه، توانایی «توضیح همهی علتها»، چیزی است که در منون موجب تبدیل باور به دانش می شود (ص ۹۰ و بعد کتاب حاضر). سخنور کامل بایستی از دانش برخوردار باشد، و «به دنبال باورها نباشد». ۲۵ این سخن تعارض آشکاری با تعلیم خطابیای دارد

٣٣. اشتنسل اينگونه گفته است، نقل قولها از اوست (PMD 21).

۳۴. نگاه کنید به یادداشت تامپسون، ص ۱۲۷، ستون ۲. اینکه آیا ارسطو (که بی تردید به سخنوران عملی نظر داشته است) کتابِ خطابه اش را بر پایه ی «طرح سخنوری آرمانیِ فلسفی» اختصاص داده است (همان، ستون ۱)، یا آنگونه که راس می گوید (ارسطو، ۲۷۱، یادداشت ارسطو از سخنوری، بیشتر مدیون تعریف افلاطون از آن فن است، به عنوان دانش فلسفی ای که مبتنی بر دیالکتیک و روانشناسی است»، سؤال بزرگی است که شاید با سهل انگاری زیادی به آن پاسخ داده اند. به عقیده ی من لازم نیست آن را از دیدگاهی متأثر بدانیم که افلاطون در اینجا اتخاذ کرده است.

۳۵. ۳۵ ، ۲۶۲c،  $\delta o \xi \alpha s \theta \eta \rho \epsilon v \epsilon i$  . البته او همان فیلسوف است. فقط کسانی بال های شان شکسته است ناچار به  $\tau \rho \phi \eta \delta o \xi \alpha \sigma \tau \eta$  قناعت می کنند (۲۴۸b) می  $\tau \rho \phi \eta \delta o \xi \alpha \sigma \tau \eta$  است ناچار به

که، در زمان افلاطون، مکتب ایسوکراتس نماینده ی آن بود؛ ایسوکراتس می گفت برای راهنمایی در موضوعات عملی نمی توان به دانش دست یافت، و انسان خردمند در این مورد بر باور تکیه خواهد کرد. ۳۶ علاوه بر همه ی اینها، «توصیف طبیعتِ پسوخه»، و توصیف کارها و تجربیات آن، همان چیزی است، اندکی پیش عرضه شده است. سرآغازِ این کار بیانِ جاودانگی روح است، و بقیه ی مطالب از همین سخن استنتاج می شود.

در واقع یک بار دیگر نیز ـ به همان صورت که در گرگاس (۵۰۰۵) دیدیم ـ در برابر انتخاب میان دو نوع زندگی قرار گرفته ایم: زندگی کسی که «در مجلس سخن می گوید، به مطالعهی سخنوری اشتغال دارد، به گونه ای سرگرم سیاست است که هماکنون به چشم می بینید»، و زندگی اهل فلسفه. دو معیار آرته ـ معیار قراردادی و معیار فلسفی ـ نیز به گونه ای که در فایدون ملاحظه کردیم، با همین برداشت سازگار است (صص ۴۴، و ۲۲۵ کتاب حاضر). معیار پایین را در خود فایدروس نیز به مثابه «بیماری ای» توصیف می کند «که اکثر مردم آن را به عنوان قایدروس نیز به مثابه «بیماری ای» توصیف می کند «که اکثر مردم آن را به عنوان آرته ای ستایش می کنند» که غیر عاشقان به ارمغان می آورند (۲۵۶۹). حالا دیگر نمی توانیم فریب این ادعای سقراط را بخوریم که هدف اصلی او این است که سخنوری را از حالت تجربی و آزمایشی به صورت یک هنر ( تخنه) در آورد، و بدین صورت آن را پیشرفت دهد و به اهدافش برساند. سقراط در گرگاس نیز بدین صورت آن را پیشرفت دهد و به اهدافش برساند. سقراط در گرگاس نیز دقیقاً با همین زبان سخن گفته است (۵۰۲۵-۵۰۲ه): افلاطون فرق

میان دانش و باور را که پیش از این در منون و میهمانی (صص ۹۰ و بعد کتاب حاضر) ملاحظه کردیم در جمهوری ، ج ۱۵ ترجمه ی فارسی ، فصل ۸، قسمت (i) بررسی خواهیم کرد. در این محاوره نیز ، در ۲۵۳۵ ، به آن اشاره می کند، آنجا که می گوید اسب خوب (در مقابل ارابه ران) αληθινης δοξης εταιρος است.

۳۶. آنتی دوسیس ، ۲۷۱، ص ۱۷۳ کتاب حاضر. در صص ۷۳–۱۶۹ از کتاب حاضر مطالب زیادی درباره ی اختلاف میان افلاطون و ایسوکراتس در مورد مفهوم  $\varphi\iota\lambda o\sigma o\varphi\iota\alpha$  آورده ایم.

میان فلسفه که در پیِ خوبیِ روح است و سخنوری که فقط لذت رساندن به روح را مد نظر دارد ـ را همچون فرق میان تخنه و ورزیدگی تجربی ای می داند که حتی نسبت به علتهای آنچه قصد تولیدش را دارد، بی خبر است . افلاطون ممکن است در اواخر فایدروس بگوید فقط روش خطابی بهتری را به لوسیاس و دیگران نشان داده است، اما در خواست او از خدایان این است که او را به فلسفه متمایل سازند (۲۵۷ه) . سخنوریِ آن زمان بر پایهی این فرض استوار بود که هر فعلِ انسانی ای به انگیزه ی کسب لذت، ثروت، یا مقام صورت می گیرد فعلِ انسانی ای به انگیزه ی کسب لذت، ثروت، یا مقام صورت می گیرد (ایسوکرانس، آنتی دوسیس ، ۲۱۷) . سقراط افلاطونی، راهِ دیگری را در پیش گرفته بود.

دیوانگی الهی و انواع آن. روش دیالکتیکی هم از راه مثال و هم با بیان قواعد در هر دو بخشِ اسطورهای و غیر اسطورهای این محاورهی ظریف رسوخ دارد. افلاطون به عنوانِ مقدمه ای برای تعریف دیوانگی عاشق، ابتدا دیوانگی را دارای دو بخش می خواند و سپس بخش مورد نظر را به چهار نوع فرعی قسمت می کند.

او در جای دیگری، شاعران و پیامبران را نیز ملهم می خواند، اما آهنگ تمسخری آن، کم و بیش روشن است: الهامهای الهی آنها، توضیحی است بر این حقیقت که آنها معنی سخنان شان را نمی دانند، و از این جهت همطراز سیاستمداران هستند. ۲۷ در اینجا بدون طعن و طنز می گوید آنها خیلی برتر از نویسندگان و پیشگویانی هستند که فقط بر فنون بشری تکیه می کنند. ۲۸

۳۷. دفاعیه ۲۲b-c، منون ۹۹c-d، صص ۹۰ و بعدِ کتاب حاضر.

۳۸. درباره ی فرق میان پیشگویی معمولی و پیشگویی ناشی از شوریدگی، نگاه کنید به گاتری 67 ed. Hooke, 246 یا ORG و ed. Hooke, 246 یا ORG با شواهدی نشان می دهد که در بابل نیز چنین امری و جود داشته است. لازم نیست در سیست در بابل نیز چنین امری و جود داشته است. لازم نیست در بابل نیز پنین امری و به داشته است. لازم نیست در بابل نیز پنین امری و به داشته است. لازم نیست در بابل نیز پنین امری و به داشته است. لازم نیست در بابل نیز پنین امری و به داشته است. لازم نیست در بابل نیز پنین امری و به داشته است. لازم نیست در بابل نیز پنین امری و به داشته است. لازم نیست در بابل نیز پنین امری و به داشته است. لازم نیست در بابل نیز پنین امری و به داشته است. لازم نیست در بابل نیز پنین امری و به داشته است. لازم نیست در بابل نیز پنین امری و به داشته است. لازم نیست در بابل نیز پنین امری و به داشته است. لازم نیست در بابل نیز پنین امری و به داشته است. لازم نیست در بابل نیز پنین امری و به داشته است. در بابل نیز پنین امری و به داشته است. در بابل نیز پنین امری و به داشته است. در بابل نیز پنین امری و به در بابل نیز به در بابل نیز پنین امری و به در بابل نیز به در بابل نیز

گوشهای از نگرش افلاطون را در خصوص شعر در محاورهی ایون ملاحظه کردیم (جلد ۱۳ ترجمهی فارسی، صص ۳۳۸ و بعد). او از ادعای برخورداری شاعران از دانش انتقاد می کرد، یعنی از این حقیقت که شاعران آن زمان، هم در نظر خودشان و در چشم شنوندگانشان، آموزگاران مسائل اخلاقی و تمام فنون عملی محسوب می شدند. خود شاعر و دیگر مردم می توانند از فیوضات غیر هنرمندانهی «روح ظریف و خالص ۳۹ او» بدون هیچ آسیبی بهرهمند شوند، فقط به این شرط که بر شوریدگی الهی او اذعان کنند، شوریدگیای که فهم او را از بین مىبرد. چنين به نظر مى آيد كه افلاطون، به موازات كاسته شدن تأثير سقراط، هر روز بیش از پیش به جنبهی شاعرانهی طبیعتاش میدان داده است؛ و نیز لازم است به خاطر داشته باشیم که هر محاورهای یک اثر هنری مستقل محسوب می شود و صحنه و حال و هوای ویژهای دارد. انگیزهی الهام از همان آغاز در محاورهي فايدروس به چشم ميخورد: آنگاه كه سقراط نخت تأثير محيط الهي آنجا و معبدهای کو چکاش قرار میگیرد (۲۳۰ b). اما، در جهی شاعرانِ ملهم خیلی پایین تر از مقام فیلسوفان است، زیرا آنها چون شوریده هستند، هرچند كه از زبان حقيقت سخن مي گويند، از هيچ شناخت يا فهمي نسبت به کارهای شان بهرهمند نیستند. فقط فهم یا شناخت است که انسان را به صورت

ويا

Cornford, P.'s C. 289, Bouché - Leclereq, Hist. de Div. 1,50

۳۹. αβατος، یعنی «پایمال نَشده». و ردنیوس (AGPh 1962, 133) می گوید این واژه معنی «فقط آن» را داشته است، اما ادعای او درست نیست. از همین واژه معنای «پاک»، «مقدس» را اخذ کردهاند، زیرا جاهای مقدس αβατα [پانگذاشتنی] بودند (و نیز αβατα بودند، یعنی «وارد نشدنی») تا خلوص آنها حفظ شود. مقایسه کنید با αβατον ιερον در اخس ۱۸۳۵ و سایر مواردی که در LSJ آمده است. —

شاعرِ «واقعی» در می آورد، و همین طور است سیاستمدار واقعی، سخنوریا عاشق واقعی، و نیز فیلسوف واقعی. این نیاز را در کتاب دهم جمهوری در خصوص شاعران نیز اعلام می کند.

نوع دوم دیوانگی الهی - که افلاطون به دیونوسوس نسبت می دهد و فقط با واژه ی یونانی تلهستیک توصیف می کند (۲۶۵b) - برای افلاطون به عنوان نمادِ (یا شاید چیزی فراتر از نمادِ) فلسفه، دارای اهمیت زیادی بوده است. او در فایدون (صص ۲۲۴-۲۲ کتاب حاضر)، بارها بر این رابطه تأکید می ورزد، اما در اینجا نیز فیلسوف «به تمامِ اسرار، راه یافته است و فقط او واقعاً کامل گشته است» (۲۴۹c) بیایه ی تلمتای [سیر و سلوک] جاودانگی روح است، و افلاطون پیشوای روحانی ای است که جاودانگی را به مریدانش، یعنی به فیلسوفان، وعده داده است. باکوسِ «واقعی» همان فیلسوف است (ر.ک. ص ۲۲۱ کتاب حاضر)، و حتی آلکیبیادس - که نمونه ی جوانانی است که بینش فلسفی دارند ولی تحت تأثیر ستایش های توده ی مردم قرار گرفته اند - به واسطه ی سقراط از وحالت شوریده و باکوسی» فیلسوفان آگاه می شود ( میهمانی ۲۱۸b).

دیوانگیِ عاشق در مرحله ی آخر می آید، و منظور افلاطون از عاشق همان فیلسوف است. البته دیوانگیِ الهی شمردنِ عشق، ابتکار افلاطون نبود، اگرچه سوفوکلس نمی توانست در برداشت افلاطون، «اروس سیری ناپذیر» خودش را بیابد، اروسی که «روحِ انسان ها را به سوی گناه و زیان متمایل می سازد». الای عشق تجربه ی بسیار پیچیده ای است. افلاطون در اوایل جمهوری دیوانگیِ عشق تجربه ی بسیار پیچیده ای است. افلاطون در اوایل جمهوری (۴۰۳a-b) لذت عشق را دقیقاً به این دلیل محکوم می کند که شوریده است، و

۴۰. تداعی های واژه ی یونانی را نمی نوان در ترجمه منتقل ساخت: تلوس «کامل، تمام» است، «تلومنوس» هم «تکمیل شدن» است و هم «گردن نهادن به آیین تلهتای» (ص ۲۲۱ با یادداشت ۲۸ کتاب حاضر).

۴۱. سوفوكلس، آنتيگونه، ۷۸۱، ۲-۷۹۰. مقايسه كنيد با پارهي ۴ و ۸۵۵ دربارهي آفروديته.

در برابر عشق «درستی» قرار دارد که «با دیوانگی کاری ندارد» بلکه «عشق منضبط و معقولي است به امور منظم و زيبا». اما عاشقان شوريده و الهي فایدروس نیز، در صورت غلبهی اجزای نیکوترروح بر جزء پستتر آن، «خویشتن دار و با انضباط» هستند. ۴۲ افلاطون در جمهوری ، اولین بار که عشق را به نام شوریدگی می نامد، از واژهای (τα αφροδι6ια) استفاده می کند که معمولاً به معنى مقاربت جنسى است (و آن را با صراحت ممنوع مىسازد)، و اروس را فقط بر عشق غیر شوریده اطلاق می کند. دیوانگیای که جمهوری محکوم میکند، همان دیوانگی «منحرف» در تقسیم ثنایی فایدروس است که از بيماري بشرى ناشي مي شود، نه از تصرف الهي (٢٤٥a). اما هر دو داراي ريشهي واحدى بوده اند، و نبايد براى تلقيق آنها كوشش كنيم. همان طور كه گروته به حق گفته است: «زیبایی شخصی (آموزهی مهم افلاطون در فایدروس همین است) مهم ترين شباهت محسوس ميان عالم حسى و عالم مُثل است ... اين اولین مرحلهای است که هر فیلسوفی باید از آن عبور کند.» ۴۳ افلاطون این «آموزهی مهم» را از زمانی میپرورد که تأثیر آغازین آن را بر روی سقراط با دیدن زيبايي خارميدس بيان مي كند، و امتناع او را در برابر اعلام آمادگي آلكيبيادس بازمي گويد. ٢۴

طبیعت و کارکردهای روح. «هر روحی جاودانه است» (۲۴۵c). افلاطون این

۴۲. این تقابل را وِردنیوس، 137, 1962, 1962 یادآور شده است، اگر چه اشاره ای به توضیحِ بالا نکرده است.

۴۳. Pl. II, 209. ۴۳ مقایسه کنید با صص ۳۰۹ و بعد کتاب حاضر.

۴۴. خارمیدس ، ۱۵۵c (ج ۱۲ ترجمه ی فارسی ، صص ۱۳۳ و بعد) ، میهمانی ، ۲۱۶d و بعد.

عقیده را با استدلال تازهای تأیید می کند (به شرط قبولِ این دیدگاهِ رایج که فایدون مقدم بر فایدوس است)؛ این استدلال در آثار افلاطون تازگی دارد، اما، او از مفهوم قدیمی آرخه پیروی کرده است؛ این مفهوم در نظر متفکران ایونی، هم حالت اولیهی چیزها و جوهر ثابتِ تمام گوناگونی های ظاهری جهان بود، و هم آغازگرِ تغییرات خودش. بنابراین، آرخه باید زنده باشد، و چون برای همیشه زنده است، پس امری است الهی، ۴۶ افلاطون از این پس نمی تواند نظریهی ملطیان را، در خصوص زنده بودن ماده، ممکن بداند. زندگی (روح) و ماده یک چیز نبودند، و او روح را اصلِ خودمحرکی می داند که حرکت خودش را به ماده ی ماندگار نیز می بخشد، و بدین ترتیب آن را نیز زنده (روح دار، به ماده ی میگرداند. لازم می بخشد، و بدین ترتیب آن را نیز زنده (روح دار، به ماده ی تولیدات طبیعی را شروع کند و دوام بخشد، و این مبدأ حرکت باید ازلی ـ زیرا در غیر آن صورت شروع کند و دوام بخشد، و این مبدأ حرکت باید ازلی ـ زیرا گر زوال پذیرد، سکون جهان به هیچ و جه آغاز نمی شد ـ و فناناپذیر باشد، زیرا اگر زوال پذیرد، سکون جاودانه ای عالم را فرا می گیرد (۲۴۵ط ۸ ه ۲۴۵ط).

T. M. Robinson in Anton and Kustas, Essays, 350 nn. I and 3.

۴۶. دربارهی آرخهی ایونیان، نگاه کنید به ج ۱ ترجمهی فارسی، ۲۵-۱۲۴، ج ۲ ترجمهی فارسی، سص ۱۹ و بعد، ۱۰۱ و بعد، ج ۵ ترجمهی فارسی، ص ۱۲۹؛ دربارهی زنده دانستن ماده به ج ۱ ترجمهی فارسی صص ۱۳۴ و بعد. پیش از این در صص ۲۰۸ یادداشت ۱۲ گفتیم که یونیان هر امر جاودانی را الهی می دانستند.

استدلال از روی حرکتِ دایمی و خود بخودی برای جاودانگی روح را آلکمایون اقامه کرده بود. ۲۷ افلاطون «خود ـ متحرک» را صفت مشخصهی زندگی قرار داد، و نیز چیزی که نفس بنا به تعریف، عبارت از آن است. بدین ترتیب در فایدروس ۲۴۵e می گوید: «خود محرک» همان «طبیعتِ ( فوسیس ) روح است، يعنى «آنچه روح دقيقاً هست»؛ و در قوانين ٨٩٥٥، در تعريف (لوگوسِ) روح میگوید: «حرکتی که میتواند خود را حرکت دهد.» مفهوم منشأ حرکت و گنسیس بودن روح اهمیت بسیار زیادی پیدا میکند، زیرا افلاطون به کمک آن می تواند خودش را، در قوانین ، متقاعد سازد که جهان دارای طرح عقلی است. روح روح است، هر کدام از کارهایش را که میخواهد انجام دهد، خواه موجب شود که بدن بتواند خودش را از درون (یعنی به طور ارادی) حرکت دهد، یا قوای شناختی و عاطفی خودش را به کار گیرد. افلاطون در قوانین (۸۹۷a) تصریح کرده است که تغییرات طبیعی منشأ روانشناختی دارند. روح با حرکتهای خودش ، تمام چیزها را به حرکت وامی دارد، آسمان را، زمین را، دریا را، و همین طور اراده را، تدبیر را، داوری را و عواطف را. ظاهراً منظور او ــ همان طور که هِرمياس، مفسر نوافلاطوني فايدروس مي گويد (119 Counrier P. این است که هر حرکتی (به معنی وسیع آن، یعنی هر تغییری) از توجه آگاهانه به یک غایت ناشی می شود: «روح باعث می شود که حرکتها منفعت خودشان و خیر کل هستی را در پیش بگیرند.» این آموزه همان است که در کتاب دهم قوانین و در تیمایوس به تفصیل آمده است. از همین جا به اهمیت اروس برای افلاطون پی میبریم، اروسی که در میهمانی و فایدروس تا این اندازه مورد تأكيد قرار گرفته است؛ زيرا اروس در عام ترين معناي آن ـ «تمايل به سوي خوب»

۴۷. به شهادت ارسطو و آیتیوس، آلکمایون A۱۲ (دیلز ـ کرانتس، ج ۲۱۳،۱؛ رک ج ۴ ترجمهی فارسی، صص ۲۷ و بعد).

(میهمانی ۲۰۴۵) - اسم دیگری است برای حرکت خود بخودی روح، و از این رو اسم دیگری است برای هر حرکت و تغییری در عالم. ۲۸ رابطه ی میان جاودانگی روح به عنوان امری خود محرک، و آموزه ی روس که موضوع ظاهری سخنرانی است، بسیار نزدیک تر از آن است که در نگاه اول به چشم می خورد. اگر چه نظریه ی حرکت ارسطو عاری از مفهوم خود محرک است، مطرح شدن محرک اول که علت اولای اوست، بیش از آن مقدار به افلاطون مدیون است که نقادان مابعد الطبیعه (۱۰۷۱ همان می دارند. «آنچه بی آنکه حرکتش دهند، مابعد الطبیعه (۱۰۷۱ همان و اندیشه است. متعلقات نخستین این دو همان حرکت می کند متعلق میل و اندیشه است. متعلقات نخستین این دو همان هستند... اما میل تابع حکم است [حکم به اینکه چیزی خوب است] نه حکم تابع میل، زیرااندیشه آدخه است» (همان، ۳۰ - ۲۹ تا ۱۰۷۲۵).

روح مرکب افلاطون در فایدون می گوید: روح بسیط و یک شکل است، و علت مرگ ناپذیری آن نیز همین است (مقایسه کنید با صص ۲۳۴ و بعد کتاب حاضر) . روح خالص همان نوس است، قوهای که مشترک میان انسان و خدایان است، و حقیقت را به وسیله ی آن می توان به دست آورد، و کلمه ی «عقل» ترجمه ی کاملی برای آن نیست. تمام ادراکات حسی، و لذت ها و دردها و تمایلاتِ توام با آنها، به بدن منسوب هستند، و روح فقط بر اثر همراهی با بدن از تها متأثر می شود. بدن است که روح را از جستجوی حقیقت و واقعیت باز می دارد (۶۶۵ می ۶۶۵)، نه بخش فروتری از طبیعتِ خود روح . زبانی که در اینجا به کار رفته است، به زبان اسطوره ی فایدروس شباهت بسیار زیادی دارد، اما در

۴۸. مسئله ی منشأ شر در عالم، و اینکه آیا افلاطون نظرش را در آن مورد تغییر داده است یا نه، بعدها و در پرتو محاوراتِ دیگر به ویژه نثایتتوس ۱۷۶۵ و بعد، و کتابِ دهم قوانین ، قابل طرح و بررسی است. افلاطون همیشه نسبت به این مسئله حضور ذهن نداشته است، اما در این محاوره، شر اخلاقی دست کم ناشی از اختلاط روح با بدن است.

مورد بدن سخن می گوید، نه دربارهی انگیزه های پَست ترِ خود روح. بدین ترتیب در ۸۱c می گوید: تن «سنگین» است و روح بر اثر همراهی با آن «سنگین می شود و به جهان محسوس فرو می افتد.» ۴۹ افلاطون در فایدروس ، کم کم احساس مي كند كه نبايد عواطف و تمايلات را فقط به بدن نسبت بدهيم. وقتى روح را علت نهایی کل زندگی و حرکت بدانیم، نمی توانیم به چنان عقیدهای پایبند بمانیم، زیرا اگر روح نباشد هر جسمی بی حرکت و بی جان است. (مقایسه کنید با فیلبوس ۳۵d). به گونهای که باید بگوییم روح نه تنها نوس است بلکه منشأ عواطف و تمايلات نيز هست. طبيعتِ آن رافقط با استفاده از تشبيه يا استعاره مى توان توضيح داد، زيرا همان طور كه افلاطون به صراحت اذعان مى كند، توصیفِ آن از حد قوای بشری بیرون است (۲۴۶a)، و ما باید این نکته را به خاطر داشته باشیم. اما افلاطون در جمهوری (۴۳۹a و بعد) با عباراتِ غیر شاعرانهای توضیح می دهد که روح (در این زندگی زمینی) چگونه سه انگیزه از خود بروز می دهد که متناظر هستند با انگیزه های متجلی شده در ارابه ران و دو اسب. ۵۰ او با قبول این اصل که یک چیز نمی تواند در یک زمان و در رابطه با یک چیز به گونه های متضادی اثر کندیا متأثر شود (۴۳۶b)، انسان تشنهای را در نظر مى گيرد كه به آب دسترسى دارد، اما نوشيدن آن عاقلانه نيست، نفس او از آن جهت که تشنه است (یعنی برپایهی میل) فقط می خواهد که بنوشد، اما، از جهت دیگری او را باز می دارد. این همان قوهای است که می تواند نتایج را

49. εμβαιθες... βαρυνεται τε και ελκεται παλιν επι τον ορατον τοπον. آیا نباید بگوییم افلاطون آن هنگام که در فایدروس ۲۴۷b به توصیفِ اسب بد می پردازد، این نکته را در نظر داشته است؟

βριθει γαρ... επι την γην ρεπων και βαρυνων.

۵۰. ج ۱۵ ترجمه ی فارسی، فصل ۵، قسمتِ «عدالت در فرد». افلاطون با انتخاب همان مثال، یعنی تشنگی، بر مقابله با فایدون تأکید می ورزد. (مقایسه کنید با فایدون ۹۴b.)

محاسبه کند، ۱۵ اما این قوه فقط می تواند او را نصیحت کند، نه اینکه به خودداری وادارش سازد. چرا برخی انسانها دچار وسوسه می شوند و برخی دیگر مقاومت می ورزند؟ لازم است عنصر سومی نیز در روح وجود داشته باشد افلاطون آن را توموس می نامد که به طور کلی عقل را یاری دهد و با شهوات مخالفت کند. با این توضیح به آسانی می توان به ارابه ران، اسب خوب و اسب بد در تمثیل فاید دوس دست یافت، هر چند که این توضیح غیر از «تبیین فوق بشریای» فاید دوس دست یافت، هر چند که این توضیح غیر از «تبیین فوق بشریای توضیح رفتار متعارف انسان در این زندگی ضرورت داشت. آنچه تنها به طور تمثیلی می توان توضیح داد عبارت است از کل تاریخ روح در اندرون تن و در بیرون آن، و می تون چرخهی تناسخها.

آیادوح ذاتا سم جزیی است؟ آیا می توان گفت افلاطون در اینجا جوهر خالص روح را که کاملاً پیراسته از تمام تمایلات و عواطفی است که بر اثر همراهی آن با بدن پدید آمده اند (مانند شهوت جنسی و میل به غذا، ترس از رنج، بیماری و مرگ، لذت تجربهی سلامتی، جاه طلبی دنیوی)، جاودانه و الهی می داند\_یعنی آیا روح می تواند فی نفسه و بنفسه از سه بخشی تشکیل شده باشد که در اسطورهی فایدروس آمده است؟ این تغییر بسیار بنیادی خواهد بود، امّا اعتقاد همگان بر این است که قضیه از همین قرار است. اگر نفس را بسیط بدانیم و فقط متشکل از نوس بخوانیم، با دو مشکل مواجه می شویم: اولاً، افلاطون سه بخشی بودن روح را به حالت تجسد یافته اش محدود نمی کند؛ ثانیاً، این خاصیت را

۵۱. το λογιστικον نه νουδ افلاطون در اینجا محاسبه ی محتاطانه را در نظر دارد، نه نیروی الهیای را که موجب تعالی روح از مجموع زندگی دنیوی می شود.

۵۲. مقالهی آرچر ـ هیند در مجلهی فلسفه، ۱۸۸۱ « در برخی مشکلاتِ روانشناسی افلاطونی »، از هر نوشتهی جدید دیگری در این خصوص سودمندتر است.

حتى در مورد ارواح خدايان جاودانه نيز صادق مى داند. آنها را نيز با ارابه بانى مقايسه مى كند كه دو اسب را هدايت مى كنند.

اولاً باید توجه کنیم که حتی در فایدون نیز تمایلات و عواطف ناشی از همراهی روح باتن، پس از مرگ ضرورتاً آن را ترک نمی گوید. اگر روح زندگی فلسفی در پیش نگرفته باشد، هنوز به جسمانیت آلوده است و باید در حوزههای پایین تر سرگردان بماند، تا اینکه «به واسطهی تمایلات جسمانیای که همراه آن هست، دوباره در جسمی دیگر زندانی شود» (۸۱a-e). این تقابل، در میان ارواح تجسد یافته و ارواح خارج از جسم برقرار نیست، بلکه در میان ارواحی است که هنوز در چرخهی زایشها قرار دارند و مقدّر است که در قالب انسان یا حیوانی حلول کنند، با ارواحی که کاملاً پاکیزه گشتهاند و به سوی الوهیت و جاودانگی پر کشیدهاند؟<sup>۵۲</sup> این ارواح «از حیرت و بلاهت، و از بیمها و امیدهای وحشی، و از دیگر بدی های انسانی رسته اند، و به همان صورت که دربارهی اهل سلوک گفته می شود، از آن پس در جوار خدایان به سر می برند» (۸۱a). آیا می توان گفت افلاطون در فایدروس نیز فقط ارواح موجود در چرخهی زایش ـ اعم از ارواح ساکن در تاریکی زیرزمین و ارواح «سیر کننده در زیر آسمان» (۲۵۶d) ـ را دارای سه جزء می داند؟ معمولاً در برابر این سؤال، مشکل دوم را مطرح می کنند، یعنی تمثیل ارابه حتی ارواح خدایان را نیز در بر میگیرد.۵۴

۵۳. من این نکته را در 13-11 Entretiens Hardt III, 11-13 تذکر دادم، و توجه داشتم که در اسطورهی من این نکته را در ۵۲۴ اودگی هایش را پس از مرگ هم نگه می دارد، غافل از ساده تر گرگیاس نیز (۵۲۴ ط. ۵۲۴ اودگی هایش را ابراز کرده است (۳. Stud. 1915, 193)؛ البته اینکه ای. گروگ E. Groag نیز همین نظر را ابراز کرده است (۳. Stud. 1915, 193)؛ البته میان دیدگاه های ما اختلاف های زیادی وجود دارد.

۵۴. بدین ترتیب، فی المثل کرومبی، EPD I, 357 می گوید: «می توان گفت: ما نباید اسبهای خدایی را جدی بگیریم. شاید بگویند ارواح خدایان به وسیلهی حرکتی ای نیاز دارند، و برای این خاطر است که اسبها را به آنها داده اند. این فرض ممکن هست ولی به نظر من قانع کننده نیست. افلاطون خواسته است از این استنتاج طبیعی بپرهیزد که همهی روح ها تحت —

در این مورد اولاً باید گفت افلاطون این تشبیه را با آگاهی کامل آورده است. نمی توانیم بگوییم «روح چیست»، بلکه فقط می توانیم «آن را به چیزی تشبیه کنیم» (۲۴۶۵). منظور اصلی افلاطون این است که، به وسیلهی تصویر فراموش نشدنی کوشش کالسکه ران و اسبِ خوب در برابر اسبِ بد، نشان دهد که چگونه ممکن است یک روح از آسمانها هبوط کند و در قالب یک تن خاکی قرار گیرد. اما، خدایان به زمین هبوط نخواهند کرد، بنابراین، ارابه رانه و اسبهای آنها همگی «خوب، و اصیل» هستند. ۵۵ آیا اینجا می توان واقعاً بر روی تشبیه تأکید کرد؟ آیا افلاطون واقعاً از این نظرش عدول کرده است که فقط طبیعت مرکب کرد؟ آیا افلاطون واقعاً از این نظرش عدول کرده است که فقط طبیعت مرکب می تواند تجزیه شود، و روح «بیش از هر چیز دیگری به امور الهی، جاودانی، معقول، بسیط و تجزیه ناپذیر شباهت دارد (فایدون ۸۹۵، ۷۸۵)؟ باز چنین به نظر خواهد آمد ۵۶ که اگر کالسکه ران و اسبهای خدایان، همه به یک اندازه خوب هستند، پس روح خدا<sup>۷۵</sup> ترکیبی از «اجزای مختلف» نیست «که در نظم خوب هستند، پس روح خدا<sup>۷۵</sup> ترکیبی از «اجزای مختلف» نیست «که در نظم کامل و همیشگی ای» به وحدت رسیده باشند (گروگ، همان، ۲۰۱) بلکه واحد بسیطی است که افلاطون آن را نوس می نامد و الهی و جاودانی می خواند.

-> تاثیر احساسات و تمایلات هستند، او می توانسته است وسیله ی حرکتی دیگری را به خدایان بخشد.»

55. αγαθοι και εξ αγαθων 246c.

اگر قرار باشد در برابر همهی جزییات این تشبیه حقیقتی را پیدا کنیم، شاید این سؤال را مطرح بکنند که والدین اسبهای خدایان چه کسانی بوده اند.

۵۶. مقایسه کنیدبا:

## Entretiens Hardt, l.c.

۵۷. یعنی، خود خدا. افلاطون از حدود خویش خارج می شود تا توضیح دهد که چون ما هیچ مفهوم روشنی از خدایان نداریم، به طرز نامعقولی، آنها را نیز مانند دیگر موجودات زنده، مرکب از روح و تن تصور می کنیم (۲۴۶c-d). کج فهمی آر چر ـ هیند در خصوص این نکته (همان جا، ص ۳۵۸، یادداشت ۵۷) یگانه عیبِ این مقاله ی عالی است.

می گوید فقط نوس (که در تشبیه بالا همان رانندهی اسب هاست) قادر است واقعیتی را درک کند که از وجود حقیقی برخوردار است (۲۴۷c). آیا منظور او این است که ما بگوییم فقط بخشی از وجود خدا این توانایی دارد؟ گروگ مى گويد (همان جا) تقسيم ارواح خدايان، الحاق محض اسطورهاى نيست، «بلکه با این اعتقاد فلسفی افلاطون در آن زمان مطابقت می کند که در هر روحي، بخش روحاني هميشه با بخش شهواني توأم است و حتى خدايان نيز از دست شهوات آزاد نیستند». بی تردید باور نکردنی است که بگوییم افلاطون طبیعتِ خدایان را دارای بُعد شهوانی (Sinnlich) می دانست. گروگ حتی می گوید (ص ۲۰۸) «شهوت» اسبهای خدایان باید «ارضا» شوند، زیرا (نگاه کنید به یادداشت او) افلاطون می گوید راننده آنها را در آخوری می بندد (۲۴۷e) اما آنچه به آنها می خورانند شهد و غذای آسمانی، یعنی غذای خدایان است. حتى «ضيافت» خدايان (٢٤٧a)، و «بهترين» بخش روح كه به ديدن حقيقت نایل می آید، این است که در «چمنزاری به چرا می پردازند». ۵۸ بی تردید در این درسی که افلاطون به ما می دهد نباید بر روی جزییات پرواز تخیلی او تأکید بكنيم.

موضوع سخنرانی عبارت است از عشق، و کاربردهای درست و نادرست آن. سقراط برای این منظور تصمیم می گیرد که از طبیعت و رابطهی آن با خدایان، توصیفی اسطورهای یا تمثیلی را عرضه کند. مشکل اینجاست که نشان دهیم که ارواح انسانها، در عین حال که رابطهی بسیار نزدیکی با ارواح خدایان دارند، می توانند دچار هبوط شوند. تصویر ارابه این وظیفه را بر عهده می گیرد، و پیام آن در خصوص رابطهی مورد نظر این است که هر چند ما و خدایان ـ هر دو ـ

۸۵. ۲۴۸b-c. در فايدون ۸۴a-b نيز اين گونه آمده است:

το αληθες... και αδοξαστον θεωμενη και υτ εκεινον τρεφομενη.

داراي نوس هستيم، بخشهای فسادپذيری نيز در ما وجود دارد که آنها فارغ از آن هستند. البته حکايت سقراط اين همه را به صورت فلسفی تبيين نمی کند، درست به همان صورت که آيات ۲ و ۳ کتاب تکوين در قالب عباراتی عقلانی توضيح می دهد که چرا انسان، به صورت خداشد، ولی هبوط کرد. اين مطلب، حقيقتی دينی است، به ايمان دريافته می شود و فقط در با تعبير «گويی» می توان آن را توضيح داد. افلاطون می گويد، گويی ارواح خدا و انسان، هر کدام ارابه رانی بوده اند که اسبهای بالداری را هدايت می کرده اند. همان طور می دانيم، چون طبيعت خدا خالص و بسيط است، بايد چنين تصور کنيم که در خصوص او، راننده و اسبها کاملاً در يک مرتبه اند؛ اما در ارواح ديگر لکهای به چشم می خورد، زيرا اسبها در مرتبهی کمال راننده قرار ندارند، و، يکی از آن دو، کلِ ساز و برگ را به سوی زمين می کشاند. ۵۹ اگر اين تصوير را ترسيم نمی کرديم، نمی توانستيم رابطه ی ميان انسان ها و خدايان را روشن سازيم.

این عقیده که بخشهای سه گانه ی روح ، وقتی به مرتبه ی الهی رسیدند ، فقط هماهنگ نمی شوند بلکه یک چیز ، یعنی نوس ، می گردند ، آنگاه آسان تر می شود که توجه داشته باشیم که به بیان جیمز آدام Jame Adam ، نوس در فلسفه ی یونان «به هیچ وجه فقط Siccum Lumen نیور روشن و سردی که ماگاهی اوقات آن را عقل می نامیم» (. Camb. Prael. 36 f.) . خواننده ی فایدروس در این مورد به اشتباه نمی افتد . خود ارابه ران نیز خلجان اروس را حساس می کند (۲۵۳۳) ، و از اینجا معلوم می شود که لازم نیست اسبهای خدایان را نمایانگر «چیزی شبیه به شهوت» بدانیم (کرومبی ، ۲۵۳۲) . و اروس خدایان را نمایانگر «چیزی شبیه به شهوت» بدانیم (کرومبی ، ۲۵۳۵) .

<sup>59.</sup> Entretiens Hardt III, 15.

از اینجا به بعد بایستی لفظ «خدایان» و «انسانها» را ترجیح بدهم.

٠٤. اروس است كه بالهاى پسوخه را به آن مى دهد (cf. Verdenius, AGPh 1962, 141 n. 43 حسوخه را به آن مى دهد

نیروی سیال واحدی است که در سه جهتِ اصلیِ متفاوت هدایت شده است لذتهای جسمانی، نفوذ اجتماعی و سیاسی، حقیقت و خوبی. وقتی نیروی ادوس در یک جهت هدایت شد، از قدرتِ آن در جهتهای دیگر کاسته می شود، و کسانی که روح خدایان را واحد نمی دانند، شاید بتوانند موافقت کنند که ادوس خدایان فقط در یک جهت هدایت می شود. ممکن است کلمه ی «اجزا» (μερη) را نیز ـ که افلاطون در جمهوری (نه در اینجا) در خصوص روح به کار می برد ـ بتوان با صلابتِ تمام تفسیر کرد. ۱۹۶

ترتیب زندگی های زمینی (۲۴۸d-e، صص ۳۲۸ و بعد کتاب حاضر). البته

-> Cornford, P.'s C354; پسوخه و اروس یکی هستند. ام. لاندمان هیمن نظر را داشته است:

M. Landmann in Ztschr. f. ph. f. 1956. Cf. also Groag, L.c. 191.

فيلسوفان دربالاترين مرتبه وحاكمان مستبد دريايين ترين درجه جاي گرفته اند، و این سخن با آنچه در کتاب ۸ و ۹ جمهوری امده است تطبیق می کند. و قرار گرفتن سوفسطاییان و مردم فریبان در مرتبهی بعد از مستبدان نیز امرى است طبيعي، اما ترتيب ديگر طبقات مايهى حيرتاند. معمولاً توقع نداريم كه افلاطون سياستمداران (يا عاشقان جاه) را با بازرگانان (عاشقان مال: مقايسه کنید با جمهوری ۵۸۱ c-d) دریک ردیف قرار دهد، و یا پیامبران، مرشدان یا شاعران را، دست کم در نگاهِ اول، در مرتبهی نسبتاً پایین تری جای دهد. ممکن است منظور افلاطون از عبارت «یا دیگر هنرمندان تقلیدی»، هشدار این نکته بوده است که شاعران دست کم آن موجودات ملهَمی نیستند که پیش تر مورد ستایش فراوان قرار گرفته اند، بلکه به کسانی شباهت دارند که در جمهوری (ج ۱۵ ترجمهی فارسی، فصل ۱۴، قسمت (۱)) از آنها انتقاد شده است، یعنی کسانی که با تکیه بر استعداد انسانی شان، تقلیدهایی را به و جود می آورند که دو مرتبه از واقعیت فاصله دارند. و نیز نمی توان گفت همهی غیبگویان و پیران راه، ملهم يا بي غرض هستند؛ افلاطون، دستهي بي ارزشي از آنها را در جمهوري ۳۶۴d - ۳۶۵a مطرود خوانده است. تقسيم نُه تايي افلاطون در هيچ جاي دیگری تکرار نمی شود. این تقسیم با تقسیم رایج ترسه تایی (مثلاً در جمهوری ۵۸۱c) که مبتنی بر تقسیم ثلاثی زندگی در مکتب فیثاغورس است، سازگاری ندارد، و شاید حاوی عناصری از تخیلات گذرایی بوده باشد که افلاطون نخواسته است به او پایبند بماند. ۲۶

یادآوری و صور . بخش عمده ی اسطوره دارای حالت تمثیلی است، و با سایر

۶۲. هکفورت (۸۳ و بعد)، کوششی مردانه به کار برده است تا آن را بر پایه های ارزش نسبی جامعه تبیین کند، اما، وِردنیوس پیشنهاد او را مطرود خواند ( AGPh 1962, 133 ).

قسمتهای محاوره پیوندی بنیادی دارد. روش دیالکتیکی، تمایز میان شناخت و باور ، یادآوری صور تلقی کردن دانش ، همگی در قالبی اسطورهای مورد بحث قرار می گیرند. منون فقط می گوید: روح، چون جاودانه است، چیزهایی را که در این جهان و جهانِ دیگر هستند، آموخته و به چشم دیده است، و می تواند دانش پیشین اش را به یاد آورد (۸۱c-d، صص ۷۷-۷۰ بالا). افلاطون در اینجا نشان می دهد که روح در ضمن کوشش برای مشاهدهی متعلقات دانش، یعنی صور، باچه مشکلات، شکستها و پیروزیها، رو به رو شده است. و پیشه کردن عشق فلسفي، شرط توفيق در اين راه است؛ و اين عشق، چنانكه در ميهماني نيز آمده است، با دل باختن به یک پسر آغاز می شود. وقتی بپذیریم که باید (همان طور که افلاطون حتی در فایدون نیز تصدیق کرده است) اولین گامها را برای بازشناسی صور به وسیلهی حواس برداریم، کاملاً طبیعی است که از راه درکِ زیبایی به تشخیص آنها [صور] راه یابیم؛ زیرا زیبایی یگانه صورتی است که مشابهِ زمینی آن را می توان به طور مستقیم با چشم سر مشاهده کرد، همان طور که خود آن را با چشم جان می بینیم. (۲۵۰b-d)؛ و این زیبایی باید زیبایی یک شخص باشد نه (زیبایی لفظی یا چنانکه ممکن است بیشتر به ذهن ما خطور کند) زیبایی طبیعت، موسیقی یا چیزی دیگر؛ زیرا قلههای فلسفه را به صورت «همراهی دو نفری» می توان تسخیر کرد، یعنی دو عاشق که عشق شان را در ضمن پیگیری دیالکتیک (گفتگو یا بحث) تعالی بخشیدهاند. زیبایی و حکمت (حقیقت) و خوبی، صورتهای متعالی هستند، یا بهتر بگوییم جنبههای یک صورت متعالى اند. اما، اين صورت در مقام زيبايي، پيوندي با جهان محسوس دارد که صحنهی تاریک تر فایدون بروز نداده بود. میهمانی و فایدر وس جنبهی دیگری از انگیزهی صعودی را نشان می دهند که نه کنجکاوی عقلانی محض، بلكه ادوس است ـ عشق است، يا حتى ديوانكي است، اما، از نوع الهي آن.

دانش چگونه به دست می آید: جمع و تقسیم:افلاطون در ۲۴۹b-c می گوید فقط ارواحی که حقیقت (یعنی صور) را دیدهاند، می توانند در قالب انسان درآیند. زیرا (ترجمهی این جملهی افلاطون مشکل، ولی مفهوم کلی آن روشن است) ۶۳ فقط انسانها از قوهی عقل برخوردارند، یعنی قوهی تشکیل مفهوم کلی به واسطهی چندین موردادراک جزیی؛ و انسان ها در ضمن این کار، در واقع به یاد واقعیتهایی می افتند که در همراهی با سفر خدایان مشاهده کرده اند. این مفاهیم، نمادها یا یاداندازهایی (υπομνηματα) هستند که فیلسوف در راو پیشرفت به سوی «آشنایی کامل» (دانش کامل) از آنها استفاده می کند. مفاهیم مذکور صور افلاطونی نیستند بلکه «همنامهای آنها» (۲۴۹b۷) هستند، و برای حصول آنها لازم نیست از روشی فلسفی پیروی کنیم، بلکه کافی است از قوهی انسانی کلیای بهره گیریم که ـ چنانکه در منون دیدیم ـ هر بردهی بی سوادی نیز از آن برخوردار است. انسان بدون آنها نمى تواند حتى واژگانى چون اسب، مثلث یا شعر را به کار برد، چه رسد به اینکه، همچون فیلسوف، باورهای مربوط به آنها را به شناخت مبدل سازد. بنابراین ما نباید، همانند برخی ها، ۴۴ کاربرد این قوه را با عمل ديالكتيكي «جمع» (συναγωγη)، يكي بدانيم. اين قوه نشان كلى انسان

97. شاید بهتر این باشد که مانند برنت بر متن موجود وفادار بمانیم، نه اینکه همچون هکفورت 97. شاید بهتر این باشد که مانند برنت بر متن موجود وفادار بمانیم، نه اینکه همچون هکفورت در ۱۵۷ می دروریس نگاه کنید.) اگر το را می پذیرفتیم، این سؤال مطرح می شد که آن را در کجا قرار دهیم. Δ. το κατ ε. λ. با το κατ ε. λ. بشق اخیر نظر هکفورت را تأمین می کند («در ضمن آنچه صورت نامیده می شود»)، و شق اول، به عقیده من، ویرایش وردنیوس را آسانتر می سازد (1955, 280 می گردد و جمله به صورت «آنچه در پیشنهاد شده)، که در آن βεγομενον فاعل ۱۵۷ می گردد و جمله به صورت «آنچه در واژگان کلی بیان می شود» تر جمه می شود (دو وریس؛ وردنیوس تر جمه ای عرضه نمی کند). در درستی این نظر تردیدی و جود ندارد.

64. E.g. Thompson p. 107, Adam, Rep. vol. II, 173.

بودن ماست؛ در توضیح آن فقط می توان سخنان ارسطو را بازگفت: «ذهن به گونه ای است که می تواند این تجربه را داشته باشد» و «خود ادراک حسی به این صورت کلیات را به وجود می آورد» (تحلیل ثانی ، ۱۰۰a13,b4 اهلِ دیالکتیک فقط با این کلیات نوعی یا جنسی کار می کنند، و با جزئیات هیچ کاری ندارند. در ضمن، چون همهی انسانها از نعمتِ عقل برخوردارند، عملِ «جمع» فرایندی مستمر است، و فیلسوف فقط آن را پیشتر می برد.

با توضیحی که درباره ی این فقره دادیم، می توانیم به فقراتی بازگردیم که روش دیالکتیکی را توصیف می کنند. افلاطون در سه مورد به این مطلب اشاره می کند.

۱-۵-۵ ۲۶۵ سقراط می گوید: از بررسی سخنرانی های من در خصوص عشق، به وجود دو جریان پی می بریم: (۱) «نظر ترکیبی انداختن و چیزهای بسیار پراکنده را تحت یک صورت در آوردن، تا اینکه بتوان به وسیلهی تعریف، روشن ساخت که در آن لحظه چه چیزی را توضیح می دهیم.» (۲) سپس بر عکس جریان پیشین، بتوانیم آن را از پیوندگاه های طبیعی جدا کنیم، نه اینکه مانند قصاب خام دستی از هر جا که پیش آید ببریم.»

دو فقرهی بعدی، شرایطی را باز میگویند که برای مهارت در هنر سخنوری لازم است.

۲- ۲۸۳d-e او، صرفنظر از طبقه بندی شخصیتهای شنوندگانِ حاضر، باید بتواند «اشیاء موجود را بر اساس انواعِ (ειδη) آنها تقسیم کند و هر کدام را در زیر صورت (ιδεα) واحدی قرار دهد».

۳- ۲۷۷b-c (شناختنِ حقیقتِ هر چیزی که در خصوصِ آن سخن می گوییم یا کتاب می نویسیم، و تواناییِ قرار دادن هر چیزی در محدوده ی یک تعریف؛ و پس از این کار، تقسیم نزولی آن به انواع (κατ ειδη)، تا اینکه دیگر قابل تقسیم نباشد» (یعنی به پایین ترین نوع قابلِ تعریف؛ در اینجا با کثرت

نامتناهي افراد كاري نداريم).

(۱) جمع . این روش با استقرابه معنی متعارفِ ارسطویی «استدلال از جزیبات به سوی کلی» ( جدل ۱۰۵۵ ۱۳۰ ) فرق دارد، و ، به خودی خود ، به تعریف نیز منتهی نمی شود؛ ۲۵۰ بلکه مفهوم وسیعتر ، یا جنسی ، را عرضه می دهد که مفهوم مورد تعریف (در اینجا عشق) در تویِ آن قرار دارد . این «نوع مشترک» مفهوم مورد تعریف (در اینجا عشق) در تویِ آن قرار دارد . این «نوع مشترک» (۲۶۵۰) غیرعقلانی بودن یا دیوانگی است، و آن را از راهِ استدلال یا بررسی روشمندِ موارد جزیی نمی توان ادراک کرد ، بلکه باید به صورت مستقیم ، از راه شهود یا بصیرت (συνοραν) ، به آن دست یافت: ۲۶ به صورت شهودی در می یابیم که عشق در این مقوله قرار دارد ، یعنی این مقوله جنبه ی بنیادینِ آن است. همچنین مشاهده می کنیم که دیگر پدیده ها نیز که با یکدیگر تفاوت هایی دارند («به صورت گسترده پخش شده اند») از قبیل جنون معمولی ، تمایلات افراطی («به صورت گسترده پخش شده اند») از قبیل جنون معمولی ، تمایلات افراطی حوزه ی عمومی ای را تعریف کرده ایم که عشق را در اندرونِ آن می توان یافت.

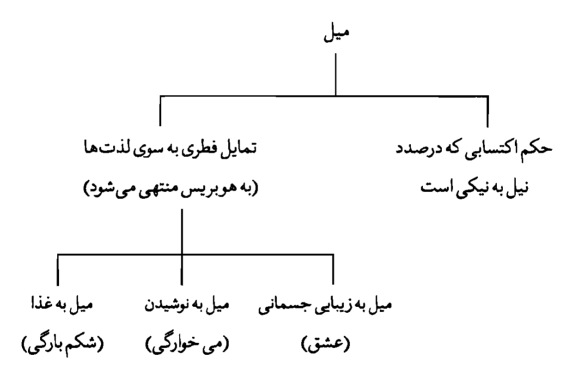
(ب) تقسیم به دنبالِ جمع می آید؛ تا آن صورتی از دیوانگی را باز شناسیم که با عشق مطابقت می کند، و بدین ترتیب، عشق را با جنس و فصل تعریف کنیم. این کاریک جریان یا روش است، تفاوت های نوعی را برمی گزیند و از امور غیرذاتی صرف نظر می کند \_ اگر چه شهود در اینجا نیز، برای تشخیص «پیوندگاه های طبیعی»، به کار می آید. بدین ترتیب، دیوانگی را ابتدا به دو دستهی

92. این مطلب روشن است، اگرچه استعمال کلمه ی ορι Θεσθαι از سوی افلاطون ـ که مترجمها معمولاً «تعریف کردن» را در برابر آن می آورند ـ ممکن است به اشتباه انجامد. معنی اصلی آن، یعنی «تعیین حدود کردن»، هنوز هم زنده است، کاری که اهل دیالکتیک انجام می دهند عبارت است از برپا کردن حصار، یعنی مشخص کردن حدودی که شیء مورد نظر در توی آن قرار دارد، اگرچه در آنجا تنها نیست.

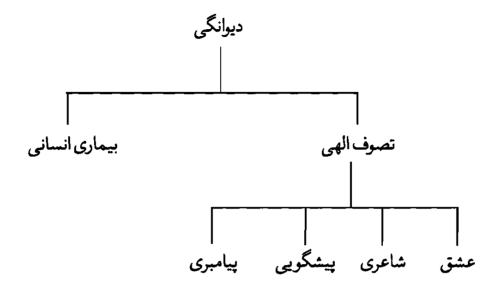
66. Cf. Cornford, PTK 186 f., 267.

اصلی «دست چپ» و «دست راست» تقسیم می کنیم؛ اولی حاصل بیماری انسانی است و دومی نتیجه ی خلسه ی الهی. هر دو دسته را به قسمتهای فرعی تری تقسیم می کنیم، تا اینکه دیوانگی دست چپی را به صورت عشق «گناه آلود» و دیوانگی دست راستی را به صورت عشق الهی تعریف می کنیم و بدین ترتیب، روشن می سازیم که (۱) چگونه این دو نوع عشق، در عین حال که هر دو به نام عشق نامیده می شوند، کاملاً خلافِ یکدیگرند، (ب) چگونه عشق الهی از دیگر اعضای دسته ی فرعی خودش \_ یعنی دیوانگی الهی \_ ممتاز می گردد.

سقراط می گوید (۲۶۶۵ ـ ۲۶۵c) دو سخنرانی او، این جریان را روشن ساخته است.



سخنرانی های سقراط، به عنوان دو قطعه ی خطابی، نمی توانند در برابر تحلیل های فلسفی محض دوام آورند، اما با توجه به حالت خطابی آنها، و با توجه به اینکه هر چند جنسِ مورد نظر در سخنرانی اول میل است، بارها گوشزد شده است که میل عاشق نوعی دیوانگی است، ۴۷ به خوبی می توان آنها را با این



طبیعی است که جهش صعودیِ آنی، «جمعی»، از عشق و غیره به سوی میل یا دیوانگی در جدول ظاهر نمی شود.

باز هم ملاحظه می کنیم که کوچک ترین واحدهایی که فیلسوف با آن سر و کار دارد انواع «تقسیم ناپذیر» (۲۷۷b۷) هستند. افلاطون تجربه ی پایین ترین تعمیم، یعنی تشکیل مفهوم کلی از رویِ جزئیات متکثر، را مسلم می گیرد، و آن را فعالیت متعارفی می داند که هر انسان غیرفلسفی ای نیز بر آن قادر است. این کار شاید بزرگ ترین سهمی است که دیالکتیک، در این مرحله، برای به وجود آمدن منطق صوری محض در دستان ارسطو، ایفا می کند. ۴۸

- ۶۷. میل عاشق غیرعقلانی است (ανευ λογου ۲۳۸b)، او بیمار است (۲۳۸e)، شوریدگیای بر او حاکم است (μανια)، عشق او جنون است (μανια) و مهار او به دست بلاهت است (۲۸۱a). دربارهی مشکلاتی که هکفورت در تطبیقِ این سخنرانی با روش بالا، تشخیص داده است، ر.ک.

Ackrill's review, Mind 1953, P. 279.

۶۸. در عین حال، به عقیده ی من، بجاست که در مورد روش افلاطون، اصطلاحات جنس، نوع و فصل را به کار ببریم؛ و سَیر (.Sayre ( PAM 186ff در تفاوتِ روش افلاطون و منطق ---

افلاطون، در این فقرات، هدف سقراطی تعریف را در نظر دارد، و خود روش شنائی را می توان پیشرفتی در روش سقراطی به آن صورت که در محاورات اولیه دیده می شوند به حساب آورد، به ویژه از این جهت که لازم می شمارد پس از عملِ جمع به تقسیم بپردازیم، و بیانِ جنس را با تعریف کامل اشتباه نکنیم. عملِ جمع به تقسیم بپردازیم، و بیانِ جنس را با تعریف کامل اشتباه نکنیم. بدین ترتیب در اثوتوفرون ۱۲ (ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، صص ۱۹۳ و بعد)، به دنبالِ «دینداری عدالت است» این سؤال مطرح می شود که «چه نوع عدالتی ؟»؛ و در گرگیاس ۴۲۲۲ و بعد، برای تعریف سخنوری، جنسِ (مپریا (مهارت تجربی در مقابل تخنه) را برمی گزیند، و «چاپلوسی» را شعبه ای از آن به حساب می آورد، و خود چاپلوسی را به چهار دسته ی فرعی – آشپزی، آرایشگری، می آورد، و خود چاپلوسی را به چهار دسته ی فرعی – آشپزی، آرایشگری، اخیر می پردازد. سقراط در اینجا، فایدروس (نگاه کنید ۱۲۹۵)، می گوید اگر سخنور از دیالکتیک بی خبر باشد، حتی نمی تواند خود سخنوری را به درستی تعریف کند. پولوس نمونه ای از این سخنوران است، و سقراط ۲۶۹ برای نشان دادن تعریف کند. پولوس نمونه ای از این سخنوران است، و سقراط ۲۶ برای نشان دادن

چنین برمی آید که از افلاطون به علتِ عدم پیگیریِ کاملِ موضوع انتقاد می کند. افلاطون همیشه هدفی غیرمنطقی در پیش داشته است و تا آن حد به مسئله ی روش پرداخته است که برای اهداف اصلی اش سودمند تشخیص داده است. از اینروست که مباحث روش به صورت ناقص باقی ماند، تا اینکه ارسطو آن را به طرز روشمندی تکامل بخشید. تفاوت بزرگِ میان آنها از نوع هستی شناختی است: به عقیده ی ارسطو فقط جزییات از وجود جوهری کامل بهره مند هستند و طبقاتِ کلی تر، هر اندازه که وسعت زیادی بیابند بیشتر از واقعیت فاصله می گیرند، در حالی که به نظر افلاطون بالاترین و گسترده ترین صورت ها، هم از حیث هستی بالاتر هستند و هم از حیث ارزش، اما بهتر آن است که این بحث را در سوفسطایی مطرح سازیم.

تعریف سخنوری، ناچار می شود درسی را در روش دیالکتیکی به او عرضه کند.

نجو ای کیهانشناختی . از میان نکات متعددی که در فایدروس ، نیازمند توضیح به نظر می آیند، یک مورد را نیز انتخاب می کنیم: ۱ اشاره به «نجوای پوچ کیهانشناختی درباره ی طبیعت» در ۲۷۰۵. سقراط در اینجا، این شغل کیهانشناسی] را در قالب عبارت ناخوشایندی که معمولاً درباره ی خود او به کار می بردند، ۱۷ ولی او آن را در دفاعیه به شدت نفی می کند فی می کند فی ضروری ای برای هر هنر ارزشمندی تلقی می کند. می گوید: پریکلس به اوج قله ی سخنوری رسید، و قسمتی از توفیق او از مطالب کیهانشناختی ای ناشی می شد که از آناکساگوراس یاد گرفته بود و نیز از بصیرتی که درباره ی طبیعتِ روح به دست آورده بود. هدف مستقیمِ سخنور فهمیدنِ پسوخه است، و برای این منظور لازم است شناختی از کل طبیعت به دست آورد، همان طور که، به این منظور لازم است شناختی از کل طبیعت به دست آورد، همان طور که، به عقیده ی بقراط، پزشک برای فهم بدن به این شناخت نیازمند است. ۲۰ آمیختگی

کسنوفون از افلاطون، نگاه کنید به اشتنتسل، (64-659 Re, 2. Reihe, n. Halbb. 859-64). اما، گالی در ۱۹۶۲ (108 PTK) هنوز بر این عقیده بود که این روش فایدروس را به سوفسطایی و محاورات بعدی پیوند می دهد. برای عقاید امروزی نگاه کنید به:

J.M.E. Moravcsik, Exegesis, 324-48.

- ۷۰. داستان تیوت Theuth، و ارزش نسبی کلام مکتوب و کلام ملفوظ را در ج ۱۳ ترجمه ی فارسی، صص ۱۰۰ و بعد بررسی کردیم.
- ۷۹. عنای و م ۹۵ و م ۹۵ ترجمه میدن سقراط). «تأملِ بلند پروازانهی» هکفورت (دربارهی μετεωρολογια και μετεωροσοφιστης نامیده شدن سقراط). «تأملِ بلند پروازانهی» هکفورت معنای واژه ی اخیر را پوشیده می دارد. این اصطلاح به معنی سخن گفتن، یا مطالعه کردن، درباره ی چیزهایی است که در آسمان قرار دارند، اخترشناسی جزوی از آن است نه همه ی آن.
- ۷۲. گفتن اینکه ανευ της του ολου φυσεως فقط به کل روح یا بدن مربوط است (سخنی که هکفورت به تبیع دووریس گفته است) نیاز به μετεωρολογια را بی مورد می سازد. (حق با جانز است، Loeb Hippocr. vol, I, xxxiii) به عقیده ی من منظور فایدروس از بقراط نویسنده یا نویسندگان موضوعات پزشکی است که مؤلف کتابِ پزشکی کهن (بخش بقراط نویسنده یا نویسندگان موضوعات پزشکی است که مؤلف کتابِ پزشکی کهن (بخش به

شوخی و جدّیت در اینجا بسیار دقیق است. اولاً، انتظار ما از سقراط افلاطونی این است که بگوید برای شناختن روح، یا هر چیز دیگری، لازم است آن را در پرتو صور نظاره کنیم، نه در عالم طبیعت؛ توجه به توصیف سقراط در خصوص سرخوردگی اش از فیلسوفان طبیعی، در قسمتِ زندگی نامه ای فایدون این انتظار را دو چندان می سازد. در عین حال، تبیینهای اسطوره ای او را از حوزههایی که روح، پس از مرگ، در آنها جای خواهد گرفت، نسمی توان از تأملات کیهانشناختی جدا ساخت. ارواح به کرانه های آسمانِ گردان سفر می کنند؛ محلِ جهنم، عالم برزخ، و مسکن ارواح خوشبخت به روشنی مشخص می شود. و جالب تر از همه توصیف دقیقی است که در فایدون از زمین عرضه می کند، از تاراوس گرفته تا سطح واقعی زمین که ما هرگز آن را ندیده ایم. «چرخهی

۱) در برابر آنها اصرار می ورزد که علم پزشکی «نیازی به فرضیه های پوچ مربوط به موضوعاتی از کا تک تک به نوشکی در آنها مدعی بودند که علم پزشکی مستلزم شناخت چیستی انسان است، و این امر نیز شناخت عناصری را لاژم می سازد که انسان مانند هر موجود دیگری از آنها تشکیل شده است. اما، پزشکی کهن می گوید این دانش به فلسفه طبیعی مربوط است، و به همان اندازه در پزشکی به کار می آید که در نقاشی. این جماعت از «اضداد» سخن می گویند، و بیماری را فقط ناشی از غلبهی «گرمی»، «سردی» و امثال آن می دانند، و برای علاج آن نیز به استفاده از ضدِ آن مزاج توصیه می کنند دیدگاهی که پزشکی کهن آن را بیش از اندازه ساده می شمارد. برای درمان بیمار نمی توان از «گرمی» انتزاعی بهره گرفت، بلکه ناچاریم به یکی از جواهر گرم متوسل شویم، و این جواهر از صفات و آثار دیگری نیز برخوردار خواهند بود. چیستی انسان را می توانیم از راه علم پزشکی به دست آوریم، اما نه برعکس. (د.ک. بخش های ۱۵ و ۲۰) البته این بدان معنی نیست که جستجوی کتاب برعکس. (د.ک. بخش های ۱۵ و ۲۰) البته این بدان معنی نیست که جستجوی کتاب خاصی از بقراط را که به این نکته اشاره کرده است، تمام شده تلقی کنیم؛ در این موردنگاه کنید به:

Dies, A. de P. 30 ff; Jones, Ph. and Med. 16-20; Hackforth and de V. ad loc. اما اگر حق با من باشد، چنانکه لیتره گفته است، نمی توان آن کتاب را خود پزشکی کهن دانست.

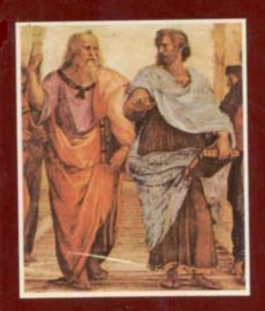
ضرورت » در اسطوره ی معاد شناختی کتاب دهم جمهوری الگوی دقیقی از تصوری است که افلاطون از جهان دارد. بعدها، در تیم یوس ، می بینیم که افلاطون «چرخه های روح جهانی» را عملاً با فلکهای اجسام آسمانی یکسان می گیرد. اگر نظریه های کیهانشناختی آناکساگوراس و دیگر فیلسوفان طبیعی او را به فهم این اسرار رهنمون گشته اند، پس «نجوای» آنها در واقع ارزشمند هستند، اما، بی تردید حقیقت به گونه ی دیگری بوده است. سقراط در فایدون آناکساگوراس را مظهر بد ترین سرخوردگی می خواند، زیرا او وعده داد که جهان را به مثابه محصول عقل تبیین کند، ولی در عمل به هیچ و جه موفق نشد. آیا او می توانست طبیعت واقعی روح را به پریکلس تعلیم دهد؟

سخنی را که سقراط از زبان «بقراط و تبیین واقعی» دربارهی طبیعت نقل مىكند، بى ترديد خود بقراط نگفته است، يعنى براى اينكه افراد متخصصى (تکنیکوی) باشیم و دیگران را نیز متخصص سازیم، باید روش دیالکتیکی تقسیم را به کار ببندیم (۲۷۰c-d)؛ تفکرات ماده گرایانهی به اصطلاح پژوهندگان طبیعت هیچ بصیرتی را در خصوص طبیعت عرضه نمی کند. این سخن در مورد آناکساگوراس بیش از همه صادق است. افلاطون با شخص پریکلس میانهی خوشی ندارد، و حتی در گرگیاس با مایهای از مبالغه به انتقاد از او می پردازد. پس، آیا، همان طور که هکفورت می گوید، ستایش های صمیمانه ی افلاطون را در اینجا بایستی متوجه شأن خطابی پریکلس دانست نه شأن سیاسی او؟ نه خیر، زیرا به عقیدهی افلاطون این دو را نمی توان از یکدیگر جدا ساخت. هر هنری را باید از روی اهداف آن ارزیابی کرد، و اهداف پریکلس بی ارزش بود. او در این فقره (۲۷۰b ۵) نیز میان «کارورزی تجربی» و هنر اصیل ( تخنه)، تمایزی مطرح می سازد که در گرگیاس دیدیم (و پیش از این فقره، فایدروس ۲۶۰e۵، نيز آمده بود)؛ و به عقيده ي او، تكنيكوس ـ شناسنده ي طبيعت يا ذات (ουσια) یک موضوع ـ کسی جز فیلسوفِ (افلاطونی) نیست.۷۳

## يادداشت الحاقي

منخزاني اي از لو مياس ؟ اين سؤال كه آيا سخنراني لوسياس واقعاً از خود اوست يا تقلیدی است از ناحیهی افلاطون، بسیار جلب توجه کرده است، اما جزیبات آن بیشتر در شأن شاگردان سخنوران است تا افلاطون. همچنین، چنانکه دووریس می گوید «تصمیم قطعی دربارهی آن همیشه کم و بیش سلیقه ای خواهد بود». او خلاصهای از دیدگاهها را می آورد (12-14 Pl. 12)، و معدود دیدگاهِ باقیمانده را نیز در ه کفورت، ۱۷ و بعد، می توان دید. از دیگر طرفداران اصالت آن می توان به تاميسون ( Gorg. iii )، بروشار ( Étude 67 )، پلوبست ( Gorg. iii )، بروشار اشاره کرد. به عقیده ی کورنفورد (منتشر نشده) این سخنرانی اصیل است، و این امر در صورت زنده بودن لوسياس ضروري بوده است. ديس Aut. de P. 419 و جُوت (III, 119) نيز از كساني هستند آن را ساختهى دست افلاطون مى دانند. دوور فوق العاده احتياط مي ورزد، اما شواهد سبك شناختي او رابر آن مي دارد كه مسئولیت استدلال کسانی را به عهده بگیرد که آن را به افلاطون نسبت می دهند. مورتون و وینسپیر (Gk. to the C. 47f.) می گویند این سخنرانی بر اساس شواهد رایانهای «مبالغهای افلاطونی است در بیان تفاوت میان خود او و لوسیاس». ادعای آنها مبتنی است بر وقوع تکراری در در اساس معیارهای آن را، بر اساس معیارهای اهميتي خود آنها، بايد تفاوتي ناخودآگاه به حساب آورد.

→ ۷۳. برای دیدگاهِ رایج در خصوص این فقره ـ که با آنچه در اینجا آوردیم فرق دارد ـ نگاه کنید به یادداشت طولانی و تعلیمی تامیسون در صص ۳-۱۲۱ ویرایشاش.



در این مجلد دو دسته از محاورات مورد بررسی قرار میگیرند:

المهم و تاگوراس، منون، انوتودموس، گرگیاس، منکستوس.

ا افلاطون در این گروه، عمدتاً. به بررسی اندیشه ها و روش های سوفسطایبان می پر داز د و وجوه اشتراک و افتراق آنها با سقراط را به تصویر میکشد.

فایدون، میهمانی، فایدروس:
 آنچه که این سه محاوره یه بیش از دیگر محاورات به استثنای جمهوری به هم پیوند می دهد، اشتغال آنهاست به جهان ایدی موجود متعالی، و تعالی روح از تمایلات و جاهطلبی های زمینی، و تعالی باورها از احساس جسمانی به سوی سعادت حقیقی و دایدی.



964-5838-69-X

انشارات فكرروز