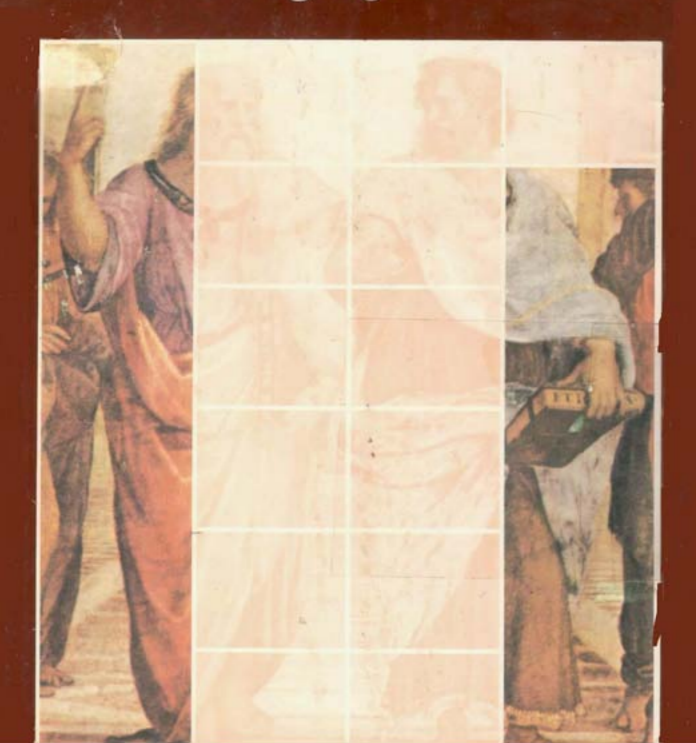


سوفسطاییان (بخش دوم) دیدگاههای اخلاقی. شخصیتهای برجسته حسن فتحی



# تاریخ فلسفهی یونان

(11)

سوفسطاییان (بخش دوم) دیدگاههای اخلاقی شخصیتهای برجسته

دبلیو. کی.سی. گاتری

ترجمهى حسن فتحى



this is a persian translation of A HISTORY OF GREEK PHILOSOPHY by W. K. C. Guthrie, Cambridge university press, 1969, vol. III, pp. 164-320



تهران، کریمخانزند، آبان شمالی، خیابان ۱۲، شمارهی ۲۲

تاریخ فلسفه ی یونان (۱۱) سوفسطاییان (بخش دوم) دبلیو. کی.سی. گاتری ترجمه ی حسن فتحی چاپ اول، اسفند ۱۳۷۵ چاپ و صحافی: سوره تیراژ: ۲۳۰۰ نسخه تیراژ: ۲۳۷۰ نسخه تلفن پخش ۸۳۷۵۰۵ بها در سراسر کشور ۷۵۰ تومان حق چاپ و نشر این اثر برای شرکت انتشاراتی فکرروز محفوظ است.

شابک: ۱SBN: 964-5838-51-7 ۹۶۴\_۵۸۳۸\_۵۱\_۷

```
سخنناشر
                     فصل اول/نسبیت ارزشها و تأثیر آن بر نظریهی اخلاق
9-4.
                                           فصل دوم/سخنوری و فلسفه
TV-08
                      (نمود و بود، اعتقاد و معرفت، اقناع و اثبات)
                                                ۱. کلیات/۳۳
                                           ۲. بروتاگوراس/۲۳ 🗆
                             ضمیمه: بروتاگوراس بارمی ۱ ا۵۵ 0
                                              ۳. گرگباس/۶۳
                     ۴. سایر دیدگاهها: شکاکیت افراطی و معتدل/۷۷ □
                                       ۵. زبان و متعلقات آن/۸۳ □
                                           ۶.دستور زبان/۱۰۹ 🗅
                                        یادداشت تکمیلی/۱۱۷ 🗆
                            (۱)پرودیکوس و توکودیدس ا ۱۱۷ ۰
                              (۲)علم مترادفات و فلسفه ۱۱۹۱ ٥
```

فصل سوم / نظریات عقل گرایانهی دین: الادریگری و الحاد 141-164 ۱.نقادهای دین سنتی ۱۲۳ 🗖 ۲. لاادریگری: پروتاگوراس/۱۳۷ 🗆 ٣. الحاد: دياگوراس، پروديكوس، كريتياس/ ١٤١ 🛘 ۴. توحيد: آنتيس تنس/ ١٤١ 🛘 فصل چهارم/آیا فضیلت آموختنی است؟ 180-114 فصل پنجم/شخصیتهای برجسته 144-441 مقدمه/۱۸۵ ۱. يروتاگوراس/١٨٧ 🗆 ۲. گرگیاس/۱۹۹ 🗅 ۳. پرودیکوس/۲۰۷ ۲.هیپاس/۲۱۹ ۵. آنتيفون/۲۲۹ 🛘 بادداشت تكميلي: هويت أنتيفون | ٧٤١ ۶. تراسوماخوس / ۲۴۷ □ ۷. کریتیاس/۲۵۵ 🗆 ۸. آنتیس تنس ۲۶۵ 🗖 ٩.آلكيدامس/٢٧٧ □ ۱۰. لوکوفرون/ ۲۸۱ 🗅 ١١.نويسندگان ناشناخته/٢٨٣ الف)نویسندهی ناشناحته ی کتاب منسوب به یامبلیخوس ۲۸۳ ۵ س) استدلال های دو گانه ۱۹۸۲ ٥

### سخنناشر

الدیشههای فیلسوفان یونان، دست کم، یکی از سرچشمههای هرگونه اندیشه ی فلسفی در هر دوره ی تاریخی و در هر ناحیه ی جغرافیایی است و در ک دُرست مگاتب فلسفی بعد از آن، خواه در شرق و خواه در غرب، مستلزم آشنایی عمیق با این اندیشههاست. عدم آشنایی با زبان یونانی و گزارش حکایت وار و تحریف شده ی در پارهای از موارد به افسانه شباهت دارند ـ و با این همه، بسیار مختصر فلسفههای یونانی در منابع عربی قدیم، موجب شدهاند که آشنایی ما با فلسفه ی بونانی، به ویژه در بعضی مراحل تاریخی آن، جداً سطحی و گذرا باشد. برای ایرانیان که در سُنّت وسیع فلسفه ی اسلامی بار می آیند، لازم است عمیقاً با فلسفه ی یونانی، که اینک در جای جای منابع فلسفه ی اسلامی حضور دارد، آشنا شوند.

بدین منظور، پس از بررسی های بسیار و با درنظر گرفتن تمام جوانب، تاریخ فلسفه ی یونان، اثر دبلیو. کی. سی. گاتری، استاد سابق فلسفه ی قدیم در دانشگاه کمبریج، انتخاب و به دست ترجمه سپرده شد. هرچند ممکن است در زبان آلمانی نظیری برای این اثر پیدا شود، اما بی تردید به لحاظ جامعیت و دقت در گزارش عقاید یونانیان و جمع آوری دیدگاه های گوناگون موجود درباره ی هر مسئله ی مهم و نقادی های موشکافانه ی نویسنده اش، به صراحت می توان گفت که در هیچ

زبان دیگری نظیر ندارد. بخشهای مختلف این اثر گرانقدر، آراء و عقاید فیلسوفان یونانی را از تالس تا ارسطو به نحو گستردهای در بر می گیرد.

بسیار خوشوقتیم که اینک برگردان فارسی این پژوهش بزرگ به همت و قلم مترجمین محترم آقایان حسن فتحی و مهدی قوام صفری به محافل فلسفی و فکری جامعه تقدیم می شود. انشاء الله به زودی تمام مجلدات این مجموعه ی بزرگ، تقدیم دوستداران حکمت و فلسفه خواهد شد.

کتاب حاضر جلد یازدهم (با در نظر گرفتن تقسیم بندی ما) از مجموعه ی تاریخ فلسفه ی یونان اثر گاتری است.

### فصل اول

نسبیت ارزشها و تأثیر آن بر نظریهی اخلاق

اگر فلسفه ی طبیعی با حیرت آغاز می شود، می توان گفت که اخلاق نیز ریشه در شکاکیت داشته است.

گرانت، اخلاق، ۱، ۱۵۵ (متن انگلیسی)

در جلد ۱۰ (ترجمه ی فارسی ص ۹۶ و بعد) گفتیم که سر الگزاندر گرانت اخلاق را به سه مرحله تقسیم کرده است؛ آن سه مرحله در یک جامعه، متناظر است با مراحل کودکی، بلوغ و پختگی در یک فرد. تقسیم او از یک نظر امروز هم محل بحث است. او مرحله ی دوم را مرحله ی شکاکانه یا سوفیستی «عبور» می خواند، و می گوید فقط مرحله ی سوم، یعنی بازگشت به عقاید نخستین به طور عمیق تر و با اندیشه ای مستقل، نشانگر مرحله ی کمال و پختگی است. در تفکر یونانی، مرحله ی عبور به ایده آلیسم افلاطون منتهی شد، یعنی اثبات مجدد فلسفی و دفاع از ارزش های مطلقی که در مرحله ی ماقبل انتقادی جامعه با «سادگی و اعتماد» کودکانه مورد قبول بودند. مرحله ی دوم یا شکاکانه را می توان مرحله ی پوزیتیویستی [اصالت تحصلی] هم نامید، و به هیچ وجه به طور کلی نمی توان گفت که اعتقاد به ارزش های مطلق، پخته تر از پوزیتیویسم است. و چنین نیست که همه ی بزرگسالان اعتقادات دوران کودکی خود را دوباره به دست آورده باشند. پوزیتیویست قبول ندارد که قانون محصل باید مبتنی بر یک معیار طبیعی،

یعنی دارای اعتبار کلی حقیقت بوده باشد: تنها حقیقت یا خیر نسبی وجود دارد، که از قانون محصلی که در دوره ی خاصی حاکم است نشأت می گیرد. به عقیده ی پوزیتیویستها به دنبال خیر [مطلق] گشتن تلاش بی ثمری است. بر همین منوال، همچنانکه هیوم گفته است، زیبایی، دکیفیتی نیست که در خود اشیا تحقق داشته باشد، جایگاه آن فقط ذهنهایی است که اشیا را درک می کنند، و هر ذهنی زیبایی جداگانهای ادراک می کند. و قتی پوزیتیویستهای جدید این گونه اظهارنظر می کنند، نمی خواهند دیدگاه آنها را پیش از افلاطونی یا در حال بلوغ بدانیم، بلکه درواقع همان سخنان سوفسطاییان را که در مباحث قرون پنجم و چهارم ابراز می داشتند تکرار می کنند. آنها هم، مثل آرخلائوس، می گویند ارزش [= اخلاق] فقط از نوموس نشأت می گیرد و ریشه در فوسیس ندارد. حتی به نظر آیر Ayer جای بحث و تردید نیست که:

موضوع بحث ارزشها این نیست که چه چیزی را می توان موجود دانست و چه چیزی را نمی توان، یعنی اینکه آیا چیزی در واقعیت وجود دارد یا نه. چنین مسئله ای وجود ندارد. مسئله ی اخلاق این است: بناست چه کار کنم؟ چه گرایشی برگزینم؟ و احکام اخلاقی به این معنی جهت دار هستند. حالا می توان پی برد که همه منازعات مربوط به عینیت ارزشها، آن گونه که معمولاً مطرح می شود، بی هدف و بی اساس است.

این بحث، اگرچه ممکن است بی هدف و بی مبنا باشد، در ادوار مختلف تکرار شده است. و به راحتی نمی توان گفت که پوزیتیویسم قرن پنجم یونان به وسیلهی افلاطون منسوخ گردیده است. بازیگری در اوریپید،

<sup>1.</sup>Sec Cassirer, Phil. of Enlightenment, 307.

<sup>2.</sup>Ayer, Philosophical Essays, 242.

به طور خطابی می پرسد: «کدام عملی شرمآور است اگر فاهل احساس شرم نگند؟ همین سخن موجب شد که آریستوفانس از روی تمسخر بگوید:

«کدامین عمل شرمآور است اگر دیگران آن را شرمآور ندانند؟ و به افلاطون و آریستوفانس نسبت داده اند که در پاسخ این سوآل گفته اند: شرمآور، شرمآور است، خواه چنین به نظر آید یا نه ه. اتئوکلس Eteocles در فمایشنامه ی زنان فنیقی، جاه طلبی خود را در قالب عبارات واقعاً سوفسطایی در آورده و می گوید (۴۹۹ و بعد):

«اگر شیء واحد، به طور طبیعی، برای همه زیبا یا عاقلانه بود، هیچ نزاع و اختلافی در بین ما به وجود نمی آمد. اما گویی در آنجا که پای مسایل انسانی در میان است هیچ، بی غرضی و ثباتی وجود ندارد: جز اسم چیزی فیست و هیچ واقعیتی وجود ندارد»؛ و وقتی هیپیاس مدعی می شود که به هاهیت عدالت علم دارد، سقراط از سر تمسخر زبان به ستایش او گشوده می گوید: «به کشفی دست یافتهای که موجب خواهد شد داوران، احکام مختلف صادر نکنند و هیچ کس از دیگری شکایت نکند و شورش و جنگی صورت نگیرد» (کسنوفون، خاطرات، ۴، ۴، ۸). سقراط در آثار افلاطون نیز می گوید وقتی ما کلماتی از قبیل «آهن» یا «نقره» بر زبان می آوریم همه می چانیم که منظورمان چیست، ولی آنگاه که به کلماتی چون «عادلانه» یا «خوب» می رسیم، در معنی آن با یکدیگر اختلاف می ورزیم و حتی در اذهان خودمان نیز معنی ثابتی برای آن در نظر نمی گیریم. ۲ از این عبارات چنین خودمان نیز معنی ثابتی برای آن در نظر نمی گیریم. ۲ از این عبارات چنین

۱. اوریپید، پارهی ۱۹، آریستوفانس، غوکان ۱۴۷۵. این پاسخ در ۱۹ م۲،۵ مریپید، پارهی ۱۹ ما میلاد کرده استوبائیوس، گلچین، ۲۵ مه میلاد کرده است داده شده است (هر دو را ناوک Nauck در ذیل پاره نقل کرده است.)

۲. فایدروس ۳۶۳ مقایسه کنید با اتوتوفرون e-d، آلکیبیادس اول ۱۱۲ می ایدروس ۱۱۲ می گوید عبارتی که از زنان فنیقی نقل شد (۷ M zuL, 271) می گوید عبارتی که از زنان فنیقی نقل شد «بی تردید نظریهی پروتاگوراس را نشان می دهند»، ولی آیا ما بیش از او به یاد سقراط نمی افتیم؟

برمی آید که در آن زمان، جوّ شکاکانه ای وجود داشته است، که خود سقراط با آن مخالفت نموده، گفته است که توافق بر معنای واژگان اخلاقی مقدمه ای ضروری برای اجرای اصول اخلاقی است.

برجسته ترین طرفدار نسبیت ارزشها (اگرچه افکار او غالباً از سوی کسانی که ورزیدگی ذهنی کاملی نداشته اند مورد تحریف قرار گرفته است، و این کار گاهی به ضرورت اتفاق میافتد) پروتاگوراس است، که منازعات فلسفی او با هنجارهای مقبول سنتی، به نوبه خود مبتنی بر نظریات نسبی گرایانه و ذهنی در هستی شناسی و معرفت شناسی است. نسبیت ارزشها دارای یکی از دو معنای ذیل است: (الف) کلمات خوب و بد و امثال آنها بر هیچ چیزی به صورت مطلق و بدون قید و شرط اطلاق نمی شوند، زیرا تأثیر هر چیزی با توجه به اینکه در کجا و تحت چه شرایطی و چگونه به کار رود، فرق می کند. آنچه برای A خوب است می تواند برای B بد باشد، و آنچه برای A در شرایط خاصی خوب است، ممکن است در شرایطی دیگر بد باشد، و همین طور. عینیت کار خوب مورد قبول است، اما آن عینیت، در موارد گوناگون، متفاوت است. (ب) وقتی کسی می گوید خوب و بد نسبی هستند، منظور او مي تواند اين باشد: هميچ چيز خوب يا بد نيست، بلكه اندیشه است که آنها را چنین میانگارد.» بررسی تضاد نوموس -فوسیس نمونه های زیادی برای این معنی به دست می دهد: زنا در نظر یونانیان زشت است ولی مصریان آن را امری عادی تلقی میکنند و همین طور. در مورد ارزشهای زیباشناختی قضیه از این هم روشن تر است.

هراکلیتوس قبلاً نوع اول نسبیت را به عنوان دلیلی بر پارادوکس وحدت اضداد خویش مطرح کرده بود: به گفته ی او «آب دریا در عین حال هم پاک ترین است و هم آلوده ترین؛ برای ماهی ها نوشیدنی و مفید است، و برای انسان غیر قابل شرب و مهلک است. پروتاگوراس در پاسخ به پیشنهاد سقراط، مبنی بر مساوی دانستن «خوب» با «سودمند برای انسان ها»، به بسط

حتی اگر چیزهایی برای انسانها سودمند نباشند، من باز هم آنها را خوب مینامم ... چیزهای زیادی ـ از خوردنیها، نوشیدنیها، داروها، و جز اینها ـ هستند که برای انسانها خطرناکند، و چیزهایی هم هستند که برای انسانها نه سودمند که سودمندند؛ و چیزهایی هم هستند که برای انسانها نه سودمند هستند و نه مضر، اما برای اسبها دارای سود یا زیان هستند، و چیزهایی هم هستند که فقط برای گاوها یا سگها چنیناند. برخی چیزها هم بر حیوانات هیچ تأثیری ندارند، بلکه فقط در درختان مؤثرند، در این مورد هم برخی چیزها برای ریشهی در ختان مؤثرند، در این مورد هم برخی چیزها برای ریشهی درختان مفید هستند اما به شاخههای جوان زیان می رسانند. مثلاً کود در اگر بر ریشهی گیاهان بریزند خوب است، اما اگر بر روی برگها یا شاخههای جوان بریزند موجب تباهی آنها می شود. یا روغن زیتون را شاخههای جوان بریزند موجب تباهی آنها می شود. یا روغن زیتون را در نظر بگیرید. برای گیاهان و برای موی همه ی حیوانات، جز انسان،

<sup>1.</sup> افلاطون، پروتاگوراس، ۳۳۴ c - ۳۳۴ c. سقراط طرفدار تساوی سودانگاراندی  $\dot{\omega}$  آ = خوب] با  $\dot{\omega}$   $\dot{\omega}$  [ = سودمند] بود. (ر. ک. ج ۱۰ ترجمه ی فارسی، بخش ۳، بند ۸) تردیدی نیست که سخنان پروتاگوراس دیدگاه واقعی او را نشان می دهد. کسنوفون (خاطرات، ۳، ۷،۸) تقریباً همین قول را از زبان سفراط نقل می کند (آنچه برای انسان گرسنه خوب است برای انسان تبدار بد است، و از این قبیل)، و بر این اساس او را متهم کردهاند که عقاید آنتيس تنس (Caizzi, Stud. Urbin. 1964, 65)؛ جاي تعجب است كه نه پروتاگوراس) را به سقراط نسبت داده است. اما سخن سقراط در اینجا، این است که خوبی هر چیزی به این است که بتواند کار مختص به خود را به نحو احسن انجام دهد \_عقیدهای که بی چون و چرا از آن سقراط است (مقایسه کنید با جمهوری ۳۵۳ d ۳۵۲ و کاملاً تفکر عملی داشته است: آنچه خوب است باید سودمند باشد، و یک چیز می تواند در شرایط مختلف سودمند یا زیانآور باشد (منون AV e - AA c و کسنوفون، خاطرات ، ۴، ۶، ۸). اینکه اندیشهی او با افکار سوفسطایی ای مثل پروتاگوراس دقیقاً چه تفاوتی دارد بعداً مورد بررسی قرار می گیرد، اما صحیح نیست که مانند کایزی بگوییم عبارت کسنوفون «کاملاً ضد افلاطونی» است (منظور او ضد سقراط افلاطونی است).

بد و زیانبار است، اما انسان هم برای رشد موی خویش و هم برای تن خویش از آن سود می جوید. خوبی، به حدی متنوع و متفاوت است که حتی برای ما نیز، یک چیز ممکن است اگر در بیرون تن به کار رود خوب و مفید باشد ولی اگر به درون جسم راه یابد موجب مرگ و نابودی شود. همه ی پزشکها بیماران را از استعمال روغن در غذایشان، جز به مقدار کم، باز می دارند.

این خطابه ی کوچک و زیبا را به طرز شگفتانگیزی مورد انتقاد قرار داده اند، منتقدین آن را خارج از موضوع دانسته اند. چون سقراط از جهت اخلاقی از پروتاگوراس می پرسد که منظور او از مفهوم «خوب» چیست، زیاد بی ربط نیست که او با بیان نظریه ی خویش در خصوص تنوع آن، به پاسخ وی بپردازد. اینکه سوفسطایی باید دانش های گوناگون خود را نیز در عین حال به نمایش گذارد، فقط یک سنت سوفیستی است. هکفورث آنتقاد کرده است که سوآل، اخلاقی است اما پاسخ آن، در بیان معانی «خوب» به طور بی ربط از حوزه ی اخلاق فراتر می رود. اما نه تنها سوآل سقراط کاملاً سوفسطایی ها هم ارتباط میان اخلاق، سیاست و سخنوری با بهداشت یا پزشکی حایز اهمیت است؛ اینها دو شاخه ی علم بهبود طبیعت انسانی، از پزشکی حایز اهمیت است؛ اینها دو شاخه ی علم بهبود طبیعت انسانی، از نظر اخلاقی و جسمانی، هستند. پروتاگوراس در تناینتوس (۱۶۷ b-۲) نظر اخلاقی و اگر در مورد گیاهان مهارت یابند کشاورز نامیده می گوید: «وقتی انسانها مهارت خویش را در مورد تن به کار بندند آنها را پزشک می نامم، و اگر در مورد گیاهان مهارت یابند کشاورز نامیده

۱. آدام و گروبه هر دو آن را بی ربط دانسته اند. اچ. گومپرتس (۲. ۵. ۳. ۳. ۱۵) آن را یک «گسیختگی موذیانه» دانسته و از بی ربط بودن آن استدلال کرده است که از یکی از کتاب های خود پروتاگوراس برگرفته شده است. کاملاً حمکن است چنین باشد، اما افلاطون نویسنده ای نیست که صرفاً به خاطر نقل کامل سخنان یک شخص، مطلبی را در جایی نامطلوب بگنجاند.

۲. در یک سخنرانی منتشر نشده.

می شوند. اینها هم اگر گیاهی مریض شود، صحت، و تندرسسی را به ان باز می گردانند و احساسات درست را به جای احساسات بد قرار می دهند؛ و همین طور سخنورانِ خوب و ماهر، باعث می شوند که سخنان خوب، برای شهروندان، عادلانه جلوه کنند نه سخنان بد. » ورسنی Versényi به وجوه بشابه زیادی میان افکار پروتاگوراس و رسالهی بقراطی در درادهی طب قدیم اشاره کرده است: ۱

هر دو تأکید میکنند که مهارتهای آنها اختراعات بشری است نه موهبتهایی اصیل؛ و اینکه مهارتهای آنها ضرورت دارد، زیرا انسانها با یکدیگر فرق دارند و کل انسانها با حیوانات یکی نیستند، و در نتیجه آنچه برای اینها خوب است امری نسبی است. هر دو معتقدند که «شیوهی زندگی کنونی ما» (قوانین، رسوم و عادات) امرن، طبیعی نیست، بلکه در طول دوره های طولانی زمانی کشف شده و به صورتِ استادانه تنظیم گردیده است.

هدف هر دو [یعنی مهارتهای سیاسی و پزشکی] این است که ببینند چه چیزی برای طبیعت هر فردی مناسب، مفید، شایسته، یا لازم است تا بتوانند زندگی سالم، منظم و بیزحمتی داشته باشد. این تشابه در هدف، روش و (تا حدودی در) موضوع، نه تنها به سازگاری دایمی آنها منجر می شود، بلکه گاهی تمایز میان آن دو را نیز بسیار مشکل می سازد.

گرگیاس می گفت (هلن، ۱۴): «سخن همان نسبتی را با ذهن دارد که دارو با بدن. همان طور که داروها اخلاط مختلف را از بدن زایل می کنند، و برخی از آنها به درد پایان می دهند و برخی به زندگی، کلمات نیز می توانند

۱. درباره ی طب قدیم، ۳ (قسمتی از آن در صفحه ی ۸۳ نقل شد): , Versényi درباره ی طب قدیم، ۳ (قسمتی از آن در صفحه ی ۸۳ نقل شد): , Soc. Ilum. 33-5, 43

موجب لذت یا رنج شوند، و ترس یا اطمینان ایجاد کنند، یا ذهن را تخدیر و افسون کنند. آنتیفون عملاً در «کلینیک روانی» به این نظر جامعهی عمل پوشانده است؛ به گزارش کتاب زندگی ده سخنور Lives of the Ten پوشانده او در کورینت اتاق خاصی اجاره کرد و «همراه با درمان جسمانی به وسیلهی پزشکان، به ترویج فن مشاوره پرداخت.»

پروتاگوراس نه تنها مانند گرگیاس رابطهای نزدیکی میان پزشکی و سخنوری می بیند، که به ترتیب شرایط جسمانی و اخلاقی انسانها را بهبود می بخشند، بلکه بین آن دو و کشاورزی نیز روابطی برقرار می سازد؛ دو فن اول در خدمت بهبود انسانهاست و فن اخیر در خدمت بهبود گیاهان این سخن در آنتیفون نیز دوباره به چشم می خورد (پارهی ۶۰):

در میان امور انسانی، تعلیم و تربیت مقدم بر همه است، زیرا هر کار مهمی اگر به طرز صحیح شروع شود، به احتمال زیاد به صورت صحیح هم پایان خواهد یافت. همان طور که محصول و خرمن ما بستگی به بذری دارد که در زمین کاشته می شود، هنگامی هم که جوانان تحت تربیت صحیح قرار گیرند نتیجه ی آن در سرتاسر زندگی آنها پایدار خواهد ماند، و نه فقدان باران خواهد توانست آن را خراب کند و نه بارندگی.

۱. [پلوتارک]، زندگی ده سخنور، ۸۳۳۵، آنتیفون ۸۶. در این مورد و درباره ی هویت آنتیفون ر. ک. به صفحات ۲۴۱ و بعد. بینش روانشناختی او را از این عبارت وی نیز می توان دریافت (پارهی ۵۷): بیماری نوعی تعطیلی برای تنبل هاست، زیرا در آن هنگام آنها مجبور نیستند کار کنند. من در اینجا

داستانی را که در زندگی ده سخنور هست درست فرض کردهام. اما رک. به صص ۲۴۱ و بعد و یادداشتهای آن صفحات. آموزش پزشکی را می توان به رشد گیاهان تشبیه کرد. استعداد طبیعی ما به منزله ی خاک است. دیدگاههای آموزگاران ما در حکم بذر هستند. آموزش از دوران کودکی را می توان با بذری مقایسه کرد که به موقع و در جایی مناسب کاشته شود. محیط پرورش مانند مواد غذایی است که از هوای پیرامون، جذب گیاهان کاشته شده، می شود. سعی و کوشش به مثابهِ آماده کردن خاک است. زمان، همهی اینها را قوت می بخشد، تا اینکه پرورش آنها به مرحله ی کمال برسد.

این عبارت باید بصیرت ما را نسبت به ذهنیت سوفیست ها بیفزاید تا در پرتو آن بفهمیم که چگونه پروتاگوراس، در پاسخ سوآل سقراط، از مثالهای پزشکی و کشاورزی استفاده می کند. بیش از همه، نویسندگان رسایل پزشکی (به اقتضای حرفهی خویش) بر نسبیت «خوب» و «بد» در انسانها تأکید می کردند. در کتاب طب قدیم (بخش ۸) میان آنچه در هنگام سلامت انسان خوب است و آنچه در حین بیماری خوب است، و میان خوب برای انسان و خوب برای حیوانات مقایسه شده است؛ و در بخش ۲۰ برای انسان و خوب برای حیوانات مقایسه شده است؛ و در بخش ۲۰ استدلال شده است که (برخلاف ادعای برخی از فلاسفه) علم به طبیعت است. لازم خبروری برای شناخت انسان و بلکه برای شناخت کل طبیعت است. لازم ضروری برای شناخت انسان و بلکه برای شناخت کل طبیعت است. لازم نیست پزشکی به سوآلات کلی ای چون «انسان چیست» پاسخ دهد، بلکه او نوشیدنی ها و شیوه های زندگی بررسی رابطه ی انسان را با خوردنی ها و نوشیدنی ها و شیوه های زندگی بررسی

۱. فصل ۳، ترجمه ی جونز. (Loeb cd. 257 f.) با استشهاد به دیوگنس لائرتیوس، ۷، ۴۰ می گوید قانون بسیار متأخر است و در سنت رواقی نگارش یافته است. اما، اولاً همان طور که خود او می گوید «این همانندی نباید خیلی جدی گرفته شود»، ثانیا به نظر می رسد او اقتباس از آنتیفون را مورد غفلت قرار داده است.

کرده، تأثیر هر یکرا بر روی افراد مختلف معلوم می سازد. ا

پیش از این دیدیم که تا چه حدی متفکران آن دوره متمایل بودند که مفاهیم سود و مصلحت، مفید یا سودمند، (κρήσιμον،συμφέρον) و همراه با آنها، مفهوم شایسته یا مناسب (ἐπιτήδειον) را به جای شاخص کلی «عدالت» یا «حق» به کار ببرند. آن هم مثل نظربهی «مصلحت اقویا» (توکودیدس، تراسوماخوس) وسیلهای برای توجیه افزون طلبی و نادیده گرفتن حقوق دیگران گردید، اما در اصل فقط نظریهای سودانگارانه و عملی بود. مفهوم ضرورت (آناکه) نیز با آن مرتبط بود، و به مثالهایی که قبلا (صص ۱۸۱ و بعد ج ۱۰ ترجمهی فارسی) ذکر شد می توان نمونهای از بخش ۳ طب قدیم را افزود، که بر ارتباط میان فعالیت می توان نمونهای از بخش ۳ طب قدیم را افزود، که بر ارتباط میان فعالیت ضرورت محض سبب شد که انسانها به دنبال فن پزشکی روند و آن را ضرورت محض سبب شد که انسانها به دنبال فن پزشکی روند و آن را کشف کنند، زیرا رژیم غذایی که در هنگام سلامتی انسانها سودمند است، در هنگام مرض این خاصیت را ندارد.» این سخن نیز به نوبه خود با دیدگاه در هنگام مرض این خاصیت بشر مرتبط است. (ص ۱۵۳ و بعد ج ۱۰ ترجمهی کلی تکاملی پیشرفت بشر مرتبط است. (ص ۱۵۳ و بعد ج ۱۰ ترجمهی

۱. برخی ها تصور می کنند طب قدیم تحت تأثیر پروتاگوراس نوشته شده است (مثلاً ورسنی در IISCP, اما لونگریگ Longrigg در کنار آن است). تاریخ آن معلوم نیست. اگر تاریخی که فستوگیر آن است). تاریخ آن معلوم نیست. اگر تاریخی که فستوگیر Festugière برای آن معین کرده (بین ۴۵۰ و ۴۲۰) صحیح باشد، ممکن است پروتاگوراس با آن آشنایی داشته باشد، اما تاریخ آن احتمالاً سپستر است (لوید در Phronesis, 1963). حتی در آن صورت هم، نتیجه گیری ها، بیشتر ناشی از اشتغالات پزشکی هستند تا تأثیر یک متفکر غیر پزشک؛ و من در اینکه خود پروتاگوراس از اندیشه های تجربی پزشکان زمان خود متأثر بوده است هیچ تردیدی ندارم اینکه او، به نقل سکستوس Sextus، نظریهی هانسان معیاری را مطرح کرده (و ۲۱, ۱۱, ۱۱, ۱۱, ۱۱) منافاتی با این سخن ادارد. شاید مدعای فوق را بتوان به این صورت دقیق تر بیان کرد که گرایش تجربی خود پروتاگوراس او را به فن پزشکی و همین طور موضوعات عملی علاقمند ساخت.

فارسى).

با این همه به آسانی نمی توان منابعی پیدا کرد که فقط مربوط باشند به ارزشهای زیباشناختی، در حالی که وقتی ما از نسبیت ارزشها سخن می گوییم قبل از هر چیز این گونه ارزشها به ذهن ما می آید. جای بحث نیست که یونانیان نسبت به زیبایی بی اعتنا نبودند، اما همان طور که از ابهام کلمه ی مورد استفاده ی آنها، کلان، معلوم می شود، زیبایی را به صورت مجزا از سایر صفات در نظر نمی گرفتند. یک دلیل بر این مدعا این است که در ذهن آنها زیبایی یک چیز با تناسب و شایستگی آن برای ایفای نقش خود، رابطه ی نزدیکی داشته است. اسلتمن C. T. Seltman این نکته را خوب بیان کرده است (Approach to Greek Art, 29):

قشنگ beautiful ترجمه ی خوبی برای کالوس نیست. کلمات زیرا تقریباً مانند کلمات و Fine و زیبایی Fineness بهتر از آن است، زیرا تقریباً مانند کلمات یونانی [کالوس و کالون] به کار می روند. درست نیست که بگوییم به نظر یونانیان زیبایی و خوبی ، یک چیز بوده است. بلکه حق این است که بگوییم به نظر آنها زیبایی شامل خوبی هم بوده است، زیرا چیزی که بگوییم به نظر آنها زیبایی شامل خوبی هم بوده است، زیرا چیزی که زیباست باید برای هدف خود ، مناسب، و بنابراین خوب باشد. زیبایی را می توان ارزش نهایی در نظر گرفت و سایر ارزش ها را با آن سنجه د.

«جدال زیبایی» در مهمانی کسنوفون (بخش ۵)، مثال خوبی بر این رابطه، در اندیشه ی یونانی است. سقراط می خواهد اثبات کند که زیباتر از

به نظر ارسطو فرق میان ἀγαθόν [خوبی] و καλόν [زیبایی] این است که شمول καλόν بیشتر است. ἀγατον فقط به افعال مربوط است، اما καλόν در مواردی هم که فعل یا حرکتی وجود نداشته باشد به کار می رود. (رک.مابعدالطبیعه ۱۰۷۸۵۳۱).

کریتوبولوس Critobulus جوان و خوشگل است. کریتوبولوس ابتدا سخن او را انکار می کند و می گوید هر چیزی فقط در صوری زیبا (کالون) است که برای غایت مورد انتظار، تناسب بهتری داشته باشد، یا به طور طبیعی با انتظارات ما سازگار باشد. سقراط پاسخ می دهد پس اگر غایت چشم، دیدن باشد، چشمهای من زیباتر از چشمان توست، زیرا چون برآمده و بزرگ هستند فقط روبهرو را نمی بینند، بلکه به دیدن اطراف نیز قادر هستند؛ و همین طور. (این جدال در ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، بخش ۳، بند ۲ به طور کامل ترجمه شده است.)

آیا پروتاگوراس هم به نسبیت ارزشها به معنی دوم آن معتقد بوده است، یعنی همهی احکام ارزشی را صِرفاً ذهنی می دانسته است؟ در نگرش ابتدایی به نظر می رسد که نتیجه ضروری سخن مشهور وی، مبنی بر معیار بودن انسان، همین است: ۱

«انسان معیار همه چیز است، هم درباره ی هستی چیزهایی که هستند، و هم درباره ی نیستی چیزهایی که نیستند.» در تثایتتوس (۱۵۲۵)، سقراط از تثایتتوس می پرسد آیا این عبارت را خوانده است. او می گوید: «بارها خوانده ام.». «پس نو می دانی که منظور او تقریباً این است، که هر چیزی برای من آن گونه هست که بر من نمو دار می شود و برای تو هم آن گونه هست که بر تو نمو دار می شود و برای تو هم آن گونه هست که بر تو نمو دار می شود - زیرا من و تو انسان هستیم.» از آن جا که این قسمت اخیر، عیناً در کراتولوس (۵ ۳۸۶) تکرار شده است، باید آن را بخشی از استدلال خود پروتا گوراس دانست. ارسطو به این نکته اشاره کرده، اضافه می کند که «همه چیز «شامل ارزش ها هم هست (مابعد الطبیعه ۱۰۶۲ این):

۱. پارهی ۱. تفسیر مفصلی از این پاره در ضمن بررسی تضمنات معرفت شناختی
 آن، در صص ۴۵ و بعد، عرضه خواهد شد.

پروتاگوراس گفت انسان معیار همه چیز است، منظور او ننها این بود که هر چیزی برای هر کسی همان هست که نمودار می شود، ولی اگر منظور او این باشد، باید نتیجه گرفت که یک چیز هم هست و هم نیست، و هم خوب است و هم بد، و همه ی اضداد بر او قابل حمل است، زیرا غالباً شیء واحد برای برخی خوب (یا زیبا، کالون) می نماید و برای برخی دیگر خلاف آن؛ و معیار (μέτρον) ما عبارت از نمودار شدن برای هر فرد است.

همه ی منابع موجود با معنی عام سخن پرتاگوراس موافق هستند، یعنی یگانه واقعیت برای هر کسی همان است که نمودار می شود و بنابراین، جهان واقعی انسان ها با یکدیگر فرق دارد؛ و این معنی بسیار محتمل است، زیرا در عقاید فیلسوفان طبیعی آن زمان نیز می توان برای آن موارد مشابهی پیدا کرد. آناکساگوراس به شاگردان خود می گفت: «اشیا برای آنها همان گونه خواهد بود که تصور می کنند»، و امپدوکلس و پارمنیدس بر رابطه ی میان شرایط مادی انسان و اندیشه های او تأکید می ورزیدند. آ

تا این جا قبول، اما از این پس نیز پیشرفت قابل توجهی صورت می گیرد. همان طور که سقراط می گوید (تثایتتوس ۱۶۱ و بعد)، براساس این نظریه مطابق آنچه تاکنون توضیح داده شد، هیچ کس نمی تواند خردمند تر از دیگری باشد، و کاملاً بی معنی است که پروتاگوراس یا هر کس دیگری خود را بالاتر از دیگران و معلم آنها بشمارد. سقراط می گوید

اگر بپذیریم که «استدلالهای دو گانه» (رک. صص ۲۸۶ و بعد کتاب حاضر) نشان دهنده ی تعالیم بروتاگوراس هستند، به آنها نیز می توان استشهاد کرد که این نسبیت شامل مفاهیمی چون خوب و بد، حق و باطل، و افتخارامیز و شرم آور هم می شود.

ارسطو این اقوال را در مابعدالطبیعه ۱۰۰۹ میلی و ۱۰۰۹ و بعد گرد آورده است. معنی و اطلاق ἀνθρωπος [انسان] در صفحات ۵۵ و بعد کتاب حاضر به طور کامل بررسی شده است.

اگر پروتاگوراس زنده بود احتمالاً در پاسخ می گفت اگرچه همهی باورها به یک اندازه درست هستند، اما همه به طور یکسان، خوب (آگاتا) نیستند. انسان دانا (سوفوس) کسی است که می تواند نمودارهایی را که برای ما بد (کاکون) هستند، عوض کند و به صورت نمودهایی درآورد که خوب هستند. (الف) غذای فرد بیمار (برای او) تلخ هست: وقتی او می گوید غذا تلخ است، نه اشتباه می کند و نه نسبت به فرد سالم نادان تر است. اما پزشک، که در هنر شفابخشی دانشمند است، می تواند شرایط بیمار را طوری تغییر دهد که غذای مذکور برای او هم شیرین و لذت بخش بنماید و هم، چنین باشد. (ب) سوفسطایی در جریان تعلیم و تربیت همان کاری را با کلمات باشد. (ب) سوفسطایی در جریان تعلیم و تربیت همان کاری را با کلمات

روشن است آنچه بعد از این می آید در آثار پروتاگوراس وجود ندارد، اما این طور هم نیست که با روح تعالیم او بیگانه باشد. همان طور که کورنفورد می گوید، او باید اشتغال خود به حرفهی سوفیستی را با ادعای خویش مبنی بر درست بودن همه اعتقادات، تلفیق می داد، و برای این کار راهی جز آنچه در S. u. R. 263 این جا مطرح می شود وجود ندارد. اچ. گومپرتس این نکته در 193 . به ff. G. L. ساخته است، و برای ارجاعات دیگر رک. Ontersteiner, Sophs. 70 f. (n. 1) به طور کامل مستدل ساخته است، و برای ارجاعات دیگر رک. لایدادی که کامل می گویند «مطالعهی پروتاگوراس در پرتو تناینتوس» اولین علت تفسیر نادرست محاورهی نخست بوده است. این سخن مبتنی بر قبول این فرضیهی ت. گومپرتس است (۲۰ مرح ۱۹۵۶ (Gr. Th., می روتاگوراس دروغین را نشان یکی از آن دو پروتاگوراس اصیل، و دیگری پروتاگوراس دروغین را نشان می دهند ـ فرضیهای که کاملاً بی بایه است.

۱ فلاطون در اینجا کلمات مختلفی را به کار می برد که گاهی همهی آنها را می توان به «خوب» یا «بد» ترجمه کرد. من آنها را با حروف ایتالیک [در ترجمه ایرانیک] در میان پرانتز آورده ام و معانی مختلفی را که برای یونانی زبانان دارند با تقریب و تضمین بیان کرده ام. کاکون: عام ترین کلمه برای بد؛ آگاتون: عام ترین کلمه برای خوب، با معنای ضمنی مساعد برای ایفای کامل نقش، که در همه ی کلمات مورد قبول یونانیان، حضور داشته است؛ پونوون: عامل رنج، اندوه، درد یا نفرت (از اسم پونوس: کار، زحمت و رنج)؛ خرستون: مفید، کارآمد، مؤثر، بی خطر (همراه با هو گینون، یعنی سالم، در ۱۶۷۵)؛ کالون: زیبا، و قشنگ، و دارای کیفیت خوب، و افتخارآمیز، و قابل ستایش.

انجام می دهد که پزشک با دارو (مقایسه کنید با سخن گرگهاس در صفحه کا کتاب حاضر)؛ یعنی موقعیت و شرایط شاگرد را بهتر می سازد. او عقاید باطل شاگرد را تصحیح نمی کند، زیرا وجود عقاید باطل ممتنع است؛ اما، وقتی کسی دارای حالت ذهنی بد (پونرون) و متناسب با آن دارای افکار نامناسب باشد، سوفسطایی ذهن او را بهتر می سازد و بدین ترتیب افکار خوبی (خرستون) را برای او به وجود می آورد ـ نه افکار درست تر بلکه افکار بهتر. (ج) چیزهایی که همهی مردم یک شهر عادلانه و قابل ستایش (کالا) می دانند تا زمانی که آنها بر اعتقاد خود باقی هستند برای آنها همین طور است؛ اما اگر برخی از اعتقادات آنها خطرناک (پونرا) باشد، انسان خردمند به جای آنها عقاید دیگری را قرار می دهد که مفید (خرستا) می نمایند و هستند. بدین ترتیب، می توان گفت برخی انسانها خردمند تر برخی انسانها خردمند تر برخی انسانها خردمند تر برخی انسانها

در این جا به یک پارادوکس برمی خوریم: اعتقادات دو فرد می توانند به یک اندازه درست باشند، اما نمی توانند دارای ارزش برابر باشند، هر چند این اعتقادات مربوط به خوبی یا بدی یک چیز باشند. در مورد ادراکات حسی و مادی، لااقل درخصوص مثال افلاطون، مشکلی وجود ندارد. فرد بیمار لب به هر چیز می زند احساس نفرت می کند، و هر گاه پزشک ادراک معمولی او نسبت به غذای خوب را، به اصطلاح ما، به او باز گرداند، خوشحال خواهد شد یا، بنا به آنچه از طرف پروتاگوراس بیان داشتیم، پزشک سبب می شود که غذای نامطلوب مریض برای او مطلوب و لذیذ بنماید و درنتیجه مطلوب هم باشد. اما ارزش های اخلاقی، این گونه نیستند. اگر چیزی که اهالی یک شهر عادلانه و زیبا می دانند تا زمانی که آنها چنین فکر می کنند خوب و عادلانه باشد، چنین مردمی راضی به تغییر دیدگاه ها یا قوانین خود نخواهند شد و نیز می توان گفت ضرورتی برای تغییر آنها پیش نخواهد آمد. آن قوانین و اعتقادات، مانند روغن زیتون پروتاگوراس برای آن شهر خوب هستند،

اگرچه شاید برای شهرهای دیگر خوب نباشند. ولی به نظر می رسد این امکان هست که مردم آن شهر دانا نباشند، و عقاید آنها به جای خوب و مفید بودن، بی فایده و زیانبار باشد. پس چگونه ممکن است این باورها به نظر مردم آن شهر، عادلانه و زیبا (کالا) برسد و چنین هم باشد؟

پروتاگوراس درصدد است راه حلی برای مسئله ی داغ روز، یعنی رابطه ی میان امر قانونی و امر عادلانه، و قانون مدون و اخلاق، پیدا کند. اقوال رایج در آن زمان عبارت بودند از:

(۱) این دو بنا به تعریف یکی هستند، و یکی بودن آنها صِرفاً تحلیلی است. این قول خود دو صورت داشت: (الف) تصور دینی کهن، که ریشه در روزگاران قبیلهای داشت، و قوانین را دارای منشأ الهی می دانست و خطا را در آنها راه نمی داد و اطاعت از آنها را حتمی می پنداشت (همه ی قوانین بشری، از قانونی الهی نشأت گرفته اند»)؛ یا (ب) نقادی ای که مبتنی بر مساوی دانستن آن دو بود: اگر این تعریف را بپذیریم که وعدالت عبارت از مطابقت با قوانین است، پس، همان طور که آنتیفون گفته است، هر فردی می تواند آن را فقط تا حدودی مراعات کند که با منافع وی سازگار است، و موظف است آن را در مواردی که خلاف حقایق طبیعی است کنار بگذارد، مؤلد در مورد تساوی یونانیان و بیگانگان، و اشراف و عامه، و اغنیا و فقرا.

(۲) به تبع (ب)، وحدتِ عدالت و قانون مورد انکار قرار گرفت. «عادلاند» و «حق» ارزشهای اخلاقی هستند که نمی توان آنها را با احکام قانونِ مدوّن یکی دانست؛ زیرا قانون ممکن است غیر عادلانه باشد و نیز امر عادلانه در مواردی فراتر از حوزه ی تصویب قانونی است.

(۳) نظریدی پیمان اجتماعی که مورد اعتقاد سقراط بود و براساس آن هر چند ممکن است تشکیلات قانونی، در مورد خاصی، حکم غیر عادلانه ای صادر کند، شهروند باید آن را بپذیرد، زیرا معنای عضویت او در آن جامعه این است که به دلیل منافع قانونی فراوان شهروندی، قبول کرده است

كهاز قوانين شهر اطاعت كند.

جدلی بودن این بحث، و همچنین نگرشهای باز نسبت به آن، موجب بوخی ابهامات و اختلافات شد، که در اقوال پروتاگوراس منعکس است. به گفته ی او اگرچه قوانین «امور طبیعی» نیستند، تدوین و رعایت آنها برای بهای جامعه ضرورت دارد. یگانه نقش عدالت (دیکه) این است که «نظم سیاسی را ممکن سازد» (صفحه ی ۱۲۶ و بعد ج ۱۰ ترجمه ی فارسی). بنابراین، او با کسانی همسوست که امر عادلانه را همان امر قانونی می دانند. اما در اواسط قرن پنجم امکان نداشت یک متفکر از وجود قوانین بد غفلت بورزد، و به دنبال راه حلی بود تا آنها را توجیه هم بکند. اگر نتیجه ی این کار، است، به خاطر وضع مسئله در آن زمان است، که پروتاگوراس را به چنین روش نادرستی وا داشته است. بالاخره باید به خاطر داشت که این مسئله حتی امروزه نیز حل نشده است.

از آنجا که پروتاگوراس به این ادعا مشهور بود که «می تواند استدلال ضعیف تر را به صورت قوی تر در آورد»، اچ. گومپرتس (269 . ع. ۵. گ.) پیشنهاد کرده است که او می توانست برای حل مسئله ی فوق از این بیان استفاده کند، نه از کلمات «بدتر» و «بهتر» که افلاطون در دفاع از او به کار می گیرد و به چنین دور صریحی منجر می شود. آنها ماهیت مطلب را عوض نمی کنند، بلکه به ظهور آن، معیار عینی تری می بخشند. گومپرتس در

انمی توان انکار کرد که در این جایک دور منطقی هست... اگر احکام ارزشی برای افراد معتبر هستند، چگونه این حکم که دو دسته اعتقادات دارای ارزش نابرابر هستند، برای افراد دیگری غیر از کسی که آن را صادر می کند، می تواند اعتبار داشته باشد؟» (گومپرتس S. u. R. 269) همان طور که فون فریتس اعتبار داشته باشد؟» (گومپرتس Pritz (RE, XXIII, 917)، اگر نظریهی اخلاقی پروتاگوراس ناسازگار است و مقدمات اصلی آن متناقض هستند، اغلب پروتاگوراس ناسازگار است و مقدمات اصلی آن متناقض هستند، اغلب نسبی گرایان جدید هم در این ناسازگاری با او شریکند، کسانی که مثل او سعی می کنند نسبی گرایی خود را با نظریات و قواعد مدون برای رفتار بشر وفق دهند.

تبیین این پارادکس می گوید: «همه ی انسان ها درست فکر می کنند زیرا هر کدام یک بعد از حقیقت را، که مزاج او امکان می دهد، می بینند، اما مزاج ها (مثل سلامت و بیماری جسمائی) به دو دسته ی متعارف و غیر متعارف تقسیم می شوند، و پروتاگوراس کسی را که دارای متعارف ترین مزاج باشد دانا می شمارد. چنین فردی متعارف ترین، قوی ترین، و به ترین عقاید را دارد. نظریه ی او با اشتغال وی به سخنوری، سازگار است، و درواقع توجیه معرفت شناختی فن سخنوری است. سخنور باید بتواند از دو طرف یک دیدگاه، با توفیق برابر دفاع کند، اما سرانجام یکی را راه «قوی تر» دانسته بر دیگری ترجیح دهد. بر این منوال، معرفت شناس، ابتدا اثبات می کند که همه ی دیدگاه ها به یک اندازه درست هستند، زیرا هر کدام یک بعد حقیقت را ادراک می کنند، و سپس یکی را به عنوان دیدگاه «بهتر» برمی گزیند. به نظر پروتاگوراس، سخنور همان مرد داناست، زیرا طوری ترتیب یافته است که هر دو طرف را می بیند، در حالی که فرد معمولی فقط یک طرف را می بیند، در حالی که فرد معمولی فقط یک طرف را می بیند، در حالی که فرد معمولی فقط یک طرف را می بیند، در حالی که فرد معمولی فقط یک طرف را می بیند، در حالی که فرد معمولی فقط یک طرف را می بیند، در حالی که فرد معمولی فقط یک طرف را می بیند، در حالی که فرد معمولی فقط یک طرف را می بیند، در حالی که فرد معمولی فقط یک طرف را می بیند، در حالی که فرد معمولی فقط یک طرف را می بیند، در حالی که فرد معمولی فقط یک طرف را می بیند، در حالی که فرد معمولی فقط یک طرف را می بیند، در حالی که فرد معمولی فقط یک طرف را می بیند، در حالی که فرد معمولی فقط یک طرف را می بیند، در حالی که فرد معمولی فقط یک طرف را می بیند، در حالی که فرد معمولی فقط یک طرف را می بیند، در حالی که فرد معمولی فقط یک طرف را می بیند، در حالی که فرد معمولی فقط یک طرف را می بید کارد در حالی که فرد معمولی فقط یک طرف را می بیند در حالی که فرد معمولی فقط یک طرف را می بیند در حالی که فرد معمولی فقط یک طرف را می بی خور در می گوی بیند در حالی که فرد معمولی فقط یک طرف را می بیند در حالی که فرد معمولی فقط یک می بیند به خور در می گوی بی می خور در می گوی بیند در حالی که فرد می گوی بیند بی می کوی بیند در حالی که در در می شوی بیند بی می کوی بیند بی در می کوی بی کوی بی می کوی بی کوی بی کو

بنابراین مطابق این تفسیر، معیار پروتاگوراس کمّی است: تمامی دیدگاه ها به یک اندازه درست هستند، اما ارزش مساوی ندارند زیرا، براساس اینکه چه مقدار از واقعیت را دربر داشته باشند، نسبت به یکدیگر متعارف تر یا نامتعارف تر و بنابراین، قوی تر یا ضعیف تر هستند. این تبیین، جهات مثبتی دارد، اما، نقطه ضعف آن در اعتماد بر مفاهیم «متعارف» و «نامتعارف» نهفته است، زیرا همان طور که کورنفورد گفته است (۶۲۲, 73) مسالم تر sounder در نظر پروتاگوراس «به معنی «متعارف» نیست، زیرا در آن صورت، اکثریت به صورت میزان یا معیاری برای اقلیت در می آمد. » این مفهوم، فقط به معنی مفید یا مناسب است، یعنی اعتقادی که آثار بهتری را در آینده به وجود خواهد آورد؛ از نظر فردی، وقتی شاگرد سوفسطایی

۱. برای نقادی تفسیر گومپرتس از پروتاگوراس رک. ZN, 1357, n. 1.

تربیتهای لازم را دید، این آثار بر او هم بهتر خواهد بود و هم بهتر خواهد نمود. بنابراین او اعتقادات جدید خود را ترجیح خواهد داد. از نظر اجتماعی هم قوانین و سنتهای یک جامعه تا زمانی که مورد تأیید و تصویب آنهاست صحیح و قابل ستایش است، اما ممکن است سیاستمداری آنها را متقاعد سازد که قوانین و سنن دیگر برای آن جامعه فایدهی بیشتری دارد. (به این نکته در a ۱۷۲ تصریح شده است.) مثلاً مجازات اعدام تا زمانی که مورد قبول عامه باشد و امر قانونی تلقی می شود درست و بجاست. اگر این شرایط عوض شود، احتمالاً بر اثر اینکه ابتدا برخی متفکرین مترقی (به اصطلاح یونانی سوفیستای ) موفق می شوند به ترویج عقاید متفاوتی بهردازند؛ و (مطابق نظریهی مذکور) موفقیت آنها فقط در گرو این است که شهروندان را متقاعد سازند که این تغییر عملاً سودمند (خرستون) خواهد بود ـ مثلاً جرايم خشن كمتر مي شود نه بيشتر. در وراي استدلال آشفتهي فوق، این اعتقاد پروتاگوراس قرار دارد که دیکه [عدالت] برای بقای نظم اجتماعي به وجود آمده است، و بنابراين حفظ قوانين موجود، اگرچه بهترين قوانین نباشند، عادلانه و قابل ستایش است، زیرا سرپیچی از آنها، یا از بین بردن آنها، «پیوند دوستی و اتحاد» را که خود حیات ما بر آن وابسته است، می گسلد (پروتاگوراس ۴ ۲۲۲ c). تنها در صورتی که قوانین جدید به تصویب عموم رسیده و مراحل قانونی را طی کرده باشد، می توان از تغییر آن طرفی بست.<sup>۱</sup>

۱. مقابسه کنید با صفحه ی ۱۶۱ ج ۱۰ ترجمه ی فارسی. با مطرح کردن این موضوع به شیوه ای مستقل، امیدوارم مشکلی را که کول A. T. Cole احساس کرده و در ۲ افلاط ( داشته است برطرف کرده باشم، مشکلی کده موجب شد که او بگوید «دفاع افلاطون از پروتاگوراس» درواقع «یک دفاع نبوده بلکه دو دفاع بوده است»، که به ترتیب عبارتند از «مفهومی اصالت ذهنی که با اصل انسان معیاری مذکور در ۱۶۶ ط سازگار است و مفهومی شودگرایانه که زیاد سازگار نیست» ( ۱۹۲ گ ۱۱۵ گ ۱۱۵ و ۱۹۰ مخصوصاً من قبول ندارم که افلاطون نظریه ی ۵- ۱۶۷ را بد تفسیر کرده یا بد فهمیده باشد

(p. 116). ناسازگاری ۱۶۹ ما آن، سخن درستی نیست. تمام سخن افلاطون در آنجا این است که، به نظر پروتاگوراس، «برخی انسان ها در علم به اینکه چه چیزی بهتر یا بدتر است برتر از دیگرانند، و اینها، به گفته ی او، دانایاننده (ترجمه ی کورنفورد). او نمی گوید این داوران بهتر، سالم هستند و دیگران بیمارند. بلکه می گوید آنها پزشک (یا در حوزه های دیگر، کشاورز، یا سخنور، یا سوفسطایی) هستند.

## فصل دوم

سخنوری و فلسفه (نمود و بود، اعتقاد و معرفت، اقناع و اثبات)

#### ١. كليات

پیش از این (جلد دهم ترجمه ی فارسی، صفحات ۴۸ و بعد و ۹۷ و بعد)، اشارهای به سخنوری کردهایم، اما لازم است بررسی دقیق تری داشته باشیم. روشن است که ما در اینجا به بررسی آثار لوسیاس یا آندوکیدس Andocides یا سایر سخنوران آتنی نخواهیم پرداخت، با روش و سبک سخنوری هم کاری نداریم؛ اما نظریهای که پشتوانهی سخنوری یونانی است لوازم فلسفی ای دارد، که نه تنها سوفسطاییان ، بلکه خود افلاطون نیز لازم می دید آنها را دریابد. افلاطون حتی از فلسفه ی دیالکتیکی خود به عنوان قرار دادن سخنوری خوب به جای سخنوری بد یاد می کرد، و برخی ها گفته اند که فقط سخنوری، صفت مشخصه ی یک سوفسطایی است، اما همه ی سخنوری است، اما همه ی

۱. اینگونه مطالعات را می توان در آثاری مثل Norden, Attische Beredsamkeit ملاحظه و Norden, Antike Kunstprosa و Norden, Suppl. VII, 1039–1138 در 1138–1139 هجرد. نیز می توان از مقاله ی کرول Kroll در Scennedy The Art of Persuasion in و کتاب جی. کِبدی Greece نام برد.

۲. گوینده ی این سخن گومپرتس است در Sophistick u. Rhetorik این قول H. Mayer را اچ مایر H. Mayer انکار می کند، او به مخالفت های وندلاند Gött. Gel. Anz.(1913), no. 1 در

سوفسطاییان بزرگ در شاخه های قضایی، و سیاسی، و داستانی epideictic، به طور جدی به آن مشغول بودند، و آن را تعلیم می دادند، و کتاب هایی در مورد آن تنظیم و تألیف می کردند. افلاطون که سوفسطاییان را به خوبی شناخت، میان سخنوری و سوفسطایی گری، با مثال دقیقی فرق می گذارد، و نشان می دهد که چگونه وسخنوری و سوفسطایی گری در عین حال که با هم فرق دارند، چنان به هم نزدیکند که سخنوران و سوفسطاییان، که در یک حوزه و روی یک موضوع کار میکنند، خودشان هم گیج شدهاند، نه خودشان میدانند که چه نامی بر خود نهند و نه دیگران می توانند میان آنها فرق گذارند. این مطلب را باید در پرتو نظریهی خود او در مورد برتری علم، واقعیت و تعلیم بر عقیده، ظهور و اقناع بررسی کرد. همان طور که ورزش تن را سالم و مناسب نگه می دارد، قانونگذاری نیز به سلامت و بهبود جامعه می انجامد. اگر تن بیمار شود، دانش پزشکی آن را درمان می کند، و هنر مناسب با آن در جامعه، اجرای عادلت است. هر یک از این هنرها نوع بدلی هم دارند. آرایشگری با ورزش متناسب است که ظاهری سالم به فرد می بخشد؛ و سوفیستی با قانونگذاری تناسب دارد، که مدعی است جامعه را بهتر می سازد، اما فاقد دانش واقعی است. مشابه با پزشک، آشیز است که ادعا می کند به رژیم غذایی مناسب با بدن علم دارد، اما درواقع فقط لذت ذائقه را برمی انگیزد؛ و سخنوری هم مشابه اجرای حق است که هدف آن تملق به شنوندگان و ایجاد صورتِ ظاهری از عدالت است، نه واقعیت آن. پس می توان گفت سوفسطایی گری و سخنوری (تقریباً یک چیز ) هستند، و تفاوت آنها در این است که سوفسطایی گری به همان اندازه برتر است که هنر

. Lit. Zentralbl. (1913), sp. 681 ارجاع مي دهد.

۱. افلاطون، فایدروس Τὰ βιβλία τὰ περὶ τῆν τῶν λόγων: ٢۶۶ d ایدروس ۱ د. افلاطون، فایدروس ۲ (صفحه ۱۰ بیا به طور ساده τέχνης γεγραμμένα بیا دداشت ۱ ج ۱۰ ترجمه ی فارسی).

مورد تقلید آن؛ یعنی به همان اندازه که بهداشت برتر از درمان است، ۱

فن سخنوری به «هنر لو گوی» نیز مشهور بود، و معنای وسیم این کلمه (از سخن گفتن یا سخنرانی کردن گرفته تا استدلال، و عقل، و اندیشه) باعث می شد که از هنر مربوط به آن، برداشت های بسیار متفاوتی صورت گیرد. هدف افلاطون این بود که فن سخنوری را از دست خطابه گویان سطحی و محاجه جویان حرفهای خارج سازد و نشان دهد که، اگر آن را درست به کار برند و بر شناخت حقیقی مبتنی سازند، همپایهی فلسفه خواهد بود. این درسی است که از فایدروس می گیریم (مخصوصاً رک. ۲۷۸ b-d)؛ سقراط، در فایدون (۹۰ d و بعد)، بدی «دانش گریزی» ـ بیزاری از هر نوع لو گوی ـ را ناشی از فقدان تربیت شایسته در «هنر لو گوی» می داند. اگر شخص در این هنر تربیت مناسبی نبیند به هر سخنی که بشنود معتقد می شود، سپس به بطلان آن سخن پی می برد، و چندین بار که متوجه خطای خود شد، به جای اینکه ناپختگی خودش را متهم سازد، به خود لو گوی [استدلالها] بدبین می شود، و بدین ترتیب از مسیر معرفت و حقیقت دور می افتد. بدترین مخالفان کسانی هستند که استدلالهای متناقض (ἀντιλογικοί) اقامه می کنند و گمان می کنند که این عقیده ی آنها نشان دهنده ی اوج هوشمندی است که هیچ صحت و قطعیتی در هیچ سخن و استدلالی وجود ندارد، بلکه هر چیزی مانند یک جویبار جوشان همیشه در جریان و افت و خیز است و لحظهای آرام و قرار ندارد. احتمالاً نظر خاص افلاطون به پروتاگوراس و آنتی لو گیای اوست (صفحه ی ۴۳ و بعد و یادداشت ۱ ص ۴۴ ج ۱۱ ترجمه ی فارسی آن در همین کتاب)، اما خرده گیری آن متوجه همهی سخنوران و سوفسطاییان است، «افراد بی فرهنگی که در پی حکمت نیستند، بلکه هم

گرگیاس ۵۲۰ a ، ۴۶۵ c. مقایسه ی میان روح و جسم، و سخنوری و پزشکی یا داروها، همان طور که قبلاً دیدیم (صفحات ۱۷ و بعد) تازگی نداشته است. افلاطون آن پرورده است.

آنها مصروف غلبه بر حریف است» (۹۱۹)، کسانی که واقعاً خود را استادان «هنر لوگوی»، و بهترین آموزگاران آن قلمداد می کنند. ابه نظر افلاطون، و درواقع، سقراط استاد واقعی این فن بود. او آن را در مسیری غیر از مسیر سوفسطاییان به کار می بُرد، اما هر چند سقراط سخنور نبود، ولی اگر کریتیاس در غیر قانونی اعلام کردن تعلیم فن لوگوی مخصوصاً او را در نظر داشت ۲، زیاد هم راه ناصواب نبیموده بود. سقراط معتقد بود اگر کسی چیزی را بفهمد باید بتواند «لوگوسی برای آن بیان کند»، و مطالبهی تعریف از سوی وی برای این بود که ثابت کند که ذات شجاعت، عدالت یا هر چیز مورد بحث را فهمیده است؛ بدین ترتیب که تعریفی برای آن عرضه کند که همهی موارد را دربر گیرد. «به عقیده ی او کسانی که چیزی را می شناسند باید بتوانند آن را برای دیگران توضیح دهند» (کسنوفون، خاطرات، ۴، ۶، باید بتوانند آن را برای دیگران توضیح دهند» (کسنوفون، خاطرات، ۴، ۶، کار عبارت زیر که کسنوفون از زبان وی نقل می کند ویژه ی اوست (خاطرات، ۴، ۶) عبارت زیر که کسنوفون از زبان وی نقل می کند ویژه ی اوست (خاطرات، ۴، ۶، خوبی هم باشد):

آیا متوجه نشده ای که تمام چیزهای خوبی را که مطابق سنت یاد گرفته ایم، و به وسیله ی آنها به شیوه ی زندگی آگاه گشته ایم، از طریق سخن آموخته ایم، و هر درس خوب دیگری فقط از طریق سخن قابل تعلیم است، و بهترین آموزگاران، بیشترین استفاده را از سخن می برند و کسانی که عمیق ترین دانش را در مهم ترین موضوعات

۱. تیلور گفته است (۷.۶, 92, 98) که افلاطون دو مطلب را درباره ی آنتی لوگیکه antilogiké و جدل روشن می سازد: اولاً این فن ها در زمان سقراط رایج بوده و ناشی از فساد سفسطی او سستند، و ثانیاً ریشه ی آنها به مکتب الیایی برمی گردد.

۲. کسنوفون، خاطرات، ۲، ۲، ۳۱، گیگون (komm. z. erst. Buch 58) در واقعی بودن این جریان تردید می کند.

«اختراع» سخنوری را به دو فرد سیسیلی در نیمه ی اول قرن پنجم به نامهای کوراکس Corax و تیسیاس Tisias نسبت می دهند. اختراع در این جا معنی خاصی دارد، آیعنی ابداع توسل به احتمالات به جای حقایق، و منظم ساختن قواعد کاربرد آن، و به صورت رسالههای مکتوب درآوردن این قواعد. اگر کسی متهم به تعدی به دیگران شود هرگاه بتواند حقایقی را نشان دهد که دروغ بودن اتهام را مبرهن می سازند، نیازی به این فن نخواهد داشت؛ ولی اگر نتواند چنین کاری بکند باید به استدلال بر پایه ی احتمالات بهردازد. اگر او کوچک تر و ناتوان تر از طرف باشد باید بگوید: «به من نگاه کنید؛ آیا باور کردنی است که فردی مثل من با شخص بزرگ و نیرومندی چون او همآورد باشد؟ «اما اگر تنومند و پهلوان باشد، خواهد گفت: «آیا من چون او همآورد باشد؟ «اما اگر تنومند و پهلوان باشد، خواهد گفت: «آیا من استدلالها به عنوان نمونه ی از استدلالهای کوراکس و تیسیاس باقی استدلالها به عنوان نمونه ی جدید خوبی در ساندی تایمز ۲۱ مه ی ۱۹۶۷ گزارش مانده است. پلیس موتور سواری را متهم کرده بود که در محدوده ی حداکثر مشده است. پلیس موتور سواری را متهم کرده بود که در محدوده ی حداکثر شده است. پلیس موتور سواری را متهم کرده بود که در محدوده ی حداکثر

۱. مقایسه کنید با اشتنتسل در .RE, 2. Reihe, v. Halbb. 821 f. اشتنتسل تا آنجا پیش می رود که می گوید زبان، سرآغاز تعالیم سقراط است.

همان طور که لسکی می گوید (HGL, 350)، از زمان های هومری آرزوی فرد یونانی این بوده است که هم مرد عمل باشد و هم سخنگوی خوب (ایلیاد، ۹، ۴۴۳).

۳. ارسطو (فن خطابه ۱۹۵۷) آن را به کوراکس نسبت می دهد. افلاطون (فایدروس a-b) آن رابه صورت نسبتاً تحریف شده و تمسخرآمیزی به تیسیاس منسوب می دارد، که می گویند شاگرد وی [کوراکس] بوده است. نیز نگاه کنید به ارسطو، به نقل سیسرون در Brul. 12, 46 (احتمالاً از  $\Sigma uvay$   $\Sigma uvay$ 

سرعت سنج آنها ۸۰-۸۸ را ثبت کرده است. متهم در دفاع از خویش به سرعت سنج موتور استشهاد نمی کرده است. متهم در دفاع از خویش به سرعت سنج موتور استشهاد نمی کرد، بلکه می گفت ماشین پلیس چراغ چشمک زن آبی رنگ داشت، بنابراین من به آسانی می توانستم متوجه شوم که تحت تعقیب هستم، و «آیا من آن قدر ابله بودم که وقتی پلیس پشت سرم بود، بالای ۸۰ برانم؟ سخنوری از ابتدا می آموزد که مهم نیست واقعیت چه چیزی باشد، بلکه باید ظواهر را در نظر گرفت و در اقناع مردم کوشید (فایدروس ه ۲۶۷). سخنوری، «هنر لوگوس» است، که نه تنها سخن و است، که نه تنها سخن و است از نظر اعتبار، اقناع بهتر از زور است مسخنوری قبل از هر چیز افتاع است. از نظر اعتبار، اقناع بهتر از زور است مسخنوری قبل از هر چیز هنری دموکراتیک است، و، به صورت سیاسی یا قضایی، نمی تواند در جباریت درخششی داشته باشد. ارسطو متوجه شده است (به نقل سیسرون، رک، یادداشت ۳ صفحه ی قبل) که پیدایش آن در سیراکوز همزمان با اخراج جباران و بر قراری دموکراسی بوده است.

پس سوفسطاییان پیشگامان سخنوری نبودند، ولی بی تردید حاضر بودند از آن پیروی کنند و شرایط آن را فراهم سازند؛ از جمله اینکه آزادی شخصی را در سرتاسر یونان توسعه دهند. کم بین مکتب سیسیلی، که آن را، پس از کوراکس و تیسیاس، امپدوکلس و گرگیاس و پولوس ادامه دادند و هدف اصلی آنها نیکو سخن (εὐέπεια) گفتن بود، و مکتب

۱. نکتهای که دموکریتوس در پارهی ۱۸۱ به آن اشاره کرده است، و گرگیاس در دفاع از هنر خود، از آن جانبداری کرده است (افلاطون، فایدروس، ۵۸ a).

نباید تصور شود که چون می گویند گرگیاس در شفاعت سال ۴۲۷ به وسیله ی هنر خویش حیرت آتنیان برانگیخت، پس آنها با جدل و سخنوری حرفهای آشنا نبودهاند. آنها قبلاً به آن علاقمند بودند (Φιλόλογοι)، و آنچه آنها را به شگفتی واداشت سبک ناآشنا و مصنوع گرگیاس بود، که در آن هنگام، تازگی آن چنین اثری بخشید اما بعدها مردم به آن عادت کردند و بی رغبت گردیدند (دیودوروس، ۲۱، ۵۳).

موفسطاییان دیگری که در آتن جمع شدند، یعنی پروتاگوراس آبدرایی و پرودیکوس کئوسی و هیپیاس الیسی، می توان فرق گذاشت، دسته ی اخیر، علاوه بر اینکه به تعلیم و تربیت به معنی وسیع آن علاقمند بودند، بر استعمال صحیح زبان (ὀρθοέπεια، ὀρθότης ὀνομάτων) تأکید می ورزیدند و بدین ترتیب در حین پرداختن به خطابه های عمومی، مطالعه ی فلسفه و دستور زبان، معرفت شناسی و فرق میان کلمات مترادف را هم پیشه ی خود ساختند. (رک. بند ۱۶ این بخش.)

مبنای نظری اصلی خطابه همان چیزی بود که آن را از ابتدا ممتاز ساخته بود، و افلاطونِ مطلق گرا بیش از اندازه به آن حساسیت داشت، یعنی (همان طور که افلاطون در مورد تیسیاس و گرگیاس می گوید، فایدروس ۴۶۷): «آنها معتقد بودند احتمالات (یا نمود، یا ظهور، ٤ἰκότα) مهم تر از واقعیت و حقیقت است.» در توجیه آن باید گفت، به نظر سوفسطایی و سخنور، حقیقت و معرفت، فریبی بیش نیستند.

از آنجا که همه ی پژوهشهای انسان در محدوده ی عقیده صورت می گیرد، و در آن محدوده، امکان فریب هست، پس هر اقناعی (فلسفی، «علمی»، منطقی و غیره) نتیجه ی فصاحت و سخنوری است تا بصیرت عقلانی... اگر انسانها می دانستند ، بین فریب و حقیقت فرق زیادی می نهادند. گویی، ما فقط می توانیم میان استدلالهای موفق و ناموفق، یعنی قانع کننده و بی ثمر، فرق گذاریم. آ

ر گرگیاس، درست برعکس پارمنیدس، گفت هیچ چیز وجود ندارد (یا

۱. افلاطون از روی طنز شیوه های استدلالی را که خودش سفسطی و خدشه دار می داند از زبان پروتاگوراس مورد انتقاد قرار می دهد: اشما اصلاً دلیلی قانع کننده عرضه نمی کنید، بلکه بر احتمالات تکیه می کنید (تناینتوس ۱۶۲ وی کننده عرضه نمی کنید، بلکه بر احتمالات تکیه می کنید (تناینتوس 2. Versényi, Scor. Hum. 47 f.

واقعی نیست)، و اگر هم وجود داشت، ما نمی توانستیم به آن علم پیدا کنیم، و اگر می توانستیم به آن آگاهی یابیم، نمی توانستیم دانش خود را به دیگران منتقل کنیم. مبنای فلسفی او همان مبنای پروتاگوراس است: «هر چیزی برای هر کسی همان است که نمودار می شود.» آگرگیاس می گوید (پاره ی برای هر کسی همان است که نمودار می شود.» آگرگیاس می گوید (پاره ی برای ۳۵، ۱۱۵ دیلز \_ کرانتس): «اگر این امکان وجود داشت که از طریق سخن (لوگوی) حقیقتِ مربوط به واقعیت (لوگا) را برای شنوندگان خود معلوم و آشکار سازیم داوری های ما به صورت راحت و فقط به تبع سخنان ما صورت می گرفتند؛ ولی از آن جا که چنین نیست...»

لوگوس قدرت فوق العاده ای دارد، و از نظر ارزشی خنثی است. می تواند کارهای خوب زیادی انجام دهد، ترس و نفرت را از بین بَرَد و لذت و محبت را رواج دهد (گرگیاس، هلن، ۸، دیلز ـ کرانتس، ۱۱، ۲۹۰). لوگوس حتی در آن هنگام که فریب آمیز است، ممکن است فریبی عادلانه بوده، شخص فریفته را بهتر از پیش گرداند؛ به گونه ای که در توهمات تراژدی، که به نظر گرگیاس قالب منظوم سخنوری است ، صورت می گیرد.

۱. ظاهراً زیکینگ Sicking (Mnem.1964, 245) به گونهای دیگر فکر میکند؛ اما به آسانی نمی توان انکار کرد که اگر هیچ چیز وجود واقعی ندارد، یا امکان شناخت آن یا انتقال آن شناخت به دیگری وجود ندارد، در آن صورت ادراکات حسی و باورهای شخصی هر فرد فقط و فقط برای خود او معتبر خواهد بود. اینکه احتجاج گرگیاس فقط در برابر الیاییان انجام نگرفته است («نه فقط»، اینکه احتجاج گرگیاس فقط در برابر الیاییان انجام نگرفته است («نه فقط»، این امر sicking p. 232 این قید را حذف میکند) در این امر تغییری ایجاد نمی کند.

بارههای ۲۳، ۱۹۹۹ (۷۳ μέτρον) ۱۹۹۹). پس فریب، ممکن هست. گرگیاس در عین حال که حقیقت مطلق را انکار می کند، نمی گوید که مرگ دروغین بازیگر در صحنه ی نمایش با مرگ واقعی او یکی است. اما مرگ چیست؟ همان چیزی که ما آن را تصور می کنیم. در پالامدس گرگیاس جسارت خطابی قابل توجهی هست، آنجا که پالامدس در سخنرانی خود استدلالی را بر پایه ی احتمالات عرضه می کند، و در پایان (بند ۲۴) آن به مخاطبین خود اندرز می دهد: Τά τοῖς λόγοις μᾶλλον ἤ ταῖς

اما لو گوس به خودی خود فقط همنر اقناع» است، که اگر کسی در آن مهارت داشته باشد، هر کسی را که بخواهد می تواند قانع سازد: وقاضی را در دادگاه، نمایندگان را در مجلس شورا، مردم را در انجمن و هر دستهای از شهروندان را که در هر جایی که گرد آمده باشند» (افلاطون، گرگیاس، ۴۵۲ c.). گرگیاس مدعی بود که فقط همین هنر سخنوری را می آموزد، و نه چیزی ديگر. هر چند آن فن با حق و باطل مرتبط بود، او نمي گفت آرته [= فضيلت] تعلیم می دهد (منون ۹۵ c)، بلکه می گفت اگر شاگردان یک سخنور مهارت خود را برای مقاصد بدی به کار گیرند نباید او را سرزنش کرد، همان طور که اگر مربی بُکس بر پدر خود بشورد و او را بزند، نباید مربی را ملامت کرد. به نظر می رسد، سخنوری فقط با وسایط سر و کار دارد نه با مقاصد، ا تعلیم آن، بنا به شخصیت متعلمین، آثار متفاوتی داشته است. کسنوفون (آناباسیس ، ۲، ۶، ۴ و بعد) پروکسنوس بوئتیایی proxenus the Bocotian را با منون تسالي Meno the Thessalian مقايسه مي كند، كه اولي شهریدی گرگیاس را پرداخت کرد به خاطر اینکه او به بزرگی، شهرت و ثروت، علاقمند بود، «اما نمی خواست به صورت ناعادلانه بر آنها غلبه کند»، ولی دومی بی مبالاتی کرد (برخورد منون با گرگیاس از آثار افلاطون

<sup>.</sup> ἔργοις προσέχειν τὸν νοῦν

۱. گرگاس ۲۵۷ - ۲۵۶ و قتی سقراط اقامه ی دلیل می کند، گرگیاس، به صورت ارتجالی، می پذیرد که اگر شاگرد او حق و باطل را نشناخته باشند می تواند برایش بیاموزد (موضوعاتی که سقراط و افلاطون فلسفه ی زمان خود را در مورد آنها ناکافی می دانستند!)، اما و قتی سقراط به این نتیجه می رسد که سخنوری درواقع نمی تواند برای مقاصد باطل به کار رود، پیرمرد محترم [گرگیاس] مجاب می شود و شاگرد گستاخ او بحث را پی می گیرد. سرتاس بحث با گرگیاس پرتو بسیار باارزشی بر برداشتهای رایج از سخنوری می افکند، و هیچ نشانی از تمسخر در آن وجود ندارد. نیز در مورد اینکه او اقناع را بر تمام هنری های دیگر ترجیح می دهد رک. به فیلوس ۵ ۵۸؛ و درباره ی اینکه او مدعی تعلیم به شهری آت فضیلت] نیست نگاه کنید به صهر ۲۰۲ و بعد کتاب حاضر.

نیز معلوم می شود). اینکه همهی شاگردان سفراط مایهی آبرومندی او نشدند، علتی دیگر داشت.

## ۲. پروتاگوراس

ذهن گرایی پروتاگوراس را پیش از این در بحث نسبیت ارزشها توضیح دادیم، و رابطه ی تنگاتنگ آن با اشتغال او به تعلیم سخنوری روشن است. او به شاگردان خود می آموخت که شیء واحد را هم بستایند و هم نکوهش کنند، و بر اثر این ادعای خود انگشت نما بود که «می تواند استدلالهای ضعیف تر را به صورت قوی تر درآورد» (برای نمونه رک. ارسطو، خطابه، ضعیف تر را بعد)، و نیز دو کتاب در «استدلالهای متقابل» نوشت که

۱. نستله (ZN, 1358 n.) می گوید، منشأ فلسفه ی پروتاگوراس دانستن سخنوری، چیزی جز مصادره به مطلوب petitio principii نیست. این سخن، بسیار البته آن بیش از اندازه خام و نسنجیده است. شکاکیت و ذهنگراییای که او نماینده ی بارز آنها بود ریشه در تاریخ پیشین فلسفه داشت، به شرط اینکه آن را فقط بازتابی از فرض کلی مبنی بر وجود واقعیت ناشناخته ای در ورای پدیدارها یا حتی (در مورد الیابیان) انکار وجود آنها بدانیم (مقایسه کنید با صفحه ی ۴۱ و بعد کتاب حاضر). بهترین کار این است که از جزمیت بر روی علت و معلول بپرهیزیم و فقط بگوییم، همان طور که آزادی دموکراتیک آتن عملاً موجب رواج سخنوری گردید، وضعیت فلسفی آن زمان نیز مبنایی فراهم آورد که برای توجیه نظری آن مناسب بود؛ سوفسطایبان نامدار، که شأن آنها والاتر از عوام فریبی و ایراد خطابه های عامیانه بود، درصدد عرضه ی چنین توجیهی برآمدند.

بایستی از متون سخنوری به شمار آیند. او می گفت: «برای هر موضوعی دو استدلال متضاد وجود دارد» او سقراط در اتودموس [اوییدم] (۲۸۶ b-c) می گوید «پروتاگوراس و حتی اندیشمندان جلوتو از او» معتقدند که تناقض گویی محال است، و نتیجه می گیرد که به نظر آنها، امکان ندارد کسی سخنی نادرست بگوید. آرسطو می گوید (مابعدالطبیعه ، ۱۰۰۷b۱۸): کسانی که سخن پروتاگوراس را قبول دارند، بایستی این نظریه را نیز بپذیرند که «می توان درباره ی شیء واحد، سخنان متناقضی گفت که، به طور همزمان، هر دو درست باشند» و «می شود هر چیزی را بر هر موضوعی

اودوکسوس، به نقل .Steph. Byz (دیلز \_ کرانتس، Α۲۱؛ مقایسه کنید با اریستوفانس، ابرها، ۱۱۲ و بعد)، دیوگنس لائرتیوس، ۹، ۵۵ م ۵۵ م این صورت (Α'ντιλογιῶν ά β)، دیوگنس لائرتیوس، ۹، ۱۱، که آن را به این صورت نیز می توان ترجمه کرد: «از هر چیزی دو توجیه متقابل می توان عرضه کرد.»

۲. «اندیشمندان جلوتر» را لازم نیست در اینجا خیلی جدی بگیریم. نظر افلاطون عمدتاً متوجه هراکلیتوس و نظریهی وحدت اضداد اوست، که بی تردید بر دیدگاه های پروتاگوراس تأثیر داشته و خود، مرحله ی بدوی آنهابوده است. افلاطون نه تنها دوست داشت یای فلاسفهی پیشین را در میان کشد بلکه حتی شعرا را که، به اصطلاح، نیای نظریات فلسفی می دانست، از نظر دور نمی داشت. چنانکه، مثلاً در تناینتوس ۱۵۲ و کراتولوس ۴۰۲ b نظریهی سیلان هراکلیتوسی را به هومر برمی گرداند. نیز، با توجه به نمونه های مخالف فراوان افلاطوني، نمي توان گفت قصد .οἱ ἀμφί Π استثنا كردن خود پروتاگوراس بوده است. نظریهی عدم امکان تناقض گویی معمولاً براساس گواهی ارسطو (مابعدالطبیعه ، ۱۰۲۴b۳۲، جدل (طوبیقا)، ۱۰۴b۲۰) به آتنیس تنس نسبت داده می شود. این نظریه در دیوگنس لاثرتیوس (۹، ۵۳، مقایسه کنید با ۳، ۳۵) به آنتیس تنس نسبت داده می شود، ولی مؤلف، با استناد به افلاطون، می گوید ابتدا آن را پروتاگوراس مستدل ساخت. ارسطو يقيناً او را استثنا نمي كند، و از بيان افلاطون معلوم مي شود كه اين عقيده در محافل سوفیستی قرن پنجم کاملاً شایع بوده است. پاپیروسی از یک مؤلفِ متعلق به قرن چهارم ق. م.، آن را به پرودیکوس نسبت می دهد. شاید این نسبت، اشتباه بوده باشد، اما، پرودیکوس با هر دوی پروتاگوراس و آنتیس تنس آشنا بود (کسنوفون، مهمانی ، ۲، ۶۴). رک. به بیندر Binder و ليزنبورگس Liesenborghs در Mus. Helv. 1966.

البات کرد یا از آن نفی نمود.» اندکی بعد، در ۱۰۰۹۵۶ (پس از اشاره به انکار قانون تناقض) می گوید: «سخن پروتاگوراس با این عقیده همریشه است، و این دو نظریه یا هر دو صادقاند یا هر دو کاذب زیرا اگر همهی پدیدارها و اعتقادها حق باشند، هر چیزی باید در عین حال هم حق باشد و هم باطل، زیرا بسیاری از انسان ها دارای عقاید خلاف هم هستند.» ا

مبنای نظری تمامی سخنان فوق، نظریهای است که او کتاب دربارهی حقیقت را با آن آغاز می کند ۲، و پیش از این به مناسبت بحث نسبیت ارزشها آن را نقل کردیم (دیلز - کرانتس، پارهی ۱):

انسان معیار همه چیز است، هم معیار هستی چیزهایی که هستند، و هم معیار نیستی چیزهایی که نیستند. ۳

اونترشتاینر (۱۰ و ۶۰ ا ۲۰ ا ۶۰ ا ۶۰ او اچ. گومپرتس (۱۰ و ۶۰ ا ۳۰ ا ۲۰ ا ۱۰ اینجا استدلال کردهاند که عدم امکان تناقض گویی نظریهی خود پروتاگوراس نبوده است، زیرا ارسطو می گوید آن نتیجه ی سخنان اوست. نهایت چیزی که می توان گفت این است که سخنان ارسطو اثبات نمی کنند که این نظریهی پروتاگوراس است، و شواهد دیگر آن را کاملاً مبرهن می سازند. ولی این قید را باید افزود، که آنچه نمی توان برای آن نقیضی پیدا کرد باید حداقل برای یک نفر «پدیدار شود، یا مورد اعتقاد او واقع گردد.» پروتاگوراس نمی توانست این سخن ارسطو را بپذیرد که هر سخنی باید هم راست باشد و هم غلط سخن ارسطو را بپذیرد که هر سخنی باید هم راست باشد و هم غلط (۱۰۰۷۵۲۰)، زیرا بالاخره هیچ کس نمی گوید که انسان کشتی یا دیوار است.
 ۲. به شروع شدن کتاب او با این عبارت، هم افلاطون (۵۵۴ فراس کشتی یا دیوار است.

۳. دربارهی ترجمهی این پاره، رک. به ضمیمه، صفحات ۵۵ تا ۶۱.

ادامهی سخن نشان می دهد که منظور او عمدتاً انسان فردی بوده است، جز اینکه افلاطون پا را فراتر نهاده، آن را دیدگاهی مادی می داند که بر اساس آن هر جامعه ای به صورت قوانین آن جامعه تجسیم یافته است. (ر. ک. صفحهی ۲۳ کتاب حاضر.) این عبارت را، علاوه بر افلاطون و ارسطو، سکستوس نیز نقل کرده است، او هم آن را به صورت فردی می فهمد؛ بدین ترتیب که: «حقیقت امری نسبی است، زیرا هر چیزی برای هر کسی (۱۳۷۴) به هر صورت پدیدار گردد، یا پنداشته شود، برای او واقعیت، همان است.

پروتاگوراس کلمه ی داندازه (مترون) را احتمالاً برای این منظور برگزیده است که سخن خود را به صورت نکته دار درآورد، و هیچ دلیلی وجود ندارد که در صحت تفسیر آن به عنوان معیار (کریتریون)، یعنی شاخصِ داوری، از سوی افلاطون، و به تبع او سکستوس، تردید کنیم. ارسطو نیز، در ضمن یک نقادی، معنی آن را توضیح می دهد. او در پایان بحثی از مترون در مابعدالطبیعه (۱۰۵۳۵۳۱) (در تفسیر و توضیح عبارتی مشکل) می گوید: این کلمه علاوه بر معانی معمولی تر آن، بر علم و احساس نیز اطلاق می شود زیرا این دو، وسیله ی شناسایی اشیا هستند، به عنوان معیار مشخصی که ما را قادر می سازد اندازه، کمیت، وزن، ارزش و سایر خصوصیات اشیا را دریابیم. ولی این اطلاق نارواست، زیرا درست عکس معنی لفظ را از آن قصد می کند. علم و احساس ما میزان واقعیت نیستند، بلکه واقعیت است که باید مقدار و ارزش شناخت ما را بسنجد. علم

<sup>1.</sup>Sext. Match. 7. 60; cf. P. H. 1. 216 (DK, A 14).

۲. افلاطون، تثایتتوس ۱۷۸ b (و مقایسه کنید با κριτής، در ۲. ۱۶۰)؛
 ۳. H. 1, 216

۳. تمثیلی که او برای توضیح این مطلب به کار می برد زیاد خوشایند نیست بلکه تا حدودی چنانکه بونتیس Bonitz گفته است، «exemplum parum» تا حدودی چنانکه بونتیس feliciter adhibitum گفته است: می گوید سخن او مثل این است که ما گمان کنیم خودمان را می سنجیم در حالی که شخص دیگری ما را می سنجد و ما درازای خویش را از تعداد اطلاق زرع او به دست می آوریم.

نمی تواند به ماهیت چیزها تعین بخشد؛ بلکه باید خود را با طبیعت آنها که از پیش تعین یافته است تطبیق دهد تا به حقیقت دست پابد. او اضافه می کند، بنابراین وقتی پروتاگوراس می گوید انسان مقهاس همهی چیزهاست، و منظورش انسانی است که می داند یا احساس می کند، درواقع پاوه می گوید، اگر چه چیزی دقیق به نظر آید.

(ارسطو از دیدگاه خودش و از دیدگاه فلسفهی افلاطونی سخن می گوید، که براساس آن واقعیتی مستقل در ورای دانش و باورهای ما وجود دارد؛ و این برخلاف نظریهی پروتاگوراس است که مطابق آن، غیر از آنچه هر یک از ما احساس یا ادراک می کنیم، چیزی وجود ندارد. (از آنجا که این نظریه، ادراکات حسی را خطاناپذیر میداند، میتوانیم بر آنها نام علم بنهيم، تثايتتوس ، ۱۵۲ c.) احساسات و عقايد ما هستند كه حدود و طبيعت واقعیت را می سنجند یا متعین می کنند، و وجود واقعیت فقط در ارتباط با آنهاست و نسبت به هر کدام از ما متفاوت است. مخالفت ارسطو نشان می دهد که به نظر او دیدگاه پروتاگوراس، اصالت ذهن یا نسبی گرایی محض بوده است. آیا این برداشت صحیح است؟ در این مورد، دو نظر هست. مطابق مثالی که افلاطون می زند (تنایتتوس ۱۵۲ )، اگر باد برای من که آن را سرد احساس می کنم، سرد است، و برای تو که آن را گرم احساس می کنی، گرم است، آیا نتیجه این است که باد به خودی خود هم گرم است و هم سرد، و یا اینکه نه گرم است و نه سرد؟ به طور کلی آیا باید بگوییم (الف) که همدی صفاتی که انسان ها احساس می کنند در شیء مادی هست، ولی هر کسی برخی از آنها را ادراک می کند یا (ب) صفات محسوس به صورت مستقل در شیء وجود ندارند، بلکه وقتی آن شیء مورد ادراک قرار گرفت، برای ادراک کننده به وجود می آیند؟)

کورنفورد (۳۲، 34 ff.) طرفدار شق اول است: پروتاگوراس، به شیوه ی سنت ایونی، طرفدار «واقع گرایی خام عقل متعارف» بوده

است، ۱ آنها حواس را معتبر می دانستند، و اشیا به نظر آنها ترکیبی از تضادهای محسوس بود، برخلاف البائیان که اعتبار حواس و واقعیت تضادها را قبول نداشتند. همچنین او در قبول وحدت اضداد با هراکلیتوس همداستان بود و نظر دموکریتوس را قبول نداشت. (از اینکه عسل برای برخی شیرین می نماید و برای برخی تلخ، دموکریتوس نتیجه گرفت که آن نه شيرين است و نه تلخ، و هراكليتوس گفت «آن هم شيرين است و هم تلخ»، سكستوس، 63 ، P.II. 2, 63) به نظر كورنفورد، سكستوس طرفدار اين برداشت است، زیرا به نظر او (P. II. 1, 218) «لوگوی («یایههای»، کورنفورد) تمامی ظواهر، همان ماده است، به طوری که ماده، به خودی خود می تواند همهی جیزهایی باشد که برای همهی انسانها نمودار می شود.» نتیجه گیری او ابن است که به نظر پروتاگوراس اعیان حسی متضاد، مثل گرما و سرما، مستقل از هرگونه مدرکی وجود دارند، و «ذهنگرا» یا حتی «نسبی گرا» خواندن او گمراه کننده است. اما این استدلالها قوی نیستند. این نظریه که هیچ کس حق ندارد با دیگران مخالفت کند زیرا ادراکات حسی و عقاید هر کسی برای خود او صحیح است، رابطه ی زیادی با «اصالت واقع خام عقل متعارف» ندارد؛ با هراکلیتوس هم رابطهای ندارد؛ زیرا او اصرار

۱. فون فریتس (۱۰ RE, XLV. Hallb. 916) نیز می کوید سخن پروتاگوراس به معنی حس گرایی، یا نسبی گرایی، یا پدیدارگرایی، به معنی کامل آنها، نیست، بلکه منظور او بنا نهادن «Menschenverstandes فلسفه Menschenverstandes فلسفه ای سازگار با عقل سلبم» در برابر فلسفه الیائیان، و فلسفه هراکلیتوس، و سایر فلسفه ها بود، که خیلی دور از عقل متعارف communis opinio بودند. به نظر او این سخن از تثاینتوس فهمیده می شود: افلاطون می گوید، اگر نتایج منطقی سخن پروتاگوراس استخراج شود، به نسبی گرایی یا اصالت ذهن مطلق می رسیم، ولی توضیح می دهد که خود پروتاگوراس این استنتاج را انجام نداد (۵ ۱۶۶ و بعد). نیز مقایسه کنید با Cherniss, ACP, 369 و بعد). نیز مقایسه کنید با دو شود.

۲. بنابراین پروتاگوراس با فیلسوف معاصر خود، دیوگنس آپولونیایی Diogenes of Apollonia

داشت که انسانها از لوگوس پیروی کنند و آن را مشترک میان همه می دانست، و آنها را از این جهت مورد تحقیر قرار می داد که طوری زندگی می کنند که گویی هر کدام عقلی مختص به خویشنن دارد (پارهی ۲). زبان سکستوس کاملاً متعلق به عصر بعدی است به طوری که اصل بیان او در معرض تردید است، و نتیجهی او ـ «بنابراین به نظر پروتاگوراس، انسان ثابت مي كند كه معيار هر چيزي است كه وجود دارد» ـ از مقدماتش به دست نمی آید. برخلاف انکار او، اشیا مطابق تفسیر وی (یعنی، صفات) وجود دارند، (چنانکه کورنفورد می گوید) خواه کسی آنها را ادراک کند یا نه: عسل شیرین است، اگرچه کسی آن را نجشد. ارسطو می گوید پروتاگوراس قبول ندارد که جوهر یا مادهای دارای صفاتی باشد که مستقل از ادراک ما باشند. او وقتی نظریدی فیلسوفان مکتب مگارا Megarian را بررسی می کند که مي گويند چيزي به نام قوهي فعليت نيافته وجود ندارد، يعني وقتي كسي چیزی را ادراک نمی کند آن چیز نه گرم است، نه سرد، نه شیرین و نه دارای هیچ صفت محسوس دیگری، آن را با نظریهی پروتاگوراس یکی می داند.<sup>۱</sup> به نظر كورنفورد ديدگاه دوم، يعني اينكه صفات حسى، وجود مستقل ندارند، با «نظریدی اسرار» سازگار است (تئایئتوس ۱۵۲ و بعد) که همه مي دانند مورد اعتقاد يروتاگوراس نبوده است؛ ولي او سخن سكستوس را (P. II. 1, 218)، در طرفداری از دیدگاه اول، ناقص نقل می کند. سکستوس در جملهی قبلی می گوید پروتاگوراس به نظریهی «سیلان ماده» معتقد بوده است (τὴν ὕλην ῥευοτὴν εῖναι). این قول، بی تردید، متعلق به نظریهی اسرار است، و سکستوس با فراتر رفتن از خود نظریهی «انسان معیاری» و مستلزمات صریح آن، از اعتبار گواهی خود دربارهی دیدگاههای اصیل

<sup>1.</sup> مابعدالطبیعه، کتاب تنا، فصل ۲، مخصوصاً ۷-۲ a ۲-۷. لازم است به خاطر داشته باشیم که δύναμις، علاوه بر معنای ارسطویی آن یعنی قوه، به معنای صفاتی چون گرم یا شیرین یا سرخ نیز به وفور به کار می رفته است.

پروتاگوراس می کاهد.<sup>۱</sup>

می توان گفت پروتاگوراس پیرو ذهن گرایی افراطی ای بوده است که براساس آن هیچ واقعیتی مستقل، در ورای نمودها وجود ندارد، هیچ تفاوتی میان بود و نمود نیست، و هر یک از ما داور اعتقادات خویش است. آنچه بر من نمودار می شود برای من هست و هیچ کس نمی تواند بگوید شناختی که دیگری دارد باطل است. اگر چیزی را که من گرم احساس می کنم، تو سرد دیگری دارد باطل است. اگر چیزی را که من گرم احساس می کنم، تو سرد احساس می کنی، نمی توانیم درمورد آن بحث کنیم: آن چیز برای من گرم است و برای تو سرد. هیچ فیلسوف طبیعی نمی توانست تا این حد پیش رود، زیرا این سخن به منزلهی انکار خود مفهوم طبیعت است. دموکریتوس نیز گفت همهی ادراکاتِ حسی، ذهنی هستند، و گرم و سرد، و شیرین و تلخ، وجودی در طبیعت ندارند، ولی مبنای سخن او این بود که آنها را باید بر پایهی فعل و انفعالات میان ساختار اتمی بدنهای ما و ساختار اتمی شیء محسوس تبیین کرد. به نظر او طبیعتی ثابت یا واقعیتی وجود دارد که همان

دیدگاهی که کورنفورد در اینجا به پروتاگوراس نسبت می دهد ظاهراً شبیه دیدگاهی است که سقراط در کراتولوس (۳۸۶ d) از دیدگاه پروتاگوراس تمیز داده، به اتو دموس نسبت می دهد، یعنی «همه ی چیزها همواره و در آن واحد از همه ی خصایص به طور مساوی برخوردارند. πάντα πάσι πάντα , برخوردارند. δμοίως εΐ ναι ἄμα καὶ ἀεί

اگر بخواهیم برای دیدگاه پروتاگوراس اسمی بنهیم، این عنوان بهتر از اصالت حس یا اصالت پدیدار است، زیرا این نظر به همان اندازه تفکرات یا عقاید را شامل می شود که ادراکات حسی را؛ و به همان اندازه بر مفاهیم درست و غلط اطلاق می شود که بر محسوساتی چون گرم و سرد. نتیجه ای که در این جا در مورد ذهن گرایی پروتاگوراس گرفتیم با نتیجه گیری مقالهی لوی Ad. مورد ذهن گرایی پروتاگوراس گرفتیم با نتیجه گیری مقالهی لوی Levi در Philosophy, 1940 سازگار است، اگر چه بعد از این روشن خواهد شد که من با ادعای بَعدی او موافق نیستم، یعنی این که آن نظریه فقط مربوط به علم به طبیعت اشیا است و پروتاگوراس آن را به حوزه ی اخلاق سرایت نداده است. فرق میان من و او مبتنی بر تفسیر متفاوتی از سخنرانی پروتاگوراس در محاوره ی افلاطون به نام اوست.

اتمها و خلا است. ولي به نظر پروتاگوراس چنين چيزي وجود مدارد، و به همین دلیل دموکریتوس از او انتقاد کرد و گفت: مطابق نظریدی او دهیج چیز بیشتر از چیز دیگر، از وجود بهرهمند نیست.ه او پیشتاز مکس العمل انسان گرایانه در برابر فیلسوفان طبیعی بود، که تفکرات نظری ضد و نقیض آنها آوازهی بدی برایشان در میان انسان عملگرا، فراهم آورده بود -همانطور که گرگیاس مطرح کرد (صفحهی ۹۹ ج ۱۰ ترجمهی فارسی) هر یک از آنها مدعی بود که راز عالم را به دست آورده است، اما در واقع فقط نظریهای در مقابل نظریات دیگر عرضه داشته بود، که هیچ کدام معتبرتر از آن دیگری بود. او نیز، مثل همهی سوفسطاییان، با دیدگاه های آنها آشنا بود، \* اما از آنها روی گردانده و به تعلیم یک امر مهم پرداخته بود، یعنی اینکه چگونه به کارهای خود برسیم و به فعالیتهای سیاسی بپردازیم (افلاطون، پروتاگوراس ۳۱۹ a ۳۱۸). ۲ بنابراین، فایده ی چندانی در این بررسی وجود ندارد که او از کدام فیلسوفان پیروی مینمود و با کدام یک از آنها مخالفت می کرد، مخصوصاً با علم به اینکه از محتوای آثار او اطلاعات بسیار ناقصی داریم: آنها، همگی افکار انتقادی غیر عملی بودند، اگرچه مخالفت اصلی و مستقیم او بی تردید متوجه پارمنیدس بود که می گفت همهى ادراكات حسى و باورها را بايد باطل بدانيم و كنار بگذاريم.

ملاحظه کردیم که نسبی گرایی او حوزه ی اخلاق را نیز دربر می گرفت. اطلاعات ما فقط مربوط به جامعه است، ولی بی تردید، اگر کسی واقعاً معتقد است که دزدی خوب است، تا زمانی که او بر این اعتقاد خود باقی

2.Cf. Vlastos, Ph. P.ev. 1945, 591.

۱. دموکریتوس، پارهی ۱۵۶ (پلوتارک، بر ضد کولوتوس، ۱۱۰۹۵). μᾶλλον εἶναι τοῖον ἡ τοῖον τῶν πραγμάτων ἔκαστον, نیز به نظر میرسد، او در بیان اینکه نظریهی پروتاگوراس، خود ـ متناقض است بر افلاطون (تئاینتوس ۱۷۱۵) پیشی جسته است (دیلز ـ کرانتس، ۸۱۱۴).

است، دزدی برای او خوب است. اما، همان طور که شایسته است یزشک با داروهای خویش جهانِ شخص بیمار را عوض کند (تثایتتوس a ۱۶۷) تا چیزی را که برای او تلخ می نماید و هست، به صورت شیرین نمودار کند و موجود گرداند، به همین منوال شایسته است اکثر مردم، یا نمایندگان مورد نظر آنها، که دزدی برایشان هم بد مینماید و هم بد است، به وسیلهی هنر اقناع او را متأثر سازند تا دیدگاهش ـ که برای او حقیقت است ـ دگرگون شود. پیآمد منطقی ذهن گرایی پروتاگوراس، بینظمی اخلاقی و سیاسی است، ولی در ذهنیت او چنین چیزی وجود ندارد، بلکه این نظریهی دقیق، كه شاخص عصر خويش است، اخلاقيات و نظم اجتماعي را محفوظ می دارد؛ بدین ترتیب که اگر معیار حقیقت و خطا را کنار می نهد، به جای آن میزان عملی بهتر یا بدتر را قرار می دهد: «برخی از نمو دارها بهتر از برخی دیگر است، هر چند حقیقی تر از آن نیست: (تثایتتوس ۱۶۷b). بی تردید در این جا نظریهی معرفت شناختی ـ هستی شناختی ۱ ذهن گرایی کامل فرو مىريزد: نمود آنى، فرع بر معيار بالاترى است، كه همان غايت يا هدف طبیعتِ انسان و جامعه است. اما در عین حال نوع دیگری از نسبیت به وجود می آید: ۲ انسانها و جامعه ها تفاوت های فراوانی با هم دارند، و بنابراین نیازها و غایات آنها هم متفاوت است. چیزی که «برای همهی انسانها خوب» باشد، وجود ندارد. پروتاگوراس تشخیص موقعیت خاص و تجویز بهترین شیوه ی عمل برای هر فرد یا جامعهای را کار سوفسطایی می دانست؟ همان کاری که پزشک در مورد بیمار انجام می دهد. " اطمینان دادن به اینکه

ترکیبی که، هر چند ممکن است امروزه زشت و ناهنجار بنماید، این نکته را روشن میسازد که در اندیشهی یونانی معرفتشناسی و هستیشناسی ـ دانستن و بودن ـ را نباید از یکدیگر جدا ساخت.

۲. که در صفحه ی ۱۴ کتاب حاضر به عنوان نوع (الف) توصیف شد.

۳. رابطه ی سقراط و افلاطون با سونسطاییان دقیق است. معمولاً گفته می شود، در حالی که سونسطاییان پیرو اصالت تجربه بودند و می گفتند امکان ندارد

از فلان شیوه باید پیروی کرد، کار سخنور است. پروناگوراس هم سوفسطایی بود و هم سخنور، و هر دو را تعلیم می داد. احتمالاً صفای درونی خود وی مانع از آن بود که متوجه شود هنر او در دفاع از دو طرف هر خکمی، و قوی تر وانمود کردن جنبه های ضیعف هر استدلالی، شمشیری دو لبه در دست انسان های غیر مهذب است. سخنور میانه رو به وسایط خشنود بود و التفاتی به غایات نداشت. او جوانان را با این سخن مفتون می ساخت که اگر فقط در هنر اقناع استاد شوند، می توانند جهان را زیر پا بگذارند: این که اگر فقط در هنر اقناع استاد شوند، می توانند جهان را زیر پا بگذارند: این که آنها با آن جهان چه معامله ای بکنند به خودشان مربوط بود.

تعریف کلیای از «خوب» عرضه کنیم زیرا «خوب»، نسبت به افراد و جوامع مختلف و موقعیتهای آنها، فرق می کند، سقراط (و پس از وی افلاطون) تأکید می کردند که خوب کلی ای وجود دارد، که هر کس به آن علم داشته باشد در همه احوال، كار خوب انجام مىدهد. بدين ترتيب ارسطو (مانند افلاطون در منون) نشان می دهد که او بر تعریف کلی آرته [= فضیلت] اصرار میورزد در حالی که گرگیاس ترجیح میدهد تک تک فضایل را برشمارد (سیاست ۲۷ a ۲۲۰). اما در فایدروس «سخنور واقعی»، یعنی فیلسوفی که تربیت دیالکتیکی دیده است، [و نه سونسطایی ]، با یزشک ماهری مقایسه می شود که نه تنها به همهی معالجات علم دارد، بلکه می داند که کدام یک از آنها برای بیمار خاصی در چه زمانی و برای چه مدتی مناسب است ـ کسی که، ظاهراً، در سنت تجربي بهترين تعليمات پزشكي يونان آموزش ديده باشد. در مقابل چنین فردی، سخنور معمولی قرار دارد که «به علت بیاطلاعی از دیالکتیک نمی تواند طبیعت سخنوری را تعریف کند ۱:۹ او به کسی می ماند که با مطالعهی کتابی دربارهی داروهای قی آور یا مسهل، خود را پزشک می نامد، ولى نمى داند مصرف آنها در چه شرايطي مناسب است (فايدروس ٢۶٨ a-c، ۲۶۹ b). می توان گفت جست و جوی سقراطی برای به دست آوردن تعریف، و به تبع آن دیالکتیک افلاطونی «تألیف و تقسیم»، بیشتر همگامی با سوفسطاییان و سخنوران و پیشی جستن از آنهاست تا مخالفت با کار آنها. بالاخره، سقراط از تعلیمات آنها در فایدروس ۲۶۹ c به عنوان آموزش مقدماتی ضروری برای یادگیری سخنوری واقعی یاد کرده است، هر چند آن را، خود سخنوری کامل ندانسته است (τὰ πρὸ τῆς τέχνης ἀναγκαῖα). بعدما این مطالب را به صورتی دقیق بررسی خواهیم کرد. مخصوصاً رک. به ج ۱۲ ترجمهی فارسی، دیدگاه های فلسفی سقر اط، بند ۸.

ضميمه

پروتاگوراس، پارهی ۱، در دیلز ـ کرانتس: نکاتی چند در مورد ترجمه

سال هاست که بر سرِ ترجمه ی سه کلمه از این پاره، اختلاف نظر وجود دارد: χρήματα ، ώς ، ἄνθρωπος

.(Untersteiner, Sophs. 86 with nn.

معمولاً می گویند (ب) را گروته برای اولین بار پیشنهاد کرده است، اما من در کتاب او . Plato, II, 322 ff. الجاع می دهد) چنین تفسیری را نمی بینم. باید همهی آن قسمت را به طور کامل خواند ، ولی شاید و -328 را بتوان نقل کرد: «اما فعالیتهای ذهنی ممکن است متنوع باشد، هر فردی بهرهی خاصی از آن فعالیتها و نمودهای ناشی از آنها را داراست، که شناسایی های او هم بوط به آنهاست... ذهن هر انسانی، با موهبتهای و بژه وی خود... در عین حال، حد یا مقیاس است یا حد شناسایی های حوبشتن است. «(ایرانیک از گاتری است.) از سوی دیگر ت. گومپر تس آن را شکارا به معنی کلی می دانست ( گاتری است.) از سوی دیگر ت. گومپر تس آن را خروی نبوده است، بلکه نوع انسان به صورت یک کل مورد نظر بوده است. اگر تسلر ( ZN, 1357) این دیدگاه را درست توصیف کرده باشد که براساس اثن به نظر پورتاگوراس «چیزها در ضمن محدودیت هایی بر ما عرضه می شوند و آنها باید خود را براساس اقتضای طبیعت بشر، آشکار سازند»، در آن صورت هیچ مدرکی با آن سازگار نیست.

معتقدین به تفسیر (ج)، که اخیراً خیلی مورد توجه قرار گرفتهاند، عبارتند از: یوئل (5-Gesch. 703)، و اونترشتاینر (۴. 86 شده)، و کلاسن (6. 85 شده)، و کورنفورد (منتشر نشده)، کلاسن (7. 1959 شده 1959)، و کورنفورد (منتشر نشده)، برخی از طرفداران، این دیدگاه را با دیدگاه (الف) هماهنگ کردهاند: منظور پروتاگوراس انسان جزوی بوده است، اما این تمایز احتمالاً برای او آشکار نبوده است. این نظر کاملاً مقبول می نماید، مشروط بر اینکه نفی (ب)، اثبات شده باشد. اچ. گومپرتس، در استدلال خود بر اینکه پروتاگوراس تمایزی میان این دو وجود ندارد، میان این دو وجود ندارد، زیرا، اگر آنچه برای یک فرد نمودار می شود برای او هست، در آن صورت آن جیزی هم که برای همهی انسانها نمودار می شود برای همهی انسانها

هست. این سخن کاملاً درست است، به شرط اینکه پروتاگوراس معطد به وجود چیزی بوده باشد که برای همهی انسان ها به یک صورت نموهار شود. ولی آیا انکار چنین چیزی اساس تعلیمات او را تشکیل سی دهد ؟

حالا می توان برای روشن شدن مطلب به سخنان معفول مورخ ادبیات یونان، لسکی، توجه کرد، که در کتاب خود . Hist. Gr. Lil. p. عود 345 می گوید: «بی تردید منظور پروتاگوراس افراد بوده است. کسی که در آن تردید می کند یا باید برداشت افلاطون را غلط بدانه و یا او را دروغگو بخواند... حتی اگر مصمم باشیم که بر افلاطون اعتماد نکنیم، باز هم ناچاریم به مؤلفان دیگری (ارسطو، سکستوس) وقع نهیم که استعمال کلمه که کمه وسیله ی آنها نشان می دهد که آنها هم جمله را ناظر بر انسان فردی دانسته اند.»

«چه شیوه ای وجود خواهد داشت تا بدان طریق بو گناه چیره شویم؟ ه است، ایرانیک از اوست.) کالوگرو (ر.ک. 34. 90. n. 34. 90.) طرح ایرانیک از اوست.) کالوگرو (ر.ک. 34. 90. n. 34. 90.) این سوآل را غیر واقعی می داند، زیرا به نظر او نمی توان گفت پروتاگوراس به صورت آگاهانه به فرق میان وجود و ماهیت توجه داشته است. این سخن تاحدودی مثل این است که بگوییم، چون تفاوت های موجود در بین همه ی معانی κόλος نمی توانست در ذهن یک نویسنده ی قرن پنجمی به طور آگاهانه حضور داشته باشد، بنابراین وقتی هرودوت می گوید ἐλεξε آگاهانه حضور داشته باشد، بنابراین وقتی هرودوت می گوید داستان را درنظر گرفته است یا یکی دیگر از معانی ای که این کلمه می تواند داشته باشد: استدلال، عذر، سهم، تعریف یا معنی ای غیر از اینها. آنچه معنی را مشخص می کند، مناسبت مطلب است.

تردیدی نیست که کش می تواند به معنی «چگونه» باشد، اما این کلمه به جای آن آن به کار می رود. از آهنگ این پاره معلوم می شود که کش به معنی دوم به کار رفته است (مخصوصاً در عبارت منفی ἄστι و نیز معنی دوم به کار رفته است (مخصوصاً در عبارت منفی آن با پاره که توضیح رساله ی سوفسطایی بقراطی De arte, τῶν γε μὴ ἐόντων از آن افزود ۴، ۱۷) ۲ لِتره) را بر آن افزود ۴، ۱۷) که تو شمل ۲ (۲۱) ۴ لِتره) را بر آن افزود ۴، که که تو شمل ۲ (۲۱) که کندر آن یقیناً همان «که است.

در این قسمت، تا این جا فقط کلمه ی ش را مورد بحث قرار دادیم، اما کلمه ی در این قسمت، تا این جا فقط کلمه ی دادنی است. من، مانند دیگر پژوهشگران، تاکنون براساس این فرض، مشی کرده ام که اولین، اگر چه نه یگانه معنی ۱۵ و آن هنگام که بدون محمول به کار رود اوجود داشتن، است، اما سی. اچ. کان C. H. Kahn اصرار دارد که معنی اصلی آن اوجود داشتن، داشتن، نیست بلکه ایجنین بودن، یا ابه جا بودن، یا «درست بودن» است. به نظر وی این معنی با تفسیر افلاطون از پاره سازگار است: «هر چیزی

هرگونه که بر من نمودار می شود، برای من همان گونه است، و همین طور. واگر ما اطلاق کلی einai را بفهمیم، تفسیر افلاطون کاملاً طبیعی و معقول خواهد شد... این لفظ برای اثبات کلی یک مطلب، یعنی «چیزی که هست» یا «چیزی که بجاست» به کار می رود. پس اطلاق وجودی آن برای یک حکم اثباتی مثل «اتم ها و خلا هستند»، مورد خاصی از بیان واقعی کلی است که پروتاگوراس از عبارت hōs esti قصد کرده است. اگر انسان مقیاس همهی چیزهاست، «که چنین هستند یا چنین نیستند»، پس او به همان گونه معیار چیزهاست، «که چنین هستند یا چنین نیستند»، پس او به همان گونه معیار کنید به مقالهی او در است. نگاه کنید به مقالهی او در اوشن خواهد شد که من با سخن او در صفحهی صفحهی کاملاً موافق نیستم که می گوید پروتاگوراس، «فیلسوفی است دارای عقل متعارف».

۳ـ χρῆμα: این واژه کاربرد بسیار گستردهای دارد، و دارای معانی بسیار متنوعی است، از الهام و و حی تا پول (در هرودوت، ۳، ۳۸، ۳ به همین صورت مفرد به کار رفته است، اگر چه عموماً به صورت جمع استعمال می شود). اخیراً بر رابطه ی ریشه شناختی آن با χρῆσθου تأکید کردهاند و آن را به معنی کلی «چیزی که کسی به کار می برد»، و بنابراین رابطه ی نزدیکی با انسان دارد، درآوردهاند (Nestle, VMzuL, 271). اونتر شتاینر (,79) آن را به معنی «همه چیزهایی» می داند «که نام عمل یا تجربه را می توان بر آن نهاد،» وی معانی ممکن کلمه را مورد بررسی قرار می دهد، اما کار او بسیار ناقص است. (درباره ی تفسیر اونتر شتاینر از کل این پاره، داوری هولند بسیار ناقص است. (درباره ی تفسیر اونتر شتاینر از کل این پاره، داوری هولند بسیار ناقص است. (درباره ی تفسیر اونتر شتاینر از کل این پاره، داوری هولند همه به آسانی در LSJ یافته می شود) در بررسی او اشاره نشده است.) به معانی زیر (که همه به آسانی در LSJ یافته می شود) در بررسی او اشاره نشده است.

۱. کاربرد  $\varepsilon \tilde{\iota} \, v \propto \varepsilon \tilde{\iota} \, v \propto \pi \rho \tilde{\alpha} \gamma \mu \propto \varepsilon \tilde{\iota} \, v \sim \varepsilon \tilde$ 

- (الف) در حالت جمع هر چیزی که برای انسان خوب یا مفید باشد. رک. کسنوفون، اوکونومیکوس ، ۱، ۸-۷، عبارتی که قوی ترین پشتیبان نظریهی نستله است، اگر چه خود وی در این رابطه اشاره ای به آن نکرده است. در هر حال این معنی، فقط یکی از معانی متعدد کلمه، و ظاهراً مختص به حالت جمع است.
- (ب) مواردی که امکان حذف آن هست: κρῆμα (ب) مواردی که امکان حذف آن هست: πικρόν τι χρῆμα (برودوت، ۸، ۱۶، ۲) πικρόν (( τ. ۱۶، ۸، ۱۶، ۱۶) ( هرودوت، ۸، ۱۶، ۲) وحشتناک یافتند، (هرودوت، ۸، ۱۶، ۲) و به نظر من غیر قابل قبول می آید، (افلاطون، گرگیاس Κρῆμα λεύσσω (آیسخولوس، ۲ί χρῆμα λεύσσω) و جاهای دیگر)؛ در اوریپید، آلکستیس، ۱۱، ۱۹ و جاهای دیگر)؛ در اوریپید، آلکستیس، ۱۱، ۱۹ و جاهای دیگر)؛ در اوریپید، آلکستیس، ۱۱، ۱۹ معنی «چرا؟، «برای چه؟» است.
- (ج) به صورت زاید: νὸς μέγα χρῆμα (هرودوت، ۱، گراز بزرگی» (هرودوت، ۱، ۴۶ (ج) به صورت زاید: λιπαρὸν τὸ χρῆμα τῆς πόλεωςς (۱، ۴۶ τὸ χρῆμα τῶν)؛ و به صورت مکرر: Χρῆμα τῶν)؛ و به صورت مکرر: νυκτῶν ὄσον (آریستوفانس، ابرها، ۲).
- (ه) مواردی که آن را فقط به «چیز» می توان ترجمه کرد: κοῦφον مواردی که آن را فقط به «چیز» می توان ترجمه کرد: κοῦφον χρῦμα ποιητής ἐστιν καὶ πτηνὸν καὶ ἱερόν سکبار و سکبال، و چیزی است مقدس» (افلاطون، ایون ۵۳۵ ه ۵۳۵). افلاطون در توضیح جمله ی پروتاگوراس (کراتولوس ۳۸۶ و ۳۸۵) آن را با

πρᾶγμα یکی میگیرد، کلمهای که مثل کلمهی مورد بحث ما از مبدأ اشتقاق خود بیگانه گشته و فقط به معنی «چیز موجود» به کار برده شده است.

(و) عدد، مقدار: χρῦμα πολλὸν τι χρυσὸν، تعداد زبادی کشتی، (و) عدد، مقدار: χρῆμα πολλὸν νεῶν(۴،۴۳،۶)، «مقدار زیادی طلاه (همان، (۵،۱۳۰،۳)).

بی تردید χρῆμα را در همه ی این موارد می توان دارای نوعی رابطه با انسان دانست (چه چيزي که ما از وجود آن آگاهي داريم اين رابطه را ندارد؟)، اما خیالبافی است که بگوییم منظور پروتاگوراس این رابطه بوده است، و می توان گفت هیچ کلمهای به اندازهی «چیز thing» منظور او را نمی رساند. در اینکه «جیزها»، گرما و سرما، عدالت و ظلم را نیز شامل می شوند، تردیدی نیست، اما پروتاگوراس (c ۳۳۰ و d) نشان می دهد که یونانیان اینها را نیز چیزهای موجود (πράγματα) تلقی می کردند. χρῆματα برای پروتاگوراس همان چیزهایی هستند که برای متفکر معاصر او، آناکساگوراس، بودند: یعنی آنها هم «اضداد» را شامل میشدند و هم چیزهای انضمامی را. لازم نیست دستهی اخیر را براساس این استدلال کنار بگذاریم که انسان نمی تواند مقیاس وجود درخت و سنگ واقع شود (کاری که نستله انجام داده است، ۷ MzuL, 271): بنا به فلسفه ی دوجود، ادراک شدن است esse est percipi چنین کاری از انسان ساخته است. اما زیاد لازم نیست از این شیوه ی تفکر پیروی کنیم، زیرا همه ی مثال هایی که افلاطون و ارسطو زدهاند از کیفیات یا صفات هستند. و پروتاگوراس، که معلم سیاست و اخلاق و سخنوری بود، فقط با این امور می توانست سر و کار داشته باشد.

## ۳.گرگیاس

گرگیاس ابتدا آموزگار سخنوری بود؛ او در به کار بردن استدلال های مبتنی بر احتمالات با همشهری خود تیسیاس همداستان بود. او کتابهای تعلیمی این هنر را نوشت (صفحه ی ۸۹ یادداشت ۱ ج ۱۰ ترجمه فارسی)، که یحتمل عمدتاً سخنرانی های الگویی بوده است که شاگردان حفظ می کردند، زیرا ارسطو (مغالطات سونیستی، ۱۸۳۵۳۶) می گوید: «روش او در تعلیم، چنین بوده است. نمونه های زنده ی این کتاب ها، چلن و پالامدس (پاره های ۱۱ و ۱۱۵) هستند، و هلن را به حق با وصف ومقالهای پالامدس (پاره های ۱۱ و ۱۱۵) هستند، و هلن را به حق با وصف ومقالهای

۱. افلاطون، فایدروس ه ۲۶۷. لسکی (HGL, 351) می گوید تیسیاس «یقیناً در سفر گرگیاس به آنن به جهت شفاعت برای مردم لئونتینی «همراه او بوده است.» شاید چنین باشد، اما یگانه مدرک او سخن تأیید نشدهای در کتاب راهنمای پائوسانیاس است که در قرون دوم میلادی برای کسانی که در یونان مسافرت می کنند نوشته است (۹، ۱۷، ۵). رک. ۸، ۱۷۵. المالی بوده و در دههی ۴۸۰-۴۹۰ گرگیاس و تیسیاس بایستی دقیقاً معاصرِ هم بوده و در دههی ۴۹۰-۴۹۰ متولد شده باشند.

۲. در مورد ویژگی و اصالت این دو سخنرانی رک. Dobbson, Orators, 17. در مورد ویژگی و اصالت این دو سخنرانی رک. Schmid, این دو به این دو به این دو اصالت این دو اصالت این دو اصالت این دو اصالت این دیگری که در .n. منابع دیگری که در .n. 2

در ماهیت و قدرت لوگوس به توصیف کردهاند (۱۹۳۰ متله است، و (44)، که در آن اثبات میکند که وسخن، فرمانروایی مستبد است، و (همانطور که گرگیاس بارها میگفت، افلاطون، فیلبوس ۵۸ ۵-۵۸): «هنر اقناع، عالی ترین و بهترین هنرهاست، زیرا همه چیز را با تسلیم ارادی، برده ی خویش می سازد، نه با اعمال قدرت به قدرت سخن، چنان مقاومت ناپذیر است که اگر هلن با رضایت خود تسلیم روابط نامشروع شد، چنان است که گریی با زور به این کار وادار شده است. لوازم معرفت شناختی این نظر به را قبلاً بررسی کردیم (صفحات ۹۷ و بعد ج ۱۰ ترجمه ی فارسی)، و حالا باید به مطالب اثر دشوار او، یعنی رسالدی درداره ی ناموجود، یا درماره ی طبعت بهردازیم. الیائیان، با تعریف ابتدایی خویش از لفظ موجود» به عنوان چیزی واحد و ثابت و بی زمان، مردان عمل گرایی چون پروتاگوراس را به قطب مخالف خود کشانده بودند، یعنی به ذهن گرایی یی

<sup>2</sup> در p. 99 کتاب اونترشتاینر آمده است. امروزه عموماً آن دو را اصیل می دانند. درباره ی تاریخ نگارش آنها رک. به کالوگرو در .JHS, 1957, 1, p 16 و بادداشت 23 همان صفحه. اي. ماس E. Maass تاريخ بالامدس را قبل از ۴۱۱ می داند (Hermes, 1887, 576). پرئوس Prcuss می گوید هلن در ۴۱۴، بین زنان تروایی و هلن اوریبید نوشته شده است (.Ple Eur. 11el Leipzig, 1911) و فولنتس أن را قبل از زنان تروايي مي داند (Leipzig, 1911) G e s1920, 166). جای تعجب نیست که سخنان هلن در زنان تروایی (۶۵-۹۱۴) تا حدودی متأثر از سخنانی است که گرگیاس در همین زمینه از زبان او نقل می کند. در نمایشنامهی اوریپید، هلن ناگهان به هکوبا می تازد و او رامقصر گرفتاری های خود می داند زیرا پاریس را او زاده است (!)، و تا آنجا بیش می رود که آفرودیت را نکوهش می کند. همخوانان به هکوبا متوسل می شوند تا πειθώ این «زن شرور را که نمی داند چگونه سخن گوید، ابطال کنند. خود گرگیاس هلنا را παίγνιον مینامد، که بهترین تفسير آن احتمالاً از آن ورسني است (.) Socr. Hum. 43 f.): بي ترديد بيان آن را نباید به طور جدی برای هدف ظاهری آن دانست (برای گرگیاس مهم نیست که هلن شخصیتی مقبول است یا مطرود)، بلکه او آن را برای عرضهی دیدگاه های خود در مورد λόγοs و πειθώ ایراد کرده است.

که هرگونه موجود به معنای الیایی را انکار می کرد. افلاطون، که معطد بود هر تبیینی از پدیدارها بایستی موجودی ثابت و ازلی را در ورای انها در نظر بگیرد، سوفسطاییان را «که در تاریکی ناموجود بناه گرفتهاند» در برابر فیلسوفان قرار می دهد، کسانی که «مشغول تحقیق در طبیعت موجود هستند» (سوفسطایی ۲۵۴a). همان طور که ارسطو گفته است (مابعد الطبیعه، ۱۰۲۶b ۱۴)، منظور او این است که سوفسطاییان فقط موجود عرضی را در مقابل موجود جوهری قبول می کردند، یعنی موجود مشروط و نسبی را در برابر موجود مستقل و مطلق. وقتى پارمنيدس استدلال متقابل خود را به صورتی خام انجام می داد امکان این گونه تمایزهای مفید فراهم نبود، و فقط افلاطون و ارسطو بودند که این تمایزها را به وجود آوردند. بی تردید چیزی که در جمله ی پروتاگوراس «آنچه بر من نمودار می شود و برای من هست» به صفت هستی متصف می شود، از وجود به معنی الیایی یا افلاطونی بهرهای ندارد (زیرا چیزی را که آنها «موجود» مینامند، هرگز به حواس نمی توان ادراک کرد)، و گرگیاس با چیزی مخالفت نموده که کسی آن را نگفته است، و با این سخن جسورانهی خویش که «هیچ چیز وجود ندارد»، نظر الیاییان را تقویت کرده است نه تضعیف.

خود رساله در دست نیست، اما دو تفسیر او میخواست سه چیز را اثبات کند: (الف) چیزی وجود ندارد، (ب) اگر هم چیزی وجود داشته باشد

۱. سکستوس، بر ضد دانشوران، ۲۰، ۶۰ و بعد، ملیسوس، کسنوفانس و گرگیاس، ۹۸۰ b۲۱ تا ۹۷۹a۱۱ هر دو تفسیر به صورت ترجمه شده به زبان ایتالیایی در اونترشتاینر . Sof. II, 36 ff. یافته می شوند، و سکستوس در دیلز ـ کرانتس، اونترشتاینر . Sof. II, 36 ff. یافته می شوند، و سکستوس در دیلز ـ کرانتس، گرگیاس، پاره ی T. برای داوری موجز درباره ی رابطه ی میان آن دو، و ارجاع به برخی از مباحث فراوان پیشین رک. SickingMnem. 1964, 227 ff. یوکر یا Untersteiner, Sophs. 96 f. SickingMnem. 1964, 227 ff. بروکر SickingMnem. این دهد که وقتی SickingMnem. این دهد که وقتی SickingMnem. این دهد که وقتی مستقل، از دست می دهد.

انسان نمی تواند آن را ادراک کند، (ج) اگر هم کسی بتواند آن را ادراک کند، نمی تواند ادراک خود را به دیگران منتقل سازد. مباحث فراوانی صورت گرفته است که آیا گرگیاس قصد طنز و تمسخر داشته است، یا واقعاً بحث فلسفی جدی انجام داده است، ابرخی از براهین آن به دست ما رسیده است، یکی در کتاب کوچکی است که به ارسطو منسوب است، به نام دربارهی ملیسوس، کسنوفانس و گرگیاس (= MXG) و دیگری در سکستوس. آن دو همیشه با هم سازگار نیستند، و این قسمت در MXG، دارای بریدگیها و افتادگی هاست، اما از بینابین آن دو، برداشت خوبی از استدلالی که گرگیاس اقامه کرده است به دست می آید. ولی اشتباه است که بگوییم تقلید و تمسخر نمی تواند با قصد جدی سازگار باشد. هدف گرگیاس منفی بود، اما غیر جدی نبود. اثبات بطلان منطق الیایی، و مخصوصاً منطق پارمنیدسی، (بطلان استدلال از خود «آن هست» و «آن نیست») هم برای عقل متعارف حایز نهایت اهمیت است و هم برای نظریهی سخنوری. گرگیاس نمي خواست وجود همه چيز را،البته وجودي كه انسان متعارف در نظر دارد، انکار کند؛ هدف او این بود که نشان دهد با آن نوع استدلالهایی که پارمنیدس به کار برده است، به همان آسانی می توان «آن نیست» را اثبات کرد که «آن هست» را. واژگونه کردن استدلالهای پارمنیدس یقیناً جالب است، و یکی از توصیه های او به شاگردانش را به خاطر می آورد: «خراب کردن

۱. برای آشنایی با این مباحث رک. به Kerferd, کرینگ با این مباحث رکی با این مباحث رکی کرینگ با Phronesis, 1955, 3, n. 1, Sicking, Mnem. 1964, 225-7. به حق می گوید «به هیچ وجه قرینهی مشخصی وجود ندارد تا از روی آن داوری کنیم که آیا او این سخنان را به جد گفته است یا به هزل »؛ و کالوگرو در با الله کنیم که آیا او این سخنان را به جد گفته است یا به هزل »؛ و کالوگرو در با الله با

جدیت خصم با خندهی بلند، و خندهی او با جدیت (پارهی ۱۷).

خود عنوان کتاب، برای تقلیدی دانستن آن کالی است. سیمپلیکیوس، که اولین منبع شناخت ما به کتابهای هارمنهدس و ملیسوس است، می گوید آن دو، کتاب خود را ددرباره ی طبیعت، نامیدند، و ملیسوس دربارهی طبیعت یا چیزی که هسته (نفسهر دربارهی آسمان) ۵۵۹، ۵۵۷). با توجه به موضوع کتاب پارمنیدس، به خوبی می توان گفت که عنوان کامل کتاب او نیز همین بوده است. نام «دربارهی طبیعت» به آثار اکثر فیلسوفان طبیعی پیش از سقراطی، یا توسط خودشان و یا از سوی معاصران آنها، نهاده می شد، و گرگیاس با گفتن اینکه «چیزی وجود ندارد»، فرضیهای را که زیربنای تمامی نظامهای آنها بود، انکار می کرد، یعنی این فرضیه را که در ورای پدیدارهای متغیر و در حال «شدن»، یا نمودارها، جوهر یا جواهری وجود دارد، که طبیعت اشیا است، از نامتناهی آناکسیمندر گرفته تا هوای آناکسیمنس، و «اصول» چهارگانهی امیدکلس، و اتمهای دموکریتوس. براساس نظریهی گرگیاس تمام «طبیعتهای» پایدار رخت برمی بندند؛ اما ظاهر استدلالهای او نشان میدهد که لبهی تیز آنها مخصوصاً متوجه پارمنیدس و پیروان اوست، و نشان می دهد که بر پایهی استدلال خود آنها به همان آسانی می توان نقیض X را اثبات کرد که خود  $^{\lambda}$ را $^{\lambda}$ 

این سخن دست کم در مورد قسمت اول رساله، که اثبات می کند هیچ چیز نیست، صادق است؛ از خلاصه های موجود، معلوم می شود که این قسمت طولانی ترین و مهم ترین بخش رساله بوده است. کرفرد (همان، ۱۵) می گوید نمی توان گفت گرگیاس می توانست استدلال خود را به شیوه ی مشخصی پیش برد، زیرا پس از آنکه «اصل مسلم قاطعی» را بیان می کند آن را انکار می کند و بر ضدش سخن می گوید: یک استدلال، مبتنی بر امتناع این قول است که آنچه هست موجود نمی شود، اما استدلال بعدی با این عبارت شروع می شود که و نه آنچه هست موجود می شود، زیرا ...»، و به مستدل ساختن آن می پر دازد. اما آن «اصل مسلم قاطع» از پارمنیدس است، و تقلید تمسخری می پر دازد. اما آن «اصل مسلم قاطع» از پارمنیدس است، و تقلید تمسخری

یک شاهد [بر این امر] داریم که، اگر فقط به دلیل معاصر بودن او هم باشد، نمی توان آن را نادیده گرفت، اگرچه درباره ی اهمیت توصیفهای انتقادی او از کتاب درباره ی ناموجود اظهار نظرهای متفاوتی صورت گرفته است. یعنی ایسو کراتس، که با وجود اینکه خیلی جوان تر از گرگیاس است، تا حدود بیست سالگی شاگرد او بوده است (Münscher, RE, IX, 2152). او در آغاز کتاب خود، هلن، از همه ی تناقض فروشان و مجادله جویان انتقاد می کند. آنها حتی اصالت هم ندارند، زیرا پروتاگوراس و دیگر صوفسطایهان زمان او می توانستند این کار را به صورت بهتری انجام دهند.

چه کسی می توانست بر گرگیاس پیش گیرد، کسی که با جسارت تمام گفت هیچ چیز وجود ندارد، یا بر زنون که سعی کرد نشان دهد که چیزهای واحد می توانند هم ممکن باشند و هم ممتنع، یا بر ملیسوس که با وجود کثرت بی شمار اشیا سعی کرد ثابت کند که همه چیز یکی است؟ آنچه آنها اثبات کردند این بود که به آسانی می توان بر هر امر دلخواهی استدلال دروغین جعل کرد.

در آنتی دوسیس (۹-۲۶۸) نیز انتقادهای مشابهی از «سوفسطاییان گذشته» به عمل می آورد، که از میان آنها یکی گفته است چیزهای بیشماری وجود دارد، امپدولکس چهار چیز را اصل دانسته است (که دو مورد از آنها مهر و کین است)، ایون فقط سه چیز را اصیل دانسته، آلکماثون دو چیز را، پارمنیدس و ملیسوس یک چیز را، و گرگیاس هیچ کدام را. او کارهای آنها را به نیرنگهای جادویی تشبیه می کند که هیچ ارزش واقعی ندارد، ولی توجه آدمهای ابله را به خود جلب می کند. برخیها گفتهاند، چون ایسوکراتس در این انتقادها، بی هیچ تردیدی گرگیاس را در ردیف الیاییان و

خوبی است که ابتدا آن را مقدمه ی استدلال خود قرار دهیم و سپس نفی کنیم.

فیلسوفانی از قبیل امپدوکلس قرار داده است، باید همیم چیز و جود ندارد، او را یک نظریهی فلسفی جدی به حساب آوریم. ولی شایه، لارم باشد ارزش بیشتر را به این طرف سخن ایسو کراتس بدهیم که حنی فهلسوفان را نیز نیرنگ بازانی می داند که حاضرند باطل ترین فرضیه را موجه سازند. ۱ به نظر خود او، که در چندین مورد ابراز شده است، فلسفه بابستی از اینگونه تفکرات نظری بی پایه روی گرداند و گرگیاس با رضایت دادن به استعمال استدلالهای آنها، خود را محکوم ساخته است. سکستوس، گرگیاس را از جمله کسانی می داند که معیار ثابت داوری (کریتریون) را انکار کردند، ولی می گوید شیوه ی انکار او با شیوه ی پروتاگوراس فرق داشت؛ وی پس از مرور استدلالهای او چنین نتین گیری میکند: «اینها مشکلاتی هستند که گرگیاس مطرح می سازد؛ اینها وجود معیار را طرد می کنند، زیرا چیزی که نه وجود دارد و نه شناختنی است و نه طبیعتی دارد که بتوان بر دیگری توضیح داد، نمی تواند معیاری داشته باشد.» گرگیاس و پروتاگوراس به نتیجهی واحدی می رسند، و اگر بتوان از چیزی به نام دیدگاه کلی سوفیستی سخن گفت، آن همان انکار «معیار» است. من و تو نمی توانیم، با مقایسه و بررسی تجربه هایمان، آنها را تصحیح کنیم و به شناسایی واقعیتی نهایی تر از این تجربه ها دست یابیم، زیرا چنین واقعیت ثابتی وجود ندارد تا کسی آن را بشناسد. در حوزهی اخلاق نیز، تمسک به هیچ معیار یا اصلی ممکن

۱. ر. ک. به دودس Gorg. 8، که دیدگاههای اچ. گومپرتس . S.u.Rh. 30 f. دوباره مطرح می کند. من اعتراف می کنم که این دیدگاه را به آسانی نمی توانم بپذیرم، زیرا (اگر ایسو کراتس رساله ی گرگیاس را عرضه داشت طعنه آمیز استدلال الیاییان می دانست، بی تردید باید او را همرأی خود به حساب می آورد نه اینکه در ردیف دیگران قرار می داد و به باد انتقاد می گرفت. اما او قبل از هر چیز، یک طرفدار بود، و می خواست مطالب را به گونهای درآورد که با هدفش سازگار سازد. انتقاد او از گرگیاس این بود که با اعتراض کردن به فیلسوفان و رد نظریات آنها به شیوه ی خودشان، خود را نیز در زمره ی آنان قرار داده است.

نیست، و یگانه قاعده این است که در هر لحظه ای به نحوی عمل کنیم که سودمند تر از سایر انحا به نظر می رسد. این تحصل گرایی هم به خودی خود مهم است و هم از لحاظ واکنشی که در متفکران بزرگی چون سقراط و افلاطون ایجاد کرد.

حالا وقت آن است که به برخی از استدلالهای رسالهی دربارهی ناموجود نظر اندازیم. آنچه ذیلاً می آید تفسیر کامل آنها نیست، اما برای شناساندن آنها کافی است. الازم است به عنوان مقدمه گفته شود که نظریهی پارمنیدس فقط مبتنی بر یک فعل یونانی (είναι) است که هم به معنی «بودن» است (رابطهی میان موضوع و محمول، افراد یک نوع، این همانی و غیره را نشان می دهد) و هم به معنی «وجود داشتن». هر کدام از این دو را که در ترجمه به کار بریم، اصل یونانی آن همان یک کلمه است. الف) هیچ چیز وجود ندارد. اگر چیزی وجود داشته باشد یا موجود است یا ناموجود یا هر دو. ناموجود وجود ندارد («آنچه نیست نیست»). این را کاملاً می توان بدیهی دانست، اما گرگیاس به طوری در قالبی برتر از قالب پارمنیدسی به استدلال می پردازد: از آن حیث که آن را نابود می دانیم نیست، یعنی وجود ندارد؛ اما از آن حیث که ناموجود است، هست، یعنی وجود دارد. اما بودن و نبودن همزمان باطل است، پس ناموجود نیست [وجود ندارد]. منظور او را باید اینگونه توضیح داد که با گفتن اینکه چیزی X است»، X هر چیزی که می خواهد باشد، شما بودن را به آن نسبت می دهید؛ و چون به نظر پارمنیدس «بودن» فقط یک معنی دارد، یعنی «وجود داشتن»، شما می توانید

۱. بررسی کاملی در 58-455 Untersteiner, Sophs. 145-58 صورت گرفته است نیز در بررسی کاملی در 58-455 Freeman, Comp. 359-61 و Freeman, Comp. 359-61 یکی از بهترین مقاله ها در این موضوع، در زبان انگلیسی، که امروزه هیچ مورد توجه قرار نمی گیرد، مقاله ای گرانت ۴. 137-42 است.

۲. قابل مقایسه با «است» و «هست» فارسی، و «کان ناقصه» و «کان تامه»ی عربی.م.

بر پایدی مقدمات خود او، ضد آن چیزی را که میگوید الهات گلهد، در ضمن گرید بودن و لهودن هم ضمن گرگیاس انتقاد او را از توده ی عوام که میگویند بودن و لهودن هم یکی هستند و هم متفاوت از هم (پاره ی ۶،۶) علیه خود وی به کار می برد.

موجود هم نمى تواند وجود داشته باشد. اگر وجود داشته باشد يا بايد قديم باشد يا حادث يا هر دو. استدلال بر اينكه موجود نمي تواند قديم باشد مبتنی بر یکی دانستن موجود زمانی با بینهایت مکانی است و در نتیجه می گوید «آنچه هست» نمی تواند بی نهایت باشد. از آن جا که این سخن مورد اعتقاد ملیسوس بود و نیز او از طریق خلط میان امر زمانی و امر مکانی به این نتیجه رسیده بود، پختمل که در این مورد، او هدف نکته پردازی های صوفیستی گرگیاس بوده باشد. گرگیاس در استدلال بر اینکه موجود نمی تواند حادث باشد به پیروی از پارمنیدس پارهی ۸،۷ و بعد می گوید آن را نمی توان از آنجه هست یا آنجه نیست به دست آورد. به علاوه، لازم است موجود یا واحد باشد یا کثیر. اگر واحد باشد، باید دارای کمیت، بعد یا امتداد، اندازه و جسمیت باشد، ولی در این صورت تقسیم پذیر خواهد بود، نه واحد. این را هم می توان استدلالی الیایی دانست، زیرا زنون به همان شیوه ی استدلال متوسل شده است (پاره های ۱ و ۲)، و با توجه به قطعه ای از ۹۷۹b ۳۶) به نظر می رسد که منظور گرگیاس همین بوده است. موجود، کثیر هم نمی تواند باشد، زیرا کثیر از واحدها تشکیل شده است، بنابراین اگر واحد وجود نداشته باشد، کثیر هم وجود نخواهد داشت.

و نیز موجود و ناموجود نمی توانند هر دو وجود داشته باشند. ایساز

۱. البته لوکیپوس و دموکریتوس بودند که در دام زبان پارمنیدسی افتادند و گفتند موجود و ناموجود هر دو وجود دارند و منظور آنها از این دو واژه ذرات جسمانی و خلا بود. یحتمل که گرگیاس آن دو را در نظر داشته باشد، اما طبیعت «براهین» او نشان می دهد که هدف اصلی وی در همه جا الیاییان است. مقایسهٔ کنید با Mondolfo, Problemi, 180 که در Sophs. 168, n. 32

آنچه گفتیم، این سخن کاملاً بدیهی به نظر می رسد، اما گرگیاس از شوخی با پارمنیدس لذت می برد. اگر چه او قبلاً نشان داده است که (الف) آنچه نیست و (ب) آنچه هست وجود ندارد، حالا «ثابت می کند» که این دو با هم نیز وجود ندارند. اگر هر دو وجود داشته باشند از حیث وجود هر دو عین هم خواهند بود؛ و چون آنچه نیست وجود ندارد، و آنچه هست از این خیث مثل اوست، پس آنچه هست نیز وجود ندارد. ا

گرگیاس در اثبات فرضیه های دوم و سوم، پا از الیاییان فراتر می نهد، و استدلال های او تاحدودی جالب تر از مورد اول هستند.

(ب) اگر چیزی وجود داشته باشد نمی تواند مورد شناسایی یا اندیشدی انسان قرار گیرد. ما بی تردید درباره ی چیزهایی هم که وجود ندارند فکر می کنیم، مثل گردونه های دریاپیما و انسان های پرنده <sup>۲</sup> و مطابق گزارش سکستوس، گرگیاس عکس آن را اظهار داشته و مورد اثبات قرار داد، اگر

اونترشتاینر Sophs. 146 در تفسیر آن می گوید: «نسبت وجود به موجود و ناموجود سبب می شود که آن دو را «از حیث وجود» یکی بدانیم: بنابر موجود در وجود ناموجود که همان ناوجود است مستهلک می شود؛ بنابراین موجود هم مثل ناموجود وجود نخواهد داشت. شاید این بهترین تفسیر باشد. البته در بیان استدلالی که فاقد معنی است. اینکه آنچه نیست وجود ندارد در بررسی سکستوس به نام δμόλο γον (مسلم، یا اصل همگانی) نامیده شده است و به نظر می رسد که از خود عبارت نیز معلوم می شود، اگرچه این امر گرگیاس را از «اثبات» آن باز نمی دارد.

۲. احتمالاً گرگیاس ἀπάτη گردونه ی بالدار] تراژدی را پیش چشم داشته است. مقایسه کنید با پاره ی ۲۳. (گرکه Ğercke و به تبع او اونترشتاینر در 980 a 9 فراد داده اند.) اونترشتاینر ۵ απατᾶν ، ἀπαντα (παντα ) اونترشتاینر و 980 a 9 به جای Sophs. 171, п. 71) را قرار داده اند.) اونترشتاینر او که دریا را ایرونه های بالداری طی می کنند Οceanides ایسخولوس که دریا را با گردونه های بالداری طی می کنند αμιλλασβαι ἀρματα, ΜΧG, 80 a 12 با ۲۹۹ در اورپید اشاره می کند. (چرا دائه دالوس بلروفون Daedalus در اورپید اشاره می کند. (چرا دائه دالوس بالاخره اینکه به این نام نوشته است، و بالاخره اینکه پگاسوس Pegasus بود که پرواز کرد، نه بلروفون، مگر بالعرض.)

چیزهایی که به اندیشه درمی آیند و جود ندارند، پس موجود مورد الدیشه قرار نمی گیرد. او ممکن است کسی را مسخره می کرده است که چنین سخنی را بر زبان آورده است، اما به احتمال زیاد استدلال او این بوده باشد که، اگر اندیشه ی ما درباره ی یک چیز برای وجود آن کافی نیست، پس حتی اگر چیزی را واقعی بدانیم، راهی برای تمیز آن از خیر واقعی نداریم. اگر گیاس درواقع «معیار را انکار کرده است. ه ملیسوس، کسنوفانس، گرگیاس درواقع «معیار را انکار کرده است. ه ملیسوس، کسنوفانس، گرگیاس (۹۸۰۵ و بعد) تفسیر بهتری به دست می دهد، مشروط بر اینکه افتادگی های آن به طرز مناسبی بازسازی شوند. اگر هر چیزی که مورد اندیشه قرار گیرد وجود دارد (چنان که پارمنیدس بارها آن را گفته است، پارههای ۲، ۷؛ ۶، ۱)، پس هیچ چیز، غیر واقعی نیست، حتی این سخن که گردونه ها دریا می پیمایند. [به خوبی می توان این سخن را باطل دانست.] ما نمی توانیم به حواس برگردیم، زیرا حواس فقط در صورتی شایسته ی نمی توانیم به حواس برگردیم، زیرا حواس فقط در صورتی شایسته اعتمادند که به وسیله ی اندیشه کنترل شوند، و قبلاً دیدیم که خود اندیشه، اعتماد دانشاید.

(ج) حتی اگر بتوان چیزی را شناخت، نمی توان آن را به دیگری منتقل ساخت. این نظریه، عمدتاً مبتنی بر نکتهای است که استاد گرگیاس، امپدوکلس، بر آن تأکید می ورزید، و آن اینکه هر حسی متعلقات مخصوصی دارد و نمی تواند متعلقات سایر حواس را باز شناسد (تئوفراستوس، دربارهی احساس، ۷). اگر چیزهایی بیرون از ما وجود داشته باشند، متعلقات

بینایی، شنوایی، چشایی و سایر حواس خواهند بود. وسیلهی ارتباط ما با یکدیگر، سخن است که هیچ یک از این متعلقات نیست، و به گونهای متفاوت فهمیده می شود. همان طور که رنگ را نمی توان شنید و آهنگ را نمی توان دید، بر همین سیاق «چون آنچه که هست وجود خارجی دارد، نمی تواند به صورت سخن درآید، و تا به صورت سخن درنیاید نمی تواند به دیگری منتقل شود» (سکستوس، برضد دانشوران، ۷، ۸۴؛ اینکه شناخت فقط از عمل متقابل چیزهای شبیه هم می تواند به وجود آید نظریهی دیگر امهدو كلسي است). وحس بينايي نمي تواند صداها را تشخيص دهد و حس شنوایی از تشخیص رنگها ناتوان است، (۹۸۰۵۱ MXG). براساس MXG (۹۸۰ ه)، به نظر گرگیاس شنونده نمی تواند در ذهن خویش همان جیزی را داشته باشد که گوینده دارد، زیرا شی، واحد، تا وحدت خود را از دست ندهد نمی تواند در بیش از یک ذهن حضور داشته باشد. اگر هم بتواند، لازم نیست برای هر دوی آنها یکسان نموداد شود، زیرا نمودارها، از فردی به فردی دیگر و از جایی به جایی دیگر ، فرق می کنند. حتی یک فرد نیز چیزها را در زمانهای مختلف، یا با حواس مختلف به یک نحو ادراک نمي کند.

در پایان می توان گفتار پر مغزی از گرگیاس را نقل کرد، که به حق از سوی اونترشتاینر «سخن گرگیاس دربارهی تراژدی معرفت» نام گرفته است. این گفتار بدون ذکر مناسبت و بدون اشاره به جایگاه آن در آثار وی، به دست ما رسیده است: ۱

۱. پارهی ۲۶ (از پروکلوس دربارهی Erga 758 اثر هسیود):

έλεγε δέ τὸ μὲν εἶναι ἀφανὲς μή τυχὸν τοῦ δοκεῖν, τὸ δὲ δοκεῖν ἀσθενὲς μὴ τυχὸν τοῦ εἶναι.

بی تردید منظور این است که وجود ناشناختی است، ناموجود است، و در واقع ترجمه ی متن یونانی بدین قرار است، «وجود ناشناختنی است زیرا نمودار نمی شود»، و تا آخر.

وجود ناشناخته است مگر اینکه نمودار شود، و نمودار بیهایه است مگر اینکه وجود یابد.

یادداشت . از استدلالهایی که گرگیاس به کار برده است روشن می شود که هدف اصلی طعنهی او الیاییان، و مخصوصاً هارمنیدس بوده است، اگرچه خود نظریه، در برابر همهی متفکران پیش از سقراطی که وجود واقعیت (یا واقعیتهای) نامحسوسی را در ورای بدیدارهای متغیر جهان محسوس اثبات می کردند، به یک اندازه مؤثر است. (ر.ک. G. Rensi, Fig. di Filos. 99, n. 1 به نقل اونترشتاینر در Su. II, 36) این برداشت، در اصل دیدگاه گروته بوده است (.Hist. 1888 ed. vol. VII, 51 f.). گروته گفته است گرگیاس کلمهی «بودن» را به معنای الیایی به کار می برد، که براساس آن کاربرد، این کلمه به پدیدارها اطلاق نمی شود بلکه فقط برای وجود فوق پدیداری (ذاتی) به کار میرود. «او قبول نداشت که چنین چیز فوق پدیداریای، یا چنین ذاتی، وجود داشته باشد، یا قابل شناختن باشد، یا توصیف پذیر باشد. از این نظریهی سه بخشی، نفی اول به همان اندازه غیر قابل دفاع بود که اثبات فلاسفهای که پیش از وی بودند: دربارهی دو نکتهی بعدی،استنتاجهای او نه متناقض بودند و نه شکاکانه، بلکه کاملاً درست بودند، و با ترک تدریجی، آشکار یا ضمنی، آنگونه پژوهشهای فوق پدیداری از سوی اکثر فلاسفه، صحت آنها به تصویب رسیده است.»

برخی از پژوهشگران، از جمله چیاپلی A. Chiappelli، دیدگاه گروته را از این جهت مورد انتقاد قرار داده اند که تمایز میان ذاتی و پدیداری، برای تمامی یونانیان پیش از افلاطون ناشناخته بوده است. احتمالاً افلاطون بود که برای اولین بار آن تمایز را در قالب همین الفاظ یا الفاظی مشابه آن ایجاد کرد، اما تقابل میان پدیدار و واقعیتِ (نامحسوس)، موضوع مهم متداول در میان پیش از سقراطیان است؛ و مبنای اصلی مجلد حاضر، و مخصوصاً تفسیر آن

## ۴. سایر دیدگاه ها: شکاکیت افراطی و معتدل

شخصی به نام کسنیادس کورینتی Xeniades of Corinth، که ما فقط از طریق ارجاع مختصری که در سکستوس هست، او را می شناسیم ۱، نیز تقریباً در همین زمان پیرو شکاکیت افراطی بوده است. به نقل سکستوس «او گفت همه چیز خطاست، هر احساس و عقیده ای باطل است، هر چیزی که به وجود می آید از آنچه نیست به وجود می آید و هر چیزی که از بین می رود نابود می شود. ۱۳ گر هم او براهینی برای اثبات این دیدگاه ها اقامه کرده باشد، ما اطلاعی از آن نداریم، و سخنان او فقط از این جهت قابل نقل است که نمونه ی دیگری از بدنامی ای است که نظریه های مقابل فیلسوفان طبیعی و مخصوصاً منطق پارمنیدس برای کل موضوع طبیعتِ واقعیت و امکان

۱. بر ضد دانشوران، ۲۳،۷۰ در بند ۲۸۸ و ۲۸۰۰ و ۷۶،۲ که از او یاد شده است، چیزی بیش از این نیامده است. یگانه اشارهای که سکستوس به تاریخ او می کند این است که او به قدری قدیم بوده است که دموکریتوس از او اسم می برده است. درباره ی زمان کسنیادس ر. ک. Lloyd Pol. & Anal. 113 و به طور کلی ر. ک. به فون فریتس در ,RE, 2. Reihe, XVIII. Halbb.(1967), که درباره ی صحت گزارش سکستوس ابراز تردید می کند.

تغییر، به بار آورده بودند. این پارمنیدس بود که به صراحت گفت: ۱هیچ چیز نمی تواند از آنچه نیست به وجود آید» (پارهی ۸، ۶ و بعد)، در حالی که کل فلسفه ی پیش از سقراطی و درواقع کل تفکر یونانی، تا آن زمان مبتنی بر این اصل مسلم بود که پیدایش از عدم محال است. ا

کراتولوس، که معاصر جوان تر سقراط بود (افلاطون، کراتولوس، که معاصر جوان تر سقراط بود و ۴۲۹ م ۱ به صورتی افراطی درآورد.ارسطو وقتی در مابعدالطبیعه،از نظریات شکاکانه سخن می گوید که براساس آنها هر سخنی هم راست است و هم غلط، یا برعکس، هیچ سخن درستی نمی توان گفت، آنها را ناشی از این عقیده می داند که هیچ وجودی بیرون از جهان محسوس قرار ندارد، که مطابق آن (۱) متضادها از یک چیز نشأت می گیرند و (۲) هر چیزی دایماً در تغییر و حرکت است. ارسطو می گوید (۱۰ ۱ ۵ ۱۰۱۰) همین مطلب دوم باعث پیدایش عقاید به غایت افراطی «مدعیان پیروی از هراکلیتوس» و کراتولوس درآمد، کسی که بالاخره به این نتیجه رسید که نباید سخنی بگوید، فقط کافی است انگشت خود را تکان دهد، و از هراکلیتوس انتقاد

<sup>000&#</sup>x27; εῖναι πολλὰ ἀλλὰ μόνον αὐτὸ درباره نظریه نظریه نظریه نظریه بارمنیدسی τὸ ὄν به عنوان نتیجه منطقی تفکر کهن که مبتنی بر اصل ἐκ μὴ بوده است ر. ک. به ارسطو، طبیعیات، ὅντος οὐδὲν ἄν γενέσθαι ۱۹۱۵۲۳-۳۳

کرد که گفته است هیچ کس نمی تواند دو بار بر یک رودخانه گام نهده لهرا یک بار هم نمی توان چنین کرد. بی تردید، او گمان می کرد (همان طور که می توان از سخنانی که افلاطون در کراتولوس از زبان وی نقل می کند، انتظار داشت) که لازمه ی سخن گفتن، این است که بهذیریم که جهزی هست. ا

در مباحثهی مربوط به نوموس و نوسیس در قرن پنجم، روشن شده بود که باید فیلسوفانی که کاملاً جدی بودند، این دو موضوع را از هم تشخیص می دادند تا نتایج هستی شناختی و معرفت شناختی دیدگاه های آنها قابل بررسی میگشت (البته این سخن همهی اهل بحث را شامل نمیشد، زیرا خود این استدلال در زمینهی رفتار عملی انسان به وجود آمد، و ابتدا برای طرفداری از گرایش خاصی در مورد قانون و اخلاق به کار رفت). امکان داشت این گونه فکر شود که قانون و سنت، و همراه با آنها همهی ادراکات حسى را كه متغير و نسبى هستند، بايد در برابر طبيعت قرار دهيم كه ثابت، دایمی و شناختنی است، و مانند دموکریتوس چیزی را که «قانونی» است در تضاد با «واقعیت» بدانیم. ممکن است بگوییم: «ما واقعاً چیزی نمی دانیم، زیرا حقیقت در اعماق است» (دموکریتوس، بارهی ۱۱۷)، اما حقیقتی هست که، اگر ما بتوانیم به قدر کافئ تعمق کنیم، به آن می رسیم. در برابر این نظریه، برخی می گفتند که هیچ واقعیت عینی و پایداری در ورای نمودارها قرار ندارد و بنابراین، چون نمودارها کاملاً ذهنی هستند، ممکن نیست معرفت علمی داشته باشیم. هیچ فیلسوف طبیعیای به این نظریه معتقد نبود، اما سوفسطاییان از ناسازگاری های موجود در بین تبیین های طبیعت شناسان، به این نتیجه رسیدند که نباید بر اقوال آنها اعتماد کرد (مقایسه کنید با گرگیاس، هلن، ۱۳؛ صفحهی ۹۹ کتاب حاضر). ارسطو در

کراتولوس ۴۲۹ d. (احتمالاً او نمی توانست در این کار، ثبات داشته باشد زیرا در آن صورت سخن گفتن خودش در انتقاد از هراکلیتوس را نیز محکوم می کند.) این استدلال به صورت روشن به آنتیس نسبت داده شده است؛ ر. ک. صفحه ی ۹۴ و بعد کتاب حاضر.

انتقاد از این شکاکان است که می گوید آنها هر سخنی را هم راست می دانند و هم دروغ، یا سخن درست را غیر ممکن می دانند، و از جملهی آنها پروتاگوراس و گرگیاس است. برخی گفته اند آنتیفون نیز از این دسته است. شواهد موجود، ناچیز و تردید آمیز است، و از آنچه در دست است نتیجهی متفاوتی می توان گرفت. یگانه مدرک ما پارهی ۱ است، عبارتی در جالینوس که دارای افتادگی است و به گونه های متفاوت اصلاح شده است. مهم ترین بررسی، و قانع کننده ترین نتیجه گیری، از آن موریسون است. آ

هیچ قراثت یا تفسیری نمی تواند معنی مورد نظر پاره را به صورت کاملاً بقینی در آورد، اما به نظر می رسد منظور آنتیفون، انتقاد از ابهام زبان و

۱. گوینده ی این سخن اشمید Gesch. 1. 3. 1, 160 است: «آنتیفون از حیث شکاکیت معرفت شناختی، در ردیف پروتاگوراس و گرگیاس قرار دارد، از این جهت که او نیز با امکان معرفت واقعی، مخالفت می کند و خود را در محدوده ی  $\delta\acute{o}$  [= گمان و باور] قرار می دهد. او در همین محدوده، دو مرتبه از شناخت را از هم تمیز می دهد: مرتبه ی بالاتر که از طریق عقل به دست می آید ( $\gamma$  ( $\gamma$  ( $\gamma$  ( $\gamma$  )) و مرتبه ی پایین تر که به وسیله ی حواس حاصل می شود، که به نظر او، و همین طور به نظر الیابیان و اتمیستها، نمی توانند شناخت معتبری را منتقل سازند. ه اما هر تفکری که در آن زمان بین ادراک عقلی و ادراک حسی فرق نهاده است، یکی را معرفت واقعی و دیگری را  $\delta\acute{o}$  قلمداد کرده است، و تا آن جا که من دقت می کنم اشمید برای این نظر شگفت انگیز خود، دلیلی نمی آورد که آنتیفون، با وجود قبول دو گونه شناخت، هر دو را مثل هم دانسته و در محدوده ی  $\delta\acute{o}$  قرار می دهد.

در آثار بقراطی . De med. off, XVIII, B., 656 K. علاوه بر کوششهایی که توسط دیلز \_ کرانتس در اصلاح آنها صورت گرفته، می توان به اچ. گومپرتس (S. u. R. 67) و تفسیر اونترشتاینر اشاره کرد، که متن بیگنون (Sophs. 235 and 258) را قبول می کند. نیز مقایسه کنید با اشتنتسل در . RE, suppl. IV, 37.

Εhronesis, 1963, 36 ff. .٣ او، خود پاره را به این صورت آورده است: ἔν τῶ [τοι] λέγοντι οὐδέ γε νοῦς εἶς, ἔν τε οὐδέν αὐτῶ οὔτε ὧν ὄψει ὁρᾶ ‹ὁ ὁρῶ›ν μακρότατα οὔτε ὧν γνώμη γιγνώσκει ὁ μακρότατα γιγνώσκων.

تغییر معنای کلمات، بوده است، که باعث می شود آنها نتوانند واقعیت را بیان کنند؛ و معنای ضمنی این سخن، قبول وجود واقعیتی ثابت است، همان طور که آناکساگوراس و دمو کریتوس می گفتند، حتی پدیدارها را هم، اگر حواس کاملاً تیز و دقیق باشند، می توان وبدون ارزیابی پلایرفت»، اگر چه این دو بر تقابل میان قوای حسی و عقلی اصرار داشتند و بر واقعیت نامحسوسی در ورای سیلانِ محسوس صیرورت تأکید می کردند. (البته این واقعیت جنبهای از جسم طبیعی بود که معادل پدیدارها بود، نه ذاتی که افلاطون و ارسطو در نظر داشتند.) آنها می توانستند با هراکلیتوس موافق باشند که حواس را مایه ی فریب و گمراهی می دانست، مگر اینکه عقل باشند که حواس را مایه ی فریب و گمراهی می دانست، مگر اینکه عقل باشند که حواس را مایه ی فریب و گمراهی می دانست، مگر اینکه عقل باشند که حواس را مایه ی فریب و گمراهی می دانست، مگر اینکه عقل بوده است تا الیاییان که منکر هرگونه یاری حواس، برای فهم «آنچه هست»، بوده است تا الیاییان که منکر هرگونه یاری حواس، برای فهم «آنچه هست»،

در همین راستاست که آنتیفون، برخلاف گرگیاس که تمامی نظریههای طبیعت شناسان را خدشه دار می دانست، به مطالعه ی طبیعت می پر دازد، و بخش عمده ی کتاب دوم حقیقت را به این مباحث اختصاص می دهد. پاره های موجود نشان می دهند که او به شیره ی پیش از سقراطیان، درباره ی کیهان آفرینی («نظم یافتن» عالم) و حرکت دورانی جهانی، طبیعت خورشید و ماه، کسوف و خسوف، تگرگ، زمین لرزه، دریا و موضوعات زیست شناختی سخن می گوید. او در توضیح تقابل امر طبیعی و امر

۱. پارههای ۲۳-۳۶ (درباره ی پیدایش حیات از ماده ی متعفن به پاره ی ۲۵ کتاب اول ارجاع داده می شود.) آنچه از وی در مورد این موضوعات نقل شده است اصالتی را در اندیشه ی او نشان نمی دهد. از معدود قطعات موجود برمی آید که آنها مجموعه ای آشفته از عقاید پیش از سفراطی بوده اند، که ریشه در هراکلیتوس و امپدوکلس داشته اند و برای آناکساگوراس و دیوگنس آپولونیایی متعارف بوده اند. درباره ی تأثیر آناکساگوراس مقایسه کنید با مومی گلیانو Riv. di Filol. 1930, 134 f. و برای بررسی اجمالی د. ک. به .۶ Freeman, Comp. 395 f.

مصنوعی می گوید: «اگر کسی تخت چوبین را زهر خاک قرار دهد و چوبِ
پوسیده بتواند جوانه ای بزند، آن جوانه صرفاً یک چوب خواهد بود، نه تختی
دیگر»؛ ارسطو این عبارت را در طبیعیات، مورد بررسی قرار داده است. ا
پاره ی ۱، به گونه ای که در این جا تفسیر شد، با دیدگاه های اخلاقی او که در
پاره های پاپیروسِ حقیقت آمده است تعارضی ندارد، او در آن جا واقعیت و
طبیعت ضروری را در مقابل وضع ساختگی نوموس فرار می دهد و نسبت آن
دو را مانند نسبت حقیقت به ظاهر می داند و نوموس را قید و بندی تحمیلی
بر طبیعت قلمداد می کند. ۲

ارسطو، طبیعیات ، ۱۹۳۵۹، نیز به طور مختصرتر توسط هارپوکرایتون Harpocration مورد اشاره قرار گرفته است. ر. ک. به پارهی ۱۵ در دیلز ـ کرانتس. دربارهی نقادی ارسطو از آنتیفون در این مورد ر. ک. به گاتری در . Q, 1946

پارهی ۴۴ A مفحات ۱۹۶ و بعد ج ۱۰ ترجمه ی فارسی. درباره ی بررسی کامل تر دلالتهای این پاره ها بر دیدگاه های هستی شناختی آنتیفون، و رابطه ی آنها با کاربرد زبان، ر. ک. به مقاله ی ارزشمند موریسون در (باره کریسون در پاره کاربرد زبان، ر. ک. به مقاله ی ارزشمند موریسون در (باره کاربره کاربره

## . زبان و متعلقات آن

به نقل Galen, Gloss. Hipp. prooem. V, 706 B., XIX, 66, 7 K. . ۱ oi  $\pi$ epì .Proc. Camb. Philo. Soc. 1961, 43 موریسون در  $\lambda$ óγων τέχνη معنای بسیار کلی دارد، اما  $\lambda$ όγους ἔχοντες سخنوری مربوط است (صفحات ۳۵ و بعد کتاب حاضر).

موجود) را چگونه باید شناخت، به صورت روشن توضیع داده است (حسانه ۴۹ موضع آنتیفون در این مورد احتمالاً با موضع حریف او، سقراط، لااقل در مورد واژگان اخلاقی، زیاد فرق نداشته است: ما در معنی «عدالت» و «خوب» با یکدیگر و حتی با خودمان اختلاف داریم و این وضعی است که باید اصلاح شود. موریسون (حمان ۴۲ و بعد) دلایل استواری بر این فرض می آورد که حتی روش پیشنهادی سفراط برای اصلاح آن، یعنی «تقسیم براساس انواع طبيعي» (και' εἴδη διατέμνειν ἢ πέφυκεν مذليدروس ۲۶۵ c مقلیسه کنید با جمهوری ۴۵۴-۵)، اختراع افلاطون نبود و در قرن پنجم رواج داشته است. او از نمایشنامه ی اریستوفانس، ابرها (۴۲۰ و بعد)، و کتاب بفراطی ۲ میلاد که دیلز ـ کراتس پس از باردی ۲ آنتیفون نقل <u> کردهاند</u>) نام می برد. در آنجا نویسنده می گوید: هنرها، یا علوم (تخنای، صفحدی ۲۰۷ یادداشت ۴ ج ۱۰ ترجمهی فارسی)، اصطلاحات خود را از انواع (٤٤٤٤) مي گيرند، نه برعكس؛ زيرا كلمات، كوششي براي تحميل قانون بر طبیعت هستند (νομοθετήματα φύσεως)، در حالی که مبنای أنواع، رشد طبیعی (βλαστήματα) است نه تحمیل قراردادی. همچنین می توان به آنتیفون اشاره کرد که طبیعت را قابل رشد می داند و در برابر قانون که امر قراردادی است قرار می دهد. ۲

افلاطون آموزش «درستی نامها» را به پروتاگوراس، پرودیکوس و به طور کلی به سوفسطاییان ، نسبت می دهد. گاهی آن را فقط به معنی

افلاطون، فايدروس ۲۶۳۵، ر. ک. صفحه ی ۱۳ کتاب حاضر.

۲. پارهی ۴۴۸، دیلز ـ کرانتس، ۱۱، ۴۴۷؛ ۳۴۷ و بعد ج ۱۰ ترجمه فارسی. όμολγηθέντα ر.ک. به صفحه ی ۱۹۶ و بعد ج ۱۰ ترجمه ی فارسی. όμολγηθέντα ر.ک. به صفحه ی ۱۹۶ و بعد ج ۱۰ ترجمه ی فارسی. De arte و مقایسه درباره ی عبارت De arte ر.ک. به Nat. hom. 5 (ibid. p.159) کنید با (۱۱-۱۲،۵) محجنین به کسنوفون، خاطرات، ۲، کنید با (۱۱-۱۲،۵) ترجمه ی فارسی، دیدگاه های فلسفی سفراط، بند ۲).

۳. در مورد پروتاگوراس، کراتولوس ۴۹۱، دربارهی پرودیکوس، کراتولوس ۲۰۱۰ دربارهی سوفسطاییان، کراتولوس ۳۹۱ b.

استعمال درست، یا مؤثر زبان می دانند، به گونه ای که شنونده آن را بفهمد، و ما می دانیم که تعلیم اکثر سوفسطاییان ، که آموزگاران سخنوری بودند، شامل چنین چیزی بوده است. اما کراتولوس افلاطون، مسئله را بدین صورت مطرح می سازد که آیا اسامی چیزها دارای تناسب ذاتی، یا طبیعی، با خود آنهاست یا صرفاً علایمی قراردادی است. دو اصطلاح را باید در نظر داشته باشیم، اورتوئیا ، که نزدیک ترین ترجمهی آن، «بیان درست» است، و «درستی نامها» (به که نزدیک ترین ترجمهی آن، «بیان درست» است، و هر دو نام کتاب نوشته شده است، اما این ادعا لااقل یقینی نیست. آن دو ضرورتاً به یک معنی نیستند. انوما لفظ مفردی است به معنی نامی یا اسمی. فروس را می توان به معنی کلمه ای، یا سخنی، یا سخنرانی دانست، اما به به معنی شعر (و نه فقط حماسه) نیز رایج بوده است؛ و فلینگ Fchling اهمیت

پرودیکوس را معمولاً آموزگاری ὀρθότης ὀνομάτων میدانند، اما نویسندهای متأخر (Themistius, Or. 23, p. 350 Dindorf) می گوید او خویسندهای متأخر (کرون و می آموخت؛ این عبارت را آریستوفانس کو کو کون عبارت را آریستوفانس در رابطه با اوریپیدس آورده است (خرده است (۱۸۵۷ قص ۱۸۵۲).

۱. افلاطون در فایدروس ۲۶۷ از ὀρθοεπεια در ارتباط با پروناگوراس نام می برد، و هکفورث آن را به صورت نام یک کتاب ترجمه می کند. موری برای آن را به صورت نام یک کتاب ترجمه می کند. موری برای آن کتاب دانسته است، احتمالاً با اعتماد به کراتولوس ۲۹۱ (اگرچه خودش هیچ دانسته است، احتمالاً با اعتماد به کراتولوس ۲۹۱ (اگرچه خودش هیچ ارجاعی نداده است)، آن جا که سقراط به هرموگنس توصیه می کند از برادرش بپرسد βματε παρα πρωταγόρον از طرف دیگر کلاسن (۲۰ می است نامها) δρθότητα περί τῶν τοιούτων ορθοεπεια (۲۰ الله القل در میان آثار دموکریتوس کتابی به این نام آمده است (پارهی ۲۰ ۵، از حاشیه ای در آثار دموکریتوس کتابی به این نام آمده است (پارهی ۲۰ ۵، از حاشیه ای در وتاگوراس داده است چنین عنوانی وجود ندارد. از پاسخی که هرموگنس در آنمورد نوشته در ۲۰ می دهد، به خوبی معنوم می شود که تمام آنچه پروتاگوراس در آنمورد نوشته در ۲۰ می دهد، به خوبی معنوم می شود که تمام آنچه پروتاگوراس در آنمورد نوشته در ۲۰ می دهد، به خوبی معنوم می شود که تمام آنچه پروتاگوراس در آنمورد نوشته در ۲۰ می دهد، به خوبی معنوم می شود که تمام آنچه پروتاگوراس در آنمورد نوشته در ۲۰ می دهد، به خوبی معنوم می شود که تمام آنچه پروتاگوراس در آنمورد نوشته در ۲۰ می دهد، به خوبی معنوم می شود که تمام آنچه پروتاگوراس در آنمورد نوشته در ۲۰ می دهد، به خوبی معنوم می شود که تمام آنچه به در آنمورد نوشته در

پروتاگوراس (۴۳۸-۳) را گوشزده کرده است، که در آنجا پروتاگوراس می گوید آدم فرهیخته باید در این موضوع به خوبی مهارت یافته باشد تا تشخیص دهد که یک شاعر در ترکیب معانی راه درست پیموده است یا نه، ۱ و خود در تفسیر شعری از سیمونیدس با سقراط منازعه می کند. به علاوه، هدف نقادی پروتاگوراس در اظهارات دستوریش، ایلیاد است. (رسک. صفحات ۱۱۰ و بعد و ۱۱۲ ، یادداشت ۱ کتاب حاضر .) نتیجه گیری فلینگ این است که او برنامهی مشخصی برای تعلیم نداشته است، و فقط استعمال صحیح زبان را، در چهارچوب نقادی شعر، آموزش می داده است. از عنوان کتابی از دموکریتوس معلوم می شود که اورتونیدا با شعر مرتبط بوده است: «دربارهی هومر، اور تو نیدا و کلمات نامعمول»، که قسمتی از آن دربارهی تفسير لغت هومري باقي مانده است. اين كتاب هم احتمالاً مانند مطالعهي «درستی نامها» شامل تفکراتی دربارهی تناسب طبیعی نامها با معانی آنها بوده است، زیرا سقراط هومر را در این مورد اخیر، صاحب نظر می دانست، زیرا او برای هر چیزی دو نام برمی شمرد، و یکی را به انسان ها نسبت می داد و دیگری را به خدایان: «بی تردید نامی که خدایان بر آنها نهادهاند، باید درست و مطابق با طبیعت آنها باشد» (کراتولوس ۳۹۱d).

«درستی نامها» موضوع کراتولوس است، که در آن دو نظریهی متضاد مورد بررسی قرار می گیرد:

۱\_ از اینکه عدهای از انسان ها درباره ی نامیدن یک چیز به توافق برسند

<sup>1.</sup>περὶ ἑπῶν δεινὸν εἶναί ἔστι δὲ τοῦτο τὰ ὑπὸ τῶν ποιητῶν λεγὸμενα οἶόν τ' εἶαι συνιέναι, ἅ τε ὀρθῶς πεποίηται καὶ ἅ μή.

تداعی کلمات ἔπη و ὀρθῶs یقیناً معنی دار است. ر.ک. به فلینگ در .Rh. Mus. 1965, 213

۲. او ثابت می کند که واژه ی ἀλλοφρονεῖν برای آشفتگی ذهنی اطلاق می شده است. تصریح نشده است که آنچه به دست ما رسیده، بخشی از آن کتاب است، ولی ظاهر آهمین طور است.

نمی توان نام آن را به دست آورد: درواقع کلمه ای که غیر از این، هیچ پشتواندی دیگری نداشته باشد، اصلاً نام نیست. هر چیزی یک نام طبیعی و درست دارد که برای یونانیان و بیگانگان یکی است. چاره ای جز این نداریم که بگوییم آن نام را واژه ساز یا قانونگزار اصیلی، که به ماهبت خود شیء آگاهی کامل داشته، ساخته است؛ بی تردید این آگاهی و بصیرت حاصل نیروهایی فوق انسانی بوده است.

۲- هرموگنس در برابر این نظریدی کروتولوس عقیده ی خودش را مطرح می کند که براساس آن درستی نامها فقط مبتنی بر توافق و قرارداد است و از مردمی به مردم دیگر کاملاً فرق می کند. عقیده به ویژگی کاملاً اختیاری نامها، به قبول این دیدگاه پروتاگوراسی می انجامد که هیچ واقعیت عینی وجود ندارد و چیزها نیز نسبت به افراد مختلف متفاوت هستند، یا، همان طور که او تیدموس گفته است، همه ی چیزها همه ی صفات را یک جا و برای همیشه دارا هستند. آنها در بطلان این عقیده به توافق می رسند. سقراط در قالب اسلوب غایت شناختی خویش استدلال می کند که کارها (عبر قالب اسلوب غایت شناختی خویش استدلال می کند که کارها (عبر قالب می کند که کارها (عبر مانند چیزها (عبر قالب می کند که کارها (عبر مانند پریدن که با چاقو صورت

۱۹ ( ۱۹۳۶ b-c ὁ θέμενος (τιθέμενος) τὰ ἀνοματα (۴۲۹ a νομοθέτης . ۱ Rh Mus. 1970, γε همین دلیل چنانکه فلینگ گفته است (۴۲۸ a و ۴۳۸ a این همین دلیل چنانکه فلینگ گفته است (۴۶۰)، تقابل سپس تر میان نظریه ی φύσει و φύσει در مورد نام ها برای این زمان مناسب نیست. (ممکن است گفته شود این نظریه را پروکلوس در [ذیل] γε پاره ی ۲۶ پارمنیدس به او نسبت داده است، اما در هر حال پروکلوس از مقولات زمان خودش سخن می گوید. ر. ک. (κατὰ φύσιν) با θέσις (κατὰ φύσιν) این، همان تضاد مبان (κατὰ φύσιν) با εῦρετής واحد و اسطورهای الهی یا قهرمانی، از یک سو و عمل جمعی واحد و اسطورهای الهی یا قهرمانی، از یک سو و عمل جمعی مورد جایگاه سخن، در نظربات تکاملی جامعه، مقایسه کنید با دیودورس در صفحه ی ۱۵۰ و بعد ج ۱۰ ترجمه ی فارسی و با صفحه ی ۸۰ سوفوکلس، انتیگونه و درباره ی آموزگار الهی ر. ک. صفحه ی ۸۰ اوریپید، ملتمسان)

می گیرد. سخن گفتن نیز از جمله ی کارهاست، که ابزار آن، یعنی کلمات یا نامها (۵۷٥ματα)، برای آموختن و تشخیص ماهیتهای اشیاء واقعی به کار می رود. کلمات از نوموس [قانون] نشأت گرفته اند، و بنابراین قانونگذار یا واژه سازی آنها را وضع کرده است، و او (مانند شیل های دیگر، مثلاً ماکوساز که وسیله ی کار بافنده را فراهم می کند) باید برای هر چیزی اسمی بگذارد که با آن تناسب طبیعی داشته باشد، و برای این کار لازم است از افرادی که در به کار بردن کلمات مهارت دارند، یعنی از اهل دیالکتیک، یا استاد در مباحثه، کمک گیرد،

پس منظور از درستی کلمات چیست؟ سفراط اعتراف میکند که او چیزی نمی داند \_ علم به آن، کار سوفسطاییان و شاعران است \_ ولی وادار می شود نظریهای را توضیح دهد. هر اسمی تقلید صوتی است از یک چیز، نه به معنی خام آن که مثلاً از گاو با گفتن «موو» تقلید بکنیم، بلکه به نحوی که، اگر نمی توانستیم سخن بگوییم، ماهیت آن را بدان طریق اظهار می کردیم، مثلاً می توانیم ماهیت سنگینی را با حرکت دادن دستمان به طرف پایین نشان دهیم. کلمات یا مرکباند یا بسیط، کلمات مرکب نیز به کلمات بسیط تقسیم میشوند، و آنها نیز به حرفها و هجاهای تشکیل دهنده، قسمت پذیر هستند. اینها مانند دانه های رنگی هستند که نقاش به صورت منفرد یا مختلط برای نقاشی تصویر خویش به کار می برد. شکل کلمه، گاهی این مسئله را به روشنی نشان میدهد، مثلًا حرف ۲ تقلیدی از حرکت یا رفتار خشن است، و ۱ نشان نرمی است؛ اما اکثر کلمات چنان متحول گشته و صورت اصلی خود را در گذر تاریخ از دست دادهاند که حالا دیگر نمی توان منظور واژهساز اصلی را از وضع آن تشخیص داد. سقراط سپس به توضیح نظریهی خود به وسیلهی یک عده ریشه شناسی ها می پردازد که اکثر آنها کاملاً تخیلی هستند، و تذکرات طعنه آمیز متعددی، نگرش شکاکانهی خود او را نیز نسبت به آنها نشان

می دهند. ادر واقع، او از یک کاری که رایج بوده است به صورت نمسخری تقلید می کند، نه اینکه دیدگاه خودش را بیان کند.

پس اسمها، عناوین بی پایه نیستند، بلکه موحی تفلید از مسماهای خود هستند. اما (در بحث با کراتولوس) باید گفت، همان گونه که نقاشها با یکدیگر فرق دارند، برخی [از واژه سازان نیز] بهتر از دیگران از مسماها تقلید می کنند، و بنابراین تقلیدهای آنها همان نام هاست. کراتولوس با این سخن مخالفت می کند. هر نامی یا درست است، یا اصلاً نام نیست، بلکه فقط صداهای بی معنی است، مانند صدای زدن ضربه به یک ظرف فلزی. (در همین راستاست که کراتولوس خود را از کسانی می شمارد که معتقدند محال است سخنی نادرست بر زبان آورد.) سقراط می گوید تقلید، هر گز نمی تواند از هر جهت عیناً مانند اصل خود باشد، زیرا در آن صورت خود نمی تواند از هر جهت عیناً مانند اصل خود باشد، زیرا در آن صورت خود اسمها را به نیرویی بر تر از نیروی انسانی نسبت می دهد."

۱. مثل ارجاع به اتودموس در ۵-۵ ،۳۹۶ ه ،۳۹۶ سقراط تحت تأثیر او دارای این معلومات گردید، است، و به واسطهی الهامی الهی به بیان این ریشه شناسی ها می پردازد. او امروز به خود اجازه می دهد که این سخنان را بگوید، اما کسی را، هکاهن یا سوفیستی را»، خواهد یافت تا آنها را فرو شوید. و در جایی دیگر (۴۲۶)، حدسهای ریشه شناختی خود را با صراحت بیشتر، «گستاخانه و مسخره آمیز» توصیف می کند.

کاری که از اوریپید معلوم می شود که با آن آشنا بوده است، آنگاه که هکوبای او هجاهای باز «آفرودیت» را با ἀφροσύνη [آفروسونه]، یعنی «حماقت»، مرتبط می سازد. (زنان تروایی، ۹۸۹ و بعد: به ἀρθῶς گریزنا پذیر توجه کنید.)

۳. ارسطو در بخش اول De interpretatione [کتاب العبارة] آشکارا، کراتولوس را مد نظر دارد. او همگام با هرموگنس می گوید (۱۶۵۱۹) اسم، صدایی کلامی است که معنی قراردادی دارد، یعنی (۵۲۷) هیچ اسمی به طرز طبیعی اسم نیست، بلکه آنگاه اسم است که به صورت نماد درآمده باشد. او صداهای غیر کلامی را، که مشترک میان انسان اولیه و حیوانات هستند، و طبیعی و معنی دار هستند اما زبان محسوب نمی شوند، از «اسمها» که قراردادی هستند تمیز می دهد (۵۲۸: حتی صداهای غیر کلامی هم، حاکی از

این نظریات زبانشناختی، با نظربههای رایج معرفتشناختی و هستی شناختی رابطهای آشکار دارند. در خود محاوره، پدیرفته می شود که نظریهی هرموگنس، یعنی منشأ قراردادی داشتن و اختیاری محض بودن زبان، به این نظریهی پروتاگوراس منتهی میشود که هیچ واقعیتی در ورای یدیدارها وجود ندارد. نظریهی متقابل کراتولوس، واقعیتی (فوسیسی) را می پذیرد که نام، ذاتاً به آن مربوط است (۳۸۲۵)، به طوری که ۱۹هر کس نامها را بداند، چیزها را نیز خواهد دانست» (۴۳۵ d). عقیده یا سخن نادرست محال است، اما انگیزهی این قول، درست عکس آن چیزی است که پروتاگوراس گفته است. برعکس او که واقعیت را در نمودارها خلاصه کرده بود، این نظریهی متناقض نما (که چنانکه خواهیم دید از آن آنتیس تنس است)، بر آن است که هر چیزی طبیعتی دارد و به هیچ وجه ممکن نیست آن طبیعت را به طرز غلط، نام نهیم یا توصیف کنیم. آنچه که دیگران نام یا لو گوس نادرستِ آن طبیعت می نامند، درواقع اصلاً نام نیست، بلکه فقط صدایی است بی معنی (۴۳۸ c ،۴۳۰ a). فقط تبیینی که سقراط عرضه می کند مبتنی بر تضاد میان فوسیس و نوموس است که عموماً نظریهای سوفیستی نامیده می شود، و مخصوصاً مورد اعتقاد صریح دموکریتوس و آنتیفون بوده است. چیزها ماهیت ثابتی دارند، و کلمات، کوششی برای بازسازی آن ماهیت از طریق صداست؛ اما چنین تقلیدی به هیچ وجه کامل نیست، و در برخی موارد بسیار ناقص است؛ این نقص، از همان اول وجود داشته است، و بعداً هم كلمات، در اثر استعمال و گذر زمان، دچار نقص بیشتر گشتهاند (۴۲۱ d). تقلیدهایی هم که در نقاط مختلف عالم صورت مي گيرد يكسان نيستند. (به امكان منشأ غير يوناني داشتن برخي كلمات در

چیزی هستند، اما هیچ یک از آنها اسم نیستند.

در آین مورد ر. ک. به آموندسن L. Amundsen در آین مورد ر. ک. به آموندسن ۱۹۵۰، ۱۹۶۵، ۱۹۴۵، ۱۶۰۰ در ۱۹۴۵، ۱۹۴۵، ۱۹۴۵، ۱۶۰۰ در ۱۹

است تصویر حسن را به غلط تصور ناصر بدانیم، این امکان هم هست که است تصویر حسن را به غلط تصور ناصر بدانیم، این امکان هم هست که کلمهای را به غلط تصویر چیزی بدانیم که درواقع تصویر آن نیست (۴۲۰۰).

براساس چنین نظریهای کاملاً ممکن هست که، به بیان آنتیفون، انسانها، معمولاً یا از روی قرارداد، کلمهی وعدالت و را برای چیزی به کار می برند که به واقع، یا به درستی، یا به طور طبیعی عادلانه نیست. سقراط در پایان گراتولوس فرصت خوبی به دست می آورد (مقایسه کنید با صفحهی ۵۳ یادداشت ۲ کتاب حاضر) تا استدلالهای سوفسطایی را به نفع اهداف خود به کار گیرد. او ناگهان از کراتولوس می پرسد: و حالا که قبول داریم که به کار گیرد. او ناگهان از کراتولوس می پرسد: و حالا که قبول داریم که کلمات، تصویرهای اشیا هستند، آیا بهتر نیست، به جای اکتفا به یادگیری کلمات، تصویرهای و قعیتی را یاد بگیریم که هر تصویری نشان می دهد ۹۴ کراتولوس مورد صورتهای مطلق و ثابتِ زیبایی، خوبی و دیگر چیزها می کشاند و مورد صورتهای مطلق و ثابتِ زیبایی، خوبی و دیگر چیزها می کشاند و تنها این صورتهای و اقعی و شناختنی هستند، و اینها با نمودهای متغیر خود، در چهرهای زیبا یا کاری نیک، فرق دارند.

کراتولوس از دیدگاه هراکلیتوسی خود دست برنمی دارد، و محاوره، مثل اکثر محاورات، با این توافق به پایان می رسد که درباره ی موضوع مورد بحث، بیش از این تفکر کنند. ولی بذرها [ی اندیشه] در ذهن خوانند پاشیده شده است.

آنتیس تنس، از شاگردان سقراط که در جمع دوستان حاضر در صحنه ی مرگ او قرار داشته است، برای نشان دادن اهمیت زبان، عنوان کتاب خود را «دربارهی تعلیم و تربیت، یا درباره ی نامها قرار داد. به نظر او، آموزش و پرورش، مطالعه ی نامها ست».

کایزی Caizzi به حق می گوید: «مسئلهی نسبت میان چیزها و نامها، یا بهتر بگوییم رابطه ی نزدیکِ یکی به دیگری، مبنای تفکر آنتیس تنس است

و نتایج مهمی به بار خواهد آورد.»<sup>۱</sup>

متأسفانه فقط پاره هایی از آنتیس تنس به دست ما رسیده است، و به راحتی نمی توان تعلیمات او را به طور دقیق توضیح داد. همان طور که دیدیم (صفحه ۴۳ یادداشت ۲) او را نیز، مانند پروتاگوراس، بر این عقیده می دانند که تناقض گویی و سخن دروغ گفتن ممکن نیست، و عموماً از جمله کسانی می شمارند که حمل یک چیز بر چیز دیگر را درست می دانستند: درست نیست که بگوییم «انسان خوب است»، بلکه فقط می توان گفت «انسان انسان است»، این دو نظریه را جدایی ناپذیر دانسته اند، ولی اخیراً نشان داده شده است که لازم نیست ضرورناً این گونه باشد. باید از روی مداری موجود داوری کنیم.

ارسطو در «لغتنامهی فلسفی» (مابعدالطبیعه کتاب دلتا) "، به بررسی مفهوم دروغ می پردازد. دروغ به دو چیز مربوط است (الف) به چیزها یا حقیقتها، در صورتی که موجود نباشند (مثلاً برابر دانستن قطر [مربع] با ضلع)، یا به بیان نمودی از چیزهایی که وجود ندارند (مثل خواب، یا توهمات)؛ (ب) به لوگوی [= سخنها]. ارسطو در این جا به مشکل کلاسیک آن زمان نظر دارد، که غالباً افلاطون به آن اشاره کرده است و آنتیس تنس از آن، در حمایت از نظریهی خود، مبنی بر امتناع تناقض گویی، بهره جسته است: «هر لوگوسی (= سخنی) درست است، زیرا کسی که حرف می زند چیزی

۱. پارهی ، ἀρχὴ ποιιδεύσεως ἡ τῶν ὀνομάτων ἐπίσκεψις: ٣٨ مأخذ ما، ویرایش کایزی از پاره هاست.) عنوان اثر، در فهرست دیوگنس لاثر تیوس (۱۷،۶) آمده است. نیز ر.ک. به کایزی در 31 ، ۱964 لاتل در اکتاب حاضر. آنتیس تنس به طور کلی ر.ک. به صفحات ۲۶۵ و بعد کتاب حاضر.

گروته در Plato, III, 521: «انسان، خوب است» قضیه ی غیر مقبولی بود: زیرا براساس آن یا چیزهای مختلف را یکی می دانیم، و یا چیز واحد را زیاد. و همین طور ممکن نبود دو نفر واقعاً سخنی نتیض یکدیگر بگویند.» (ایرانیک از گاتری است.)

۳. ۱۰۲۴ b ۱۷ و بعد در خط ۳۲ از آنتیس تنس نام می برد.

مي گويد، و کسي که چيزې مي گويد آنچه را که هست مي گويد، و کسي که آنچه را که هست می گوید، حقیقت را می گوید. ۱ ارسطو می گوید دروغ مطلق («از آن جهت که دروغ است») سخنی است که دربارهی ناموجود گفته شود، بنابراین در عمل، وقتی سخنی را دروغ مینامیم منظور ما سخنی است که به چیزی غیر از آنچه به کار می بریم دلالت می کند، مثلاً لو گوس [= تعریف] دایره را اگر برای مثلث به کار ببریم دروغ است. (مثلثی که هو نقطهای از پیرامون آن با نقطهی خاصی [مرکز] به یک فاصله باشد وجود ندارد، اما تعریف دشکل مسطحی که هر نقطهای از پیرامون آن با نقطهی خاصی به یک فاصله باشد، وجود دارد؛ یعنی چیز موجودی را توصیف مى كند؛ فقط أين تعريف، فقط بد به كار برده شده است.) به علاوه، اگرچه به یک معنا، هر چیزی فقط یک تعریف دارد، یعنی سخنی که ماهیت آن را توصیف می کند، به معنایی دیگر، دربارهی یک چیز تعاریف و سخنان زیاد می توان گفت، زیرا خود شیء، و آن شیء به علاوه ی برخی صفات غیر ذاتی آن، به یک معنا فرقی با هم ندارند، مثل سقراط و سقراط فرهیخته (یا سقراط انسانِ فرهيخته). بنابراين، نظر آنتيس تنس ابلهانه است كه مي گويد از هر چیزی فقط با نام خاص آن می توان سخن گفت، یک نام برای یک چیز ؛ و از آن نتیجه گرفته می شود که تناقض گویی ممکن نیست، و عملاً نمی توان سخنی نادرست بر زبان آورد.

معنی لوگوس در این جا از زمینهی مطلب فهمیده می شود. ۲ آن را به

۱. پروکلس .In Crat. 37 Pasq (آنتیس تنس، پارهی ۴۹):

Α ἔλεγε μὴ δεῖν ἀντιλέγειν. πῶς γάρ, φησι, λόγος ἀληθεύει. ὁ γὰρ λεγων τι λέγει, ὁ δέ τι λέγων τὸ ὄν λέγει, ὁ δε τὸ ὄν λέγεν ἀληθεύει.

کایزی (.Stud. Urb. 34 f.) بین گواهی ارسطو و گواهی پروکلس اختلافی را تشخیص می دهد، و احتمال می دهد که پروکلس تفسیر رایجی از شبهه ی آنتیس تنس را بدون ارجاع به منبع اصیل عرضه کرده است.

۲. ما در بعضی جاها به «سخن» و در بعضی موارد به «تعریف» برگردانده ایم.م.

کلمه ی مفرد یا اصطلاح معنی کردهاند، اولی روشن است که به معنی توصیف یک چیز، یا سخنی درباره ی چیستی آن است. این نظر با دیو گنس لاثرتیوس (۳،۶) موافق است: آنتیس تنس گفته است: «لو گوس آن است که نشان می دهد یک چیز چه بوده و هست». اهماقت» آنتیس تنس را الکساندر مجعول، در تفسیر خود به خوبی روشن ساخته است (آنتیس تنس، پاره ط 44). او توضیح می دهد که چگونه این سخن که هر چیزی فقط یک لو گوس دارد به این نتیجه رسید که نمی توان سخنی نادرست گفت و دو نفر نیز نمی توانند سخنی متناقض با هم بگویند. آن دو برای اینکه یکدیگر را نقض کنند باید درباره ی یک چیز، سخنان متفاوت بگویند، ولی چون هر پیزی فقط یک لو گوس دارد (که، ضمن اینکه استعمال های خاصی دارد، بالاخره به معنی «سخنی است که درباره ی آن چیز می توان گفت» بالاخره به معنی «سخنی است که درباره ی آن چیز می توان گفت» درباره ی چیز می توان گفت، درباره ی چیزهای متفاوت سخن می گویند و بنابراین، یکدیگر را نقض درباره ی چیزهای متفاوت سخن می گویند و بنابراین، یکدیگر را نقض

۱. کمپ بل، تنایتتوس، Xli «بر هر چیزی فقط یک واژه را می توان به کار برد.» او به جای ارسطو به ایسو کراتس، هلن، ارجاع می دهد، Χόγω περὶ می دهد، δύο λόγω περὶ می دهد، τῶν αὐτῶν πραγμάτων ἀντειπεῖν در آنجا ترجمه به «واژه ها» حتی نامحتمل تر از متن به نظر می رسد. مطابق آنچه افلاطون در سوفسطایی ۲۶۲ و بعد گفته است هر لو گوسی باید حداقل یک اسم و یک فعل داشته باشد.

نمی کنند. هیچ یک از منابع ما مثال نیاورده است، و پژوهشگران جدید نیز با احتیاط سخن گفته اند. احتمالاً منظور آنتیس تنس این بوده است که ونمی توان گفت، وانسان حیوانی است که بال و پر دارد، زیرا آن سخن چیزی را بیان می کند که وجود ندارد، یعنی گفتن هیچ چیز (۷۴۵۲۷). کسی که هیچ چیز می گوید نمی تواند نقیض سخن کسی را بگوید یا مورد نقض قرار بگیرد، و یگانه راه دیگر این است که بگوییم اگر چه او لفظ وانسان، را به زبان می آورد، در واقع سخن وی مربوط به پرندگان است و بنابراین، در این صورت هم، نسبت به کسی که لوگوس دیگری از انسان می گوید، متناقض حرف نزده است.

برای فهم بهتر اینگونه نظریاتِ مربوط به زبان، لازم است متوجه باشیم که آنها احتمالاً برای تأمین اعتبار سخنوری، هنر اقناع، به وجود آمدهاند. گرگیاس می گفت اقناع، سلطان است زیرا هیچ حقیقتی بالاتر از

۱. من در این مبحث به مقدار زیادی مدیون تفسیر روشن کایزی در ۱۹۵۰ هستم. اما آنجا هم جای مثالهای انضمامی تر خالی است، مخصوصاً در بحث از صفات ذاتی و عرضی، در صفحات ۳۳ به بعد. (کایزی می گوید) به نظر آنتیس تنس گفتن اینکه «سقراط سیاه است» اصلاً سخن گفتن نیست، در حالی که به نظر ارسطو، گفتن سقراط است، همراه با محمولی نادرست. توضیح مشابهی را در مورد لو گوس ذات سقراط نیز می توان عرضه داشت که باز هم اختلاف میان این دو فیلسوف را نشان خواهد داد. فیلد مثال مثلث را مطرح می کند (۱۵۵ می دادی و اطلاق آن نظریه بر اعیان طبیعی برای ما زیاد روشن نیست.

۲. نظریهای که اینجا توضیح می دهیم همان است که افلاطون در اتو دموس ۲ κολλοί δή و بعد، به طرز تقلید تعمدی بیان کرده است و به πολλοί δή، و مخصوصاً به ۵ ἀμφὶ πρωταγόραν نیز اشاره کرده است.

۳. اگر این تفسیر ناپسند به نظر آید، فقط می توانم بگویم تفسیر دیگری به نظر نمی رسد، و دیگران نیز آنتیس تنس را به همین صورت تفسیر کردهاند، ولی تفسیرهای خود را با مثال توضیح ندادهاند تا از ناموجه نمودن آن اندکی بکاهند. در مورد زمینهی آن مقایسه کنید با ارسطو، مابعدالطبیعه ۲۰۰۶ b ۲۰۰۶.

این نیست که کسی را به چیزی معتقد سازیم، و پروتاگوراس پیش از وی به شاگردانش می گفت درباره ی هر موضوعی دو طرف مقابل را می توان با استدلالهای یکسان مستدل ساخت، اعتقاد هر کسی برای او حقیقت است، و هیچ کس نمی تواند سخن دیگری را نقض کند؛ یعنی سخن خود را حق و سخن طرف را باطل بداند. آنتیس تنس احتمالاً قدمی فراتر از پروتاگوراس نهاده، سعی کرده است تبیین فلسفی برای امکان این ادعا پیدا کند. در مورد پاراگراف اخیر، جالب است که افلاطون (فایدروس ۲۶۰ ه) به بررسی آثار اطلاق نام «اسب» بر لوگوس خر («حیوانی اهلی که دارای دراز ترین گوش است»)، اقناع اینکه متعلق این تعریف، همهی ارزش های منسوب به اسب را داراست، می پردازد، تا این کار را با زبان ناشی از کارهای سخنوران مقایسه داراست، می پردازد، تا این کار را با زبان ناشی از کارهای سخنوران مقایسه از بد چنان حمایت می کنند که گویی واقعاً خوب است. اخود آنتیس تنس تمرین های سخنوری نوشته است، از آن میان سخنرانی های اودیسه و تمرین های سخنوری نوشته است، از آن میان سخنرانی های اودیسه و آثیاکس (آژاکس)، «در رقابت بر سر تصاحب سلاحهای آشیل»، باقی مانده است. ا

اما ارسطو در مورد آنتیس تنس (یا پیروان او) سخنان بیشتری دارد. او در جای دیگر مابعدالطبیعه (۱۰۴۳ b ۲۳) می گوید: «بنابراین، مسئلهی مشکلی که پیروان آنتیس تنس و دیگر متفکران ناوارد مطرح کردهاند، بیجا نیست، و آن اینکه شما نمی توانید تعریف کنید که یک چیز چیست، زیرا

۱. داستانی در دیوگنس لائرتیوس (۶، ۸) هست که آنتیس تنس مردم آتن را به خاطر نادانی سرداران جنگی strategoi آنها سرزنش کرد و گفت آنها باید رأی دهند که خر اسب است (یا «با رأی خود موقعیت اسبها را بر خرها ببخشند»، τούs ὄνους ἔππους Ψηφίσασθαι).

۲. پاره های ۱۴ و ۱۵ کایزی. گفته اند او قبل از ملاقات سقراط، شاگرد گرگیاس بوده است (صفحهی ۲۶۷ یادداشت ۳ کتاب حاضر)، و در محاورات خویش از سبک سخنوری اقتباس کرده است.

تعریف، لوگوسی طولانی است. شما می توانید توضیح دهید که معرّف شبیه به چه چیز است، مثلاً نمی توانید بگویید نقره چیست، بلکه فقط می توان گفت که آن مانند قلع است. یک دسته جوهر هست که می توان از آنها تعریف (٥٥٥٥) یا لوگوسی به دست داد، یعنی جوهرهای مرکب، اعم از اینکه محسوس باشند یا معقول اما عناصر آن را نمی توان تعریف کرد، زیرا تعریف چیزی را بر چیزی دیگر حمل می کند، و یکی از آنها ماده است و دیگری صورت.»

الکساندر مجعول در همان جا (آنتیس تنس پاره ی ۴۴) «انسان» را به عنوان مثال در نظر می گیرد. «انسان» یک نام است. ممکن است بگوییم انسان حیوانی میرا و ناطق است، اما این سخن نیز مجموعه ای از نام هاست. ما فقط فهرست اجزای تشکیل دهنده ی آن را برمی شمریم یا نام می بریم، اما آنها نمی توانند به طور جداگانه یا با هم تعریفی از انسان به دست دهند، آزیرا تعریف با نام فرق دارد. «ناطق» یا «حیوان» چیست؟ حتی اگر بتوانیم آنها را نیز به تعداد بیشتری از نام ها تقسیم کنیم، سرانجام به موجودات بسیط و بنیادی ای می رسیم که تقسیم پذیر نیستند، و اینها را نمی توان تعریف کرد. اما چگونه می توان گفت چیزی را تعریف کرده ایم، یا وجود چیزی را توضیح داده ایم، در حالی که فقط نشان داده ایم که آن چیز از اجزایی ترکیب یافته است که خود آن اجزا تعریف یذیر نیستند؟

افلاطون در تناینتوس (۲۰۱ d و بعد) نظریهی مشابهی را بدون

است خود آنتیس تنس این عبارت را به کار برده است. عبارت، مشعر بر طفره است، و وارینگتون آن را «آوردن چند واژه به جای یک واژه» ترجمه می کند. راس در مابعدالطبیعه ۱۰۹۱ شواهدی از ادبیات یونان ذکر می کند که نشان می دهند این کلمه بار تحقیری داشته است.

۲. ارسطو وقتی در ۲۳ م ۱۰۴۳ دو کلمه ی λόγον و δρον را برای توصیف دیدگاه آنتیس تنس به کار می برد، یا اندکی بی دقتی می کند، و یا از دیدگاه خودش سخن می گوید.

ذکر نام، مورد بررسی قرار میدهد، نمی توان از عناصر اولیه ای که ما و هر چیز دیگر از آن تشکیل یافته ایم و گوسی به دست داد، فقط می توان نام آنها را بر زبان آورد. اما در مورد ترکببهایی که از آنها به وجود آمده اند، چون مرکب هستند، می توان نام های اجزا را در کنار هم قرار داد و لوگوسی به دست آورد، زیرا لوگوس دقیقا همین است: ترکیبی از نام ها. پس، عناصر، توضیح ناپذیر و ناشناختنی هستند، ولی می توان آنها را ادراک کرد، در حالی که مرکبات قابل شناخت و تبیین پذیر هستند و با پنداری واقعی می توان آنها را فهمید.

مطابق این نظریه، کلِ مرکب، چیزی بیش از اجزای آن نیست که به نحو خاصی در کنار هم قرار گرفته اند. اما ارسطو با این فرض مخالفت می کند؛ به نظر خود او (که از افلاطون الهام گرفته است) ذات یا جوهر هر چیزی، که در تعریف بیان می شود («چیستی آن چیز»)، فقط اجزا به علاوه ی ترکیب نیست. بلکه «صورتی» است واحد و تازه. به نظر او، تعریف باید شامل بیانی از علت (ر. ک. مثلاً به تحلیل دوم فصل ۱۰، مابعد الطبیعه ۱۰۴۳ ۵ و بعد.)، یعنی علت غایی، باشد، زیرا درواقع نظریه ی جوهر ارسطو سرانجام به قبول غایت منتهی می شود. در تعریف خانه نباید گفت آجرهایی که چهار دیواریی ای را به وجود آورده اند و با سقفی پوشیده شده اند. اگر تمام سخن دیواریی ای را به وجود آورده اند و با سقفی پوشیده شده اند. اگر تمام سخن ما در تعریف، همین باشد، حق با آنتیس تنس است، زیرا آن، فقط برشمردن اجزا (که بالاخره تعریفنایذیرند) و ترتیب آنهاست. در تعریف خانه

۱. از این جاست که می گوییم آنتیس تنس به خطا می گوید، وقتی چیزی بر چیز دیگر حمل می شود، «باید یکی ماده باشد و دیگری صورت. همه ی عناصر ذکر شده در تعریف، اجزای صوری هستند. (این مطلب را الکساندر مجعول توضیح داده است تفسیر مابعد الطبیعه ۱۱،۵۵۴ و بعد.) به نظر ارسطو افراد، تعریف ناپذیر هستند: فقط انواع و اجناس را می توان تعریف کرد. به نظر او، این خطا ناشی از خلط میان اطلاق جزیی و اطلاق کلی یک اسم، مثلاً «اسب» است. (مقایسه کنید با صفحه ی ۱۰۱ یادداشت ۲ کتاب حاضر.)

می گوییم سر پناهی برای انسان و دارایی های او؛ و این نوع تعریف بر اعیان طبیعی نیز قابل اطلاق است، زیرا طبیعت «هیچ کاری را بدون غایت انجام نمی دهد» (درماره ی نفس ۲۹۱ b ۱۳ درماره ی آسمان ۲۹۱ b ۲۹۱ و غیره).

تا آنجا که از این گزارشهای دست دوم و خصمانه برمی آید، نمی توان گفت آنتیس تنس طرفدار این نظریه بوده است که فقط حمل هر چیز بر خود آن ممکن است. افلاطون در سوفسطایی (۲۵۱ b) با تحقیر از این نظریه یاد می کند و آن را برازنده ی «جوانان نورس و پیران عقل باخته» می داند، «کسانی که می گویند محال است کثیر واحد باشد یا واحد کثیر، و اصرار دارند که ما نباید بگوییم کسی خوب است، بلکه فقط می توان گفت، انسان دارند که ما نباید بگوییم کسی خوب است، بلکه فقط می توان گفت، انسان است، و خوب خوب است.» برخی ها این قول را همان نظریهای می دانند که ارسطو به آنتیس تنس نسبت داده است، یعنی اینکه واز هر چیزی فقط با لوگوس ویژه ی آن می توان سخن گفت، یک [لوگوس] برای یک فقط با لوگوس ویژه ی آن می توان سخن گفت، یک [لوگوس] برای یک لوگوس در این جا منحصر به واژه ی مفرد نیست. لوگوس با ۵۷۸۱ (نام) یکی نیست، و با توجه به معانی رایج لوگوس ، به هیچ وجه محتمل نیست که

گروته (Placo, III, 521) فکر می کرد به نظر ارسطو، آنتیس تنس گفته است فقط قضایای این همانی قابل قبول هستند، ولی او مجبور شد بپذیرد (.9 526) که در آن صورت نظریهای که ارسطو در مابعدالطبیعه ۲۳ م ۱۰۴۳ b بیروان آنتیس تنس که که که ارسطو در مابعدالطبیعه ۲۳ می دهد با آنچه که خود وی به پیروان آنتیس تنس تنس که که که که که که که که که از ۱۰۶۵ می داد (۳. می داد (۳. می او منسوب می داد سازگار نخواهد بود. همچنین او احتمال می داد (۳. می او منسوب می داد (۱۰ می حدود ۲۰ سال مسنتر از افلاطون بود.) باخته آنتیس تنس بوده است. (وی حدود ۲۰ سال مسنتر از افلاطون بود.) صرف نظر از جمع بودن آن کلمه، این مفسرین توجه ندارند که افلاطون نظریه را به که آو آجوانان نورس] نیز نسبت می دهد. کمپ بل برعکس گروته می گوید (۲۰ می است که در مابعدالطبیعه ۲۰ تا شام گرایی خامی است آیعنی نظریهای است آیعنی انظریهای که در سوفسطایی توصیف شده است]... اگر خوب توجه کنیم نظریهای که در سوفسطایی توصیف شده است]... اگر خوب توجه کنیم نظریهای که در سوفسطایی توصیف شده است]... اگر خوب توجه کنیم نظریهای که در سوفسطایی توصیف شده است]... اگر خوب توجه کنیم نظریهای که در سوفسطایی توصیف شده است]... اگر خوب توجه کنیم نظریهای که در سوفسطایی توصیف شده است]... اگر خوب توجه کنیم نظریهای که در سوفسطایی توصیف شده است]... اگر خوب توجه کنیم نظریهای که در سوفسطایی توصیف شده است]... اگر خوب توجه کنیم در سوفسطایی توصیف شده است]... اگر خوب توجه کنیم در سوفسطایی توصیف شده است]... اگر خوب توجه کنیم در سوفسطی در سوفسطایی توصیف شده است]... اگر خوب توجه کنیم در سوفسطی در سوفسطی

جنین باشد. اگر درست باشد که آنیس تنس گفته است «لوگوس سخنی است که نشان می دهد یک چیز چه بوده و هست، بی تردید به دنبال آن، باید بگوید که این لو گوس فقط می تواند به جای نام آن چیز، مجموعه ای از نامهای عناصر آن را برشمرد که خود آن عناصر را نیز فقط با نامشان می توان خواند. گروته او را اولین پیرو اصالت تسمیه (نامگرایی) خوانده است، زیرا او منکر صورتها یا ذوات (εἴδη یا οὐσίου) چیزهای خاص بوده است، ذواتی که سقراط دریی تعریف آنها بود، و افلاطون قبلاً آنها را واقعیت های مستقلی م دانست. (آنتیس تنس تا ۳۶۰ زندگی کرد.) تقابل دو فیلسوف، از حکایتی معلوم می شود که برحسب آن آنتیس تنس به افلاطون گفت: «من اسب مى بينم، اما اسب بودن را نمى بينم»، و افلاطون پاسخ داد: ونه خير، علت این است که تو چشمی را که با آن اسب را می توان دید داری، ولی هنوز آن چشمی را که برای دیدن اسب بودن لازم است به دست نیاوردهای. این حکایت را سیمپلیکیوس Simplicius نقل می کند، کسی که معلم ناشناس او حکایت را از آنتیس تنس برای توضیح این دیدگاهش که «انواع یا صور فقط در اذهان ما وجود دارند، نقل کرده است (۱۸۵۱ ۴۷ و ک \.(ἐπινοίοιιs

نظریهی آنتیس تنس حمل را انکار نمی کند، بلکه می گوید نمی توان چیزی را بر عناصر اولیه حمل کرد ... و این دو سخن به هیچ وجه، یکی نیست.

۱. سیمپلیکیوس، مقولات، ۲۰۸؛ آمونیاس، در ایساغوجی فرفوریوس، ۴،۴۰ (آنتیس تنس، پارههای ۵۰۸ و C). این داستان را با اندک تفاوتی از دیوگنس کلبی Diogenes the Cynic نیز نقل کردهاند؛ و البته این امر کاملاً طبیعی است، زیرا او شاگرد آنتیس تنس بوده است و آنتیس تنس را بنیانگذار مکتب کلبی به حساب آوردهاند. خواه این امر از نظر تاریخی درست باشد یا نه، در هر حال نکتهی بدیعی است. داستانهای دیگری نیز وجود داشته که حاکی از خصومت میان او و افلاطون بوده است؛ آنتیس تنس محاورهای را با نام زشت که کار کرداشت ۲ کتاب حاضر.)

اما اگر نام گرایی، نظریه ای است که، بنا به تعریف اخیر آن، می گوید هزبان ساختار خود را بر واقعیتی تحمیل می کند که به خودی خود فاقد این گونه تمایزات است، ای در آن صورت به نظر نمی رسد آنتیس تنس طرفدار آن باشد. عقاید او شبیه نظریه ی قراردادی نامها نبست که از سوی هرموگنس در کراتولوس افلاطون اظهار شده است، بلکه بیشتر شبیه نظریه ی طبیعی کراتولوس است که براساس آن نامها، رابطه ی طبیعی با متعلقات طبیعی کراتولوس است که براساس آن نامها، رابطه ی طبیعی با متعلقات خویش دارند (وگرنه، آنها نام نیستند، و گوینده ی آنها نیز هچیزی نمی گوید، و ۴۲۹ و بعد): آنها «چیزها را آشکار می سازند» (۴۳۵ لا۳۳)، و کسی که به نامها علم دارد به چیزها نیز عالم است (۴۳۵ لا۳۵). شیء مرکب را می توان با نام بردن عناصر آن تجزیه کرد، ولی خود عناصر را فقط می توان نام برد یا با مثال توصیف کرد (نقره مانند قلع است). آنها با شهود یا با دراک حسی دریافته می شوند (همن اسب را می بینم، مقایسه کنبد با دراک حسی دریافته می شوند (همن اسب را می بینم، مقایسه کنبد با تثایتوس ۲۰۲ ک)، ولی توضیح پذیر نیستند، و شناختن آنها نیز، مطابق برداشتی که سقراط و افلاطون از شناخت دارند، ممکن نیست، زیرا به نظر برداشتی که سقراط و افلاطون از شناخت دارند، ممکن نیست، زیرا به نظر آنها، شناخت عبارت از توانایی عرضه ی لوگوسی برای ذات شیء شناخته آنها، شناخت عبارت از توانایی عرضه ی لوگوسی برای ذات شیء شناخته آنها، شناخت عبارت از توانایی عرضه ی لوگوسی برای ذات شیء شناخته

۱. لورنتس و میتل ستراس، ۱ .Mind 1967, ۱ خود آنها میگویند (p. 5) واقع گرایی و نام گرایی را می توان شکل دیگری از نظریهی طبیعی و نظریهی قراردادی کراتولوس دانست. مقایسهی نظریهی اخیر با نظریهی اصالت قراردادی حقیقت ضروری هابز نیز جالب است، او نیز، مانند فیلسوفان قرن پنجم، رابطهی نزدیکی میان نامها و حقیقت می دید: «اولین حقایق به طور اختیاری توسط کسانی به وجود آمد که نامها را بر اشیا وضع کردند.» ر. ک. W. and M. Kneale, Dev. of Logic, 311 ff.

۲. فون فریتس نیز در 1927, 1927 به نتیجه گیری مشابهی می رسد: این، نظریه ای آنتیس تنسی است، «صرف نظر از اینکه آیا آنتیس تنس در این قول تنها بوده یا کسی هم آن گفته است» (p. 462). نیز ر. ک. Dümmler Akad.
 ۲. فیلد نیز در تبیینی دقیق و مستدل، به این نتیجه می رسد که «هیچ مدرک واقعی وجود ندارد که او را با یکی از این دو دیدگاه مربوط سازیم، (Contemps. 168).

شده است. اگر براساس نقادی های افلاطون و ارسطو داوری کنیم، باید حق را به کایزی بدهیم که می گوید نظریه ی آنتیس تنسی «تنها و تنها یک لوگوس ویژه برای هر چیز»، مبتنی بر فقدان تمایز میان حمل ذاتی و حمل عرضی و نیز خلط میان اسم خاص و اسم عام است. احمل غیرممکن نیست، ولی هر آنچه که بر موضوعی حمل می شود باید ذاتی آن (جزوی از «ماهیت» آن) باشد، و اگر یکی از عناصر نام برده شده غیر قابل حمل بر موضوع باشد، کل لوگوس را باید بی معنی دانست و کنار گذاشت. (الکساندر مجعول می گوید ـ تفسیر مابعدالطبیعه ۴۳۵، ۱: او به جای اینکه بگوید لوگوس نادرست مطلقاً یا بدواً (پیمون بیست، گفت آن اصلاً چیزی نیست.)

ارسطو درباره ی کسانی که امکان حمل یک چیز بر چیز دیگر را انکار کردهاند، می گوید:

متأخرینِ فیلسوفان پیشین، بیم آن داشتند که مبادا یک چیز را هم واحد بدانند و هم کثیر. بدین سبب برخی از آنها، از جمله لوکوفرون،

۱. Stud. Urb. 34 (در آن مرحلهی ابتدایی مطالعات دستوری، هنوز کلمه ی واحد کنوا کلمه کرد. به معنی «نام» بود و هم به معنی «اسم»؛ و همین امر به خلط مورد نظر کمک می کرد. به نظر لورنتس و میتل ستراس (آناد افلاطون نیز ادامه داشت.) مقایسه کنید این وضع در کراتونوس، و سرتاسر آثار افلاطون نیز ادامه داشت.) مقایسه کنید با صفحه ی 32: «برای افلاطون آو می توان ارسطو را نیز اضافه کرد] متعلق تعریف، جزیی نبود بلکه کلی بود... بنابراین... انکار ποιότης به منزلهی انکار تعریف ماهیت یک چیز هم محسوب می شد. به نظر آنتیس تنس ما نه تنها اسب را می بینیم بلکه به آن علم هم داریم، زیرا هر آنچه ویژه ی اوست در نام او گنجانده شده است. ظاهراً او متوجه نبوده است که مطابق این سخن باید هر شیء جزوی یک نام داشته باشد نه هر دسته ی و در صفحه ی 31: «بنابراین مسئله ی محال بودن حمل را، که از نظریه ی مبتنی بر توضیح ذات فقط به وسیله ی نامها، ناشی می شد، باید براساس این طرح، یعنی طرح مبتنی بر توصیف، حل کرد.

کلمه ی «است» از حذف کردند، و برخی ها نحوه ی بیان را عوض کردند و به جای «انسان سفید است» گفتند «انسان سفید شده» است، و به آهسفید شده کلمه است]، و به آهسفید شده کلمه است]، و به جای «در حال راه رفتن است» گفتند «راه می رود»؛ از ترس اینکه با افزودن «است» واحد را کثیر گردانند، گویی «واحد» یا «بودن» فقط یک معنی داشته است.

سیمپلیکیوس (تفسیر طبیعیات، ۹۱) توضیح می دهد که لوکوفرون فقط فعل «است» را حذف کرد، و به جای «سقراط سفید است» گفت «سقراط سفید» گویی بیان صفت به این صورت، افزایش چیزی واقعی را نشان نمی دهد؛ ولی در آن حالت باید بین «سقراط» و «سقراط سفید» فرقی وجود نمی داشت، یعنی اظهار سخن معنی دار ممکن نمی گشت. برای رهایی ار این مشکل بود که «دیگران» (که هویت آنها را نه ارسطو مشخص می کند و به

۱. یعنی فعل ربط. سیمپلیکیوس (تفسیر طبیعیات، ۹۱) می گوید: لوکوفرون استعمال وجودی آن را مجاز میدانست. درباره ی لوکوفرون ر. ک. صفحات ۲۸۱ و بعد کتاب حاضر.

طبیعیات ۱۸۵ b ۲۵. با گفتن اینکه سقراط (الف) سفید است، (ب) فیلسوف است، و (ج) اهل آتن است، یک موضوع - سقراط - کثیر می گردد (فیلوپونوس طبیعیات، ۴۹، ۱۱).

Σ. λευκός نونانی «سقراط سفید» به صورت Σ. λευκός Σ. ایعنی موصوف قبل از صفت می آید، از این حیث زبان یونانی مثل زبان فارسی است، و هر دو برعکس زبان انگلیسی. م.]. فهم کامل سخنان اینها، منوط به آشنایی با اسلوب ویژه ی زبانشان است. فعل ربط غالباً در گفتار و نوشتار حذف می شد، و «سقراط سفید» Σ. λευκός نیز مانند «سقراط سفید است» یک جمله ی کامل محسوب می گشت، عیناً مثل اینکه فعل «است ۱۳۵۱» به طور صریح در آن آمده است. لو کوفرون اند کی ساده بود، اگر گمان می کرد کسانی که آن [= است] را حذف کرده اند به تصحیح خطایی منطقی دست زده اند. توضیح تمیستوکلس درباره ی روش او Κακὸν τό κακὸν).

او) سعی کردند افعال دیگری به جای این فعل ربط نامناسب به کار برند.اگر لوکوفرون، گفتن «سقراط سفید» را جایز می دانست، پس او را نیز، مثل آنتیس تنس، نمی توان از کسانی شمر د که افلاطون در سوفسطایی (۲۵۱ ه) مورد انتقاد قرار می دهد. تنها مطلب دانستنی دیگر، دربارهی نظریدی شناخت لوکوفرون، این است که به نظر او شناخت «اجتماع (συνουσία) نفس و عمل شناختن» است. نظریدی او را ارسطو (مابعدالطبیعه ه و ۱۰۴۵ و بعد) نقل می کند، و الکساندر مجعول در شرح آن می گوید (دیلز ـ کرانتس، بعد) نقل می کند، و الکساندر مجعول در شرح آن می گوید (دیلز ـ کرانتس، ۲۸۳ و ۱۹۳۹ می شود که شناخت و نفس یکی باشند، در جواب می گفت اجتماع آن دو.» این «اجتماع» یا «همبودی» آذهن با شناخت، نظریهای را نشان می دهد که، مانند نظریهی آنتیس تنس، اعتقاد به شناخت از راه آشنایی مستقیم را می رساند، نه شکاکیت را. نمی توان گفت، «سقراط سفید است» (یعنی می سقراط به علاوه ی سفیدی)، بلکه فقط می توان «سقراط سفید است» (یعنی سقراط به علاوه ی سفیدی)، بلکه فقط می توان «سقراط سفید» را به عنوان یک ذات واحد، تجربه کرد.

تنها کسانی که برای این نسبت افلاطون، مبنی بر محدود ساختن سخن به قضایای اینهمانی («انسان انسان است»، «خوب خوب است»، و غیره)، استحقاق دارند، استلیپون مگارایی و اریتریایی ها هستند. ۲ از آنجا

۱. συνουσία در زبان متعارف به معنی تداخل و اجتماع است، اما، معنی لفظی آن را «همبودی» نیز می توان دانست. در زبان مفسرین متأخر، فعل συνουσιόομαι برای بیان مفهوم و حدت ذاتی به کار می رود.

۲. در مورد استلیپون ر. ک. به پلوتارک، علیه کوتولوس، ۱۱۱۹c-d، و برای اریتریایی ها به سیمپلیکیوس تفسیر طبیعیات، ۲،۷ در شنکل، نه در دیلز کرانتس. شاید مقایسه ی نظریه ی آنها با آنچه که اخیراً از تفسیر دقیقی از گفته ی بوتلر بیشاب Butler Bishop استنتاج شده است جالب باشد: «هر چیزی همان است که هست و نه چیز دیگر»، مور Moore این جمله را سرلوحه ی کتاب اصول اخلاق principa Ethica قرار داده است. گفته شده است که این سخن نه تنها تعریف «خوب» را (که مغالطهای طبیعت گرایانه است که این سخن نه تنها تعریف «خوب» را (که مغالطهای طبیعت گرایانه است که این سخن نه تنها تعریف «خوب» را (که مغالطهای طبیعت گرایانه است که این سخن نه تنها تعریف «خوب» را (که مغالطهای طبیعت گرایانه است که این سخن نه تنها تعریف «خوب» را (که مغالطهای طبیعت گرایانه است که این سخن نه تنها تعریف «خوب» را «کتاب است که این سخن نه تنها تعریف «خوب» را «که مغالطه ای طبیعت گرایانه است که این سخن نه تنها تعریف «خوب» را «که مغالطه ای طبیعت گرایانه است که این سخن نه تنها تعریف «خوب» را «که مغالطه ای میشون» را «که میشون» را

که استیلپون احتمالاً در حدود ۳۸۰ متولد شده است و مکتب ار پهرپایی را نیز مِنِدِموس Menedemus بنیان نهاده است، یعنی کسی که پس از مرگ افلاطون به دنیا آمد، احتمال نمی رود که استیلپون، مورد نظر افلاطون بوده باشد، و در مورد مکتب اریتریایی نیز چنین فرضی غیرممکن است. اما اکلیدس، که مکتب مگارایی را بنیان نهاد، دوست سفراط بود، و اریتریاییها رابطهی نزدیکی با او داشتند، و مندموس شاگرد استیلپون بود. افلاطون پس از مرگ سفراط، مدتی در مگارا با اکلیدس اقامت گزید، و کاملا محتمل است که در این مطالب با یکدیگر اختلاف داشته باشند و به مباحث می دهد که نتیجهی آن همان چیزی است که در سوفسطایی آمده است. وی ابتدا از اودموس Eudemus نقل می کند که اشتباهات پارمنیدس، به علت حالت ابتدایی فلسفه در آن زمان، قابل بخشش بود، زیرا در آن زمان هیچ کس خالت ابتدایی فلسفه در آن زمان، قابل بخشش بود، زیرا در آن زمان هیچ کس نگفته بود که یک کلمه می تواند بیش از یک معنی داشته باشد، و هیچ کس ذات را از عَرَض جدا نساخته بود، و سپس می گوید:

بر اثر همین غفلت، حتی فیلسوفانی که به مگارایی ها معروف بود، به صورت مقدمه ای روشن پذیرفتند که چیزهایی که لو گوس متفاوتی دارند مختلف هستند و چیزهای مختلف نیز جدا از هم هستند، و از همین جا خواستند اثبات کنند که هر چیزی جدا از خویش است؛ مثلاً لو گوس «سقراط فرهیخته» غیر از لوگوس «سقراط سفید» است، بنابراین سقراط جدا از خودش است.

است)، بلکه هر نوع تعریفی از هر واژهای را به هر گونهای، غیر ممکن ساخته است؛ زیرا تعاریف، نتیجه ی خلط میان دو تا صفت است، تا یکی را با دیگری تعریف کنیم یا یکی را به جای دیگری قرار دهیم. ر. ک. به بحث فرانکنا Frankena که در . 57 ff. 57 ff. تجدید چاپ شده است.

ارسطو در مغالطات سوفیستی (۱۹۶۱۲۸ و بعد)، با این نظریه مخالفت نموده است، بدون اینکه آن را به کسی با مکتبی نسبت دهد: «کوریسکوس، انسانی است [اما توجه داشته باشید زبان بونانی حرف تعریف مبهم (یای نکره ی فارسی) ندارد]، «انسان» غیر از «کوریسکوس» است، بنابراین کوریسکوس غیر از خودش است.» این نظریه شبیه «یک لو گوس برای یک چیز»است که آنتیس تنس می گفت، اما استنتاج آن بنیادی تر است. ا

در تبیینی که عرضه شد سعی بر این بود که هر یک از دیدگاها را به فردی خاص نسبت دهیم. در گذشته به طور جدی کوشیدهاند این افراد را مشخص کنند، اما در تمامی موارد شواهد کافی در دست نیست؛ مشخص کردن آنها نیز برای تاریخ تفکر اهمیت زبادی ندارد، زیرا فقط کافی است که بدانيم برخى مؤلفين چنين گفتهاند. مهم اين است كه بدانيم در زمان سقراط و افلاطون عدهای از معاصرین آنها این گونه مباحث مربوط به زبان و متعلقات آن را با شوق و ذوق فراوان تعقیب می کردند؛ آنها در طی این مباحث به دیدگاه های متعددی دست یافتند که برخی از آنها با یکدیگر سازگار و برخی هم رقیب یکدیگر بودند؛ این نظریات همگی حاصل مبارزه با منطق ابتدایی و در عین حال مؤثر الیاییان بود. تفکرات سقراط و افلاطون، که بر تاریخ بعدی فلسفه بسیار مؤثر بودند، در مقابل این مباحث قرار داشتند؛ این اندیشه ها بخش اصلی سعی و کوششی بودند که برای پیدا کردن راه حلی قطعی برای این مسایل صورت می گرفت. اینکه آن مسایل در دستان افلاطون فقط به صورت یکی از عناصر ترکیب اخلاقی و مابعدالطبیعی بزرگی درآمد، در حقیقت این ادعای ما تأثیری ندارد؛ مطالعهی کراتولوس و اتودموس (تا چه رسد به محاورات مهم تری چون

۱. در این مورد ر.ک. به Maier, Syllogistik, 2. Teil, 2. Hälfte, 7 ff. که در آنجا پس از مطالعهی ارتباط مابعدالطبیعهی ارسطو، کتاب گاما، فصل ۴ با این مباحث می گوید: در زمان ارسطو مجادلات آنتیس تنس و مگارایی ها تاحدودی تلفیق شده بود.

سوفسطایی) تردیدی در این امر باقی نمی گذارد.

خلاصهی نتایج. در زمان سقراط و افلاطون، دیدگاههای زیر طرفدار داشت. اسامی برخی از طرفدارانِ قطعی یا احتمالی آنها را در داخل پرانتز آوردهایم.

۱- سخن دروغ گفتن، محال است، زیرا دروغ گفتن به منزلدی گفتن چیزی است که وجود ندارد، و آنچه وجود ندارد به بیان نمیآید. (پروتاگوراس، آنتیس تنس. این نظریه مربوط است به پارهی ۲، ۸-۷، پارمنیدس).

۲ ـ به تَبَعِ نظریه ی قبل، هیچ کس نمی تواند نقیضِ سخن دیگری را بر زبان آورد. (پروتا گوراس، آنتیس تنس).

۲- حقیقت، امری نسبی است. (پروتاگوراس، گرگیاس.)

۴ ما کلمات را به صورت ناسازگار، و بدون تطابق با واقعیت، به کار می بریم. این درست نیست، زیرا واقعیتی (می  $\dot{\delta}$ ۷،  $\dot{\phi}$ ۷،  $\dot{\phi}$ 0 وجود دارد و انواع طبیعی ای ( $\dot{\epsilon}$ ۲) واقعیت دارند، و همه ی واژگان ما باید با آنها مطابقت داشته باشد. (سقراط، آنتیفون، بقراط  $\dot{\epsilon}$ 0.)

۵ تعریف ماهیت یک چیز محال است، زیرا فقط می توان عناصر آن را برشمرد، و خود عناصر را، چون پذیرای تحلیل بیشتری نیستند، نمی توان تعریف کرد، بلکه فقط می توان با مثال توصیف کرد. (آنتیس تنس، احتمالاً لوکوفرون.)

۶ هر چیزی فقط یک لوگوس ویژه دارد که ماهیت آن را، با برشمردن عناصر تشکیل دهنده ی آن، توضیح میدهد. اگر یکی از آن عناصر در آن چیز نباشد اصلاً لوگوسی وجود نخواهد داشت. (آنتیس تنس.)

۷ نامها رابطهای طبیعی با متعلقات خود دارند، که به وسیلهی تماس مستقیم ذهن با عین، معلوم می شوند؛ ادراک حسی (αἴσθησις) نمونهای از این تماس است. نامی که چنین رابطهای را نداشته باشد غلط نیست، بلکه

اصلاً نام نیست. (آتنیس تنس، لو کوفرون، و کراتولوس، در افلاطون.)

۸ نامها، عنوانهای ساختگی هستند، و هیچگونه ارتباطی با مسمّاهای خود ندارند. (دموکریتوس، هرموگنس و در افلاطون.)

۹ استفاده از فعلِ «است»، برای ربط موضوع و محمول، صحیح نیست؛ زیرا این کار، واحد را کثیر می سازد ۱۱ می توان موضوع و محمول آن را به صورت یک واحد (مثلاً سفراط سفید) ادراک و توصیف نمود. (لوکوفرون.)

۱۰ بنا به اصل الیایی که یک چیز نمی تواند هم واحد باشد و هم کثیر، می توان گفت فقط حمل هر چیز بر خودش جایز است. (مگارایی ها، و احتمالاً دیگران.)

#### ۶. دستور زبان

علاقهی شدید به امکانات و محدودیت های زبان به پیدایش مطالعات مربوط به دستور زبان (تمایز میان مذکر و مؤنث، و اجزای سخن، و غیره) منهی گردید، که آثار آن از پروتاگوراس به بعد معلوم است. اما مباحث پیشین، در عین حال که موضوعات مربوطه را توضیح داد، این نکته را هم روشن ساخت که این موضوعات، از مطالب گسترده تر فلسفه ی زبان یا فن سخنوری متمایز نبودند. درواقع هدف آن مباحث، علمی نبود، به طبقه بندی و قانونمند کردن استعمالهای موجود پرداخته نمی شد؛ بلکه آنها به دنبال اهداف عملی بودند، می خواستند زبان خود را اصلاح کنند و با مطابق تر ساختن زبان با واقعیت، بر کارآیی آن بیفزایند. ا

 <sup>«</sup>دستور زبان یونان قدیم τέχηη ـ فن یا پیشه ـ بود، یعنی مطالعهای بود که هدف عملی داشت؛ زبانشناسی جدید τέχηη نیست بلکه یک علم فیزیکی است. موضوع آن، پدیدار جهانی زبان انسان است، و فقط به تحقیق و تطبیق پدیده ها می پردازد.» از مقالهی بسیار مفید موری Murray در بارهی آغاز دستور زبان یونانی (در . Gk. Stud)، که در آن به تفاوت مهمی اشاره می کند که از پرداختن γραμματική به زبان یونانی نشأت می گیرد: «دستورزبان های یونانی به کل زبان انسان نمی پرداخت. موضوع آن لو گوس بود.

می گویند پروتاگوراس اولین کسی بود که سخن (او گوس) را به چهار دسته کاساسی (۱۹۷۵ کفت کفت کفت کفت کفت دسته کرد: تقاضا (یا دعا)، سوآل، جواب، و امر؛ یا برحسب برخی منابع به هفت دسته: توصیف، سوآل، جواب، امر، خبر، درخواست و احضار. اندکی بعد، آلکیداماس گفت: چهار دسته ی لوگوس عبارتند از اثبات، نفی، سوآل و امر. این تقسیم در منبع متأخری آورده شده است، اما ارسطو نیز به آن اشاره می کند: آنگاه که در فن شعر (۱۴۵۶ له ۱۵) می گوید پروتاگوراس از هومر به دلیل نوشتن «فریاد بکش، ایزدبانو» انتقاد کرد، زیرا در جایی که باید جمله ی دعایی می آورد جمله ی امری آورده بود.

تمایز میان اسم و فعل (ریما) در آثار افلاطون دیده می شود، همان طور که کورنفورد می گوید (PTK, 307)، او در کراتولوس (۴۲۵ a) آن را بدون توضیح و به صورت امری آشنا مطرح می کند، بنابراین احتمالاً پیش از وی پروتاگوراس یا سوفسطایی دیگری این تمایز را به وجود آورده است. اما حقیقت این است که در سوفسطایی آنها را به دقت تعریف می کند و با مثال روشن می سازد. سخن (لوگوس) از ترکیب اسم و فعل به دست می آید. "

۱. دیوگنس لائرتیوس، ۹، ۵۳ و بعد. سخنان او را به این معنی هم می توان گرفت که دیگران، و نه پروتاگوراس، جمله را به هفت قدمت تقسیم می کنند، و هیکس Hicks این گونه ترجمه کرد، است. تقسیم دوم، تردید آمیز به نظر می رسد و معلوم نیست بر چه اساسی، در چنین طبقه بندی کلی ای، این افزار کلی ای ۵παγγελία از احضار] متمایز می گردد. متأسفانه منبعی که به آن دوره نزدیک تر باشد در دست نداریم.

۲. تقسیم حروف به واکه ها (حروف صدادار)، اصوات واکه گون، و حروف بی صداده δεενοὶ περὶ τούτων بیان می شود، به σί δεενοὶ περὶ τούτων نسبت داده می شود.

۳. δνομα به علاوه ی ρῆμα مساوی است با λόγος، کراتولوس ۴ ۴۲۵، برای ۴۳۱ b-c سوفسطایی ۶۴۲ و بعد. «تثایتتوس می نشیند» مثالی برای ساده ترین λόγος است. درباره ی اینکه این دو بخش تنها اجرای سازنده کمرمه کمرمه

ریما در این جا به صورت «آنچه بر انجام کار دلالت می کند» تعریف می شود، که کاملاً روشن به نظر می آید؛ اما در این مرحله اولیه، اصطلاح شناسی به هیچ وجه ثابت نبوده است، به همین علت است که در جایی دیگر و در کراتولوس Diphilus را به اجزای کراتولوس گوید اگر نام دیفیلوس Diphilus را به اجزای تشکیل دهنده ی آن (هلک هر محبوب زئوس») تجزیه کنیم به صورت ریما درمی آید نه نام. از نظر لغوی ریما یعنی «چیز گفته شده»، و نام یا اسم یعنی آنچه درباره ی آن چیز گفته می شود. حتی ارسطو که واژه ها را به صورت فنی تری به کار می بَرّد، و ریما را غالباً برای فعل به کار می بَرّد و تعریف فعل را بر آن اطلاق می کند (کتاب العبارة ۱۶۵۶)، گاهی نیز معنی صفت را از آن قصد می کند (همان ۲۰ ا ۲۰ ا)، و واژه ی اعم محمول، گاهی به ترین ترجمه ی آن است.

اشتنتسل گوشزد کرده است (.f) 1010 استوری جمله رابه صورتی چنین مینماید که افلاطون ساده ترین شکل دستوری جمله رابه صورتی ابتدایی تعریف کرده است، باید به خاطر داشت که موضوع اصلی بررسی او شکل دستوری نیست، بلکه میخواهد به این سوآل پاسخ می دهد که چگونه شکل دستوری نیست، بلکه میخواهد به این سوآل پاسخ می دهد که چگونه ممکن است از میان دو قضیهای که از نظر دستوری به یک اندازه صحیح هستند («تئایتتوس می نشیند»، «تئایتتوس پرواز می کند») یکی راست باشد و دیگری دروغ. وضع عالی لو گوس در اندیشهی یونانی از توصیفی که افلاطون در کراتولوس a ۴۲۵ به دست می دهد به خوبی روشن می شود. اسمها و فعل ها از حرفها و هجاها به وجود می آیند، و از ترکیب اسمها و فعل ها «چیزی بزرگ و زیبا و کامل، یعنی لو گوس، را می سازیم؛ این کار به وسیله ی هنر اسم گذاری یا سخنوری یا هر هنر دیگری انجام می گیرد، وسیله ی همان ترتیب که نقاشان از ترکیب رنگ، تصویری زیبا به وجود درست به همان ترتیب که نقاشان از ترکیب رنگ، تصویری زیبا به وجود می آورند.» آن هنگام که مانند علمای دستور و منطق دانان خونسرد، از استعمال سست و مبهم لوگوس (در برخی موارد ظاهراً باید با حرف بزرگ

نوشته شود) خشمگین می شویم، هر گز ساید این نگرش یونانی را نسبت به آن فراموش کنیم.

یکی از معاصران پروتاگوراس توجه او به جنس اسامی را مورد اشاره قرار داده است. ارسطو می گوید او بود که اسمها را به مذکر، مؤنث و خنثی<sup>۱</sup> تقسیم کرد، و این مطلب را آریستوفانس در نمایشنامهی ابرها نیز منعکس کرده است. او در این نمایشنامه ادعای پروتاگوراس را که میگفت استدلالهای ضعیف تر (غیر عادلانه) را قوی تر می گرداند به سقراط نسبت می دهد و بر آن حمله می کند؛ سقراط، استریسیادس را که برای آموختن استدلال غیر عادلانه، به منظور خودداری از ادای وام خویش، پیش او آمده است، متوجه می سازد که ابتدا باید مطالبی «دربارهی نامها» بیاموزد و بداند «که کدام یک از آنها مذکر هستند و کدام مؤنث.» او (مثل عامهی یونانیان معاصر خویش) نمی تواند جنسهای مذکر و مؤنث هر دسته از حیوانات را با نام خود بخواند، و عناوین مذکر را برای مواری که مآلاً مؤنث هستند به کار می برد؛ همین عامل سبب می شود که «سقراط» او را شدیداً توبیخ کند. پروتاگوراس می گوید کلمات یونانی «خشم» و «کلاه خود»، که مؤنث هستند، باید مذکر می بودند؛ از این جا معلوم می شود که او در برخی موارد دستور زبان معمولی را غیر منطقی یا غیر دقیق دانسته و مورد انتقاد قرار داده است.۲

یا اشیا (σκεύη)، ارسطو، فن شعر، ۷ b ۱۴۰۷. خود ارسطو آنها را μεταξύ نامیده است (سخنوری ۱۴۵۸ a ۹۱ معالطات سوفیستی، ۱۶۲ b ۱۲، معالطات سوفیستی، μεταξύ (= خنثی) را دستورنویسان بعدی رایج ساختند.

ارسطو، مغالطات سوفیستی، ۱۷۳ b ۱۹. تصور برخی ها (موری) این بوده است که پروتاگوراس به علت جنگجویانه بودن یا «منش غیر زنانهی» این مفاهیم چنین گفته است. به احتمال زیاد او فقط با توجه به ملاحظات ظاهری مربوط به نام گذاری آنها، به این نتیجه رسیده است. ر. ک. . Fehling, Rh. Mus. 1965, 215 و مقایسه کنید با Fehling, Rh. Mus. 1965, 215 و مقایسه کنید با

افلاطون در اتو دموس (۲۷۷ ه) می گوید پرودیکوس از کسانی است که بر «استعمال درست نام ها» تأکید می کردند؛ و سقراط در همان جا این کار را نخستین گام، برای آشنایی با اسرار سوفسطاییان ، می نامد. تخصص او در دقت در کاربرد زبان و تمایز دقیق معانی کلماتی بود که معمولاً مترادف انگاشته می شد. سقراط در پروتاگوراس (۲۴۱ ه) می گوید او مرا به علت استعمال ترکیبی چون «به طور وحشتناک باهوش» سرزنش می کند. «وحشتناک» (deinos) ر. ک. صفحه ی ۶۷ و بعد ج ۱۰ ترجمه ی فارسی) باید صفت چیزهای نامطلوبی، چون فقر یا بیماری یا جنگ، واقع شود. در همین محاوره تقلیدی از تعلیمات او عرضه می شود، و آن، سخنرانی نسبتاً پر آب و تابی است که در آن میان بحث و منازعه،احترام و تمجید، و مطلوب بودن و لذت، فرق می گذارد. در لاخس (۲۹۷)، وقتی در مورد فرق میان شجاعت و بی باکی از پرودیکوس نام می برد، او را «بهترین سوفسطایی در بیان این نوع تمایزها» می المد. ارسطو می گوید او لذت و دلخوشی و بیان این نوع تمایزها» می المد. ارسطو می گوید او لذت و دلخوشی و خوشحالی را از اقسام فرعی مطلوب بودن می دانست، و در همین مورد، مفسری بعدی او را با وصف «مبتکر» «دقت لفظی» توصیف می کند. آ

استدلال مربوط به κάρδοπος در ابرها ۶۷۰ و بعد. توجه داشته باشید که در این جا نیز هومر مورد نظر اوست، و درواقع انتقاد او از سازگاری μῆνιν این οὐλομένην دارای همان مضمون انتقاد از حالت ἀειδε است، یعنی انتقاد از ابیات آغازین ایلیاد. ر. ک. به بازسازی تخیلی فلینگ در همان منبع، 214، و برای نتیجه گیری های او از این بازسازی، به صفحه ی ۸۵ و بعد کتاب حاضر.

۱. اشارات دیگر افلاطون به پرودیکوس در این مورد عبارتند از: پروتاگوراس ۲۸۴ منون ۳۸۴ میدس ۱۶۳۵، کراتولوس ۳۸۴ d

جالب ترین مطلبی که درباره یی معامی مطالب مذکور می توان گفت، رابطه ی شخصی میان پرودیکوس و سفراط است، سفراط در آثار افلاطون بارها خود را شاگرد یا دوست پرودیکوس می نامد. آثاکید پرودیکوس بر تمایز دقیق میان کلماتی که معابی نزدیک به هم هارند با عادت سفراط بر فشار آوردن بر طرف صحبت و مطالبه یی بیان دقیق چیستی شجاعت و اعتدال و فضیلت و یا هر چیز مورد بحث، تبیین صورت یا هستی آن رابطه ی روشنی با هم دارند؛ و کاملاً ممکن است تعلیمات پرودیکوس، اندیشه ی او را در این مسیر سوق داده باشد.

آیا، همان طور که کالوگرو گفته است، «تفاوت میان این دو خیلی زیاد است»، پرودیکوس فقط به «درست سخن گفتن» می پردازد و سقراط به «چیزهای واقعی» علاقمند است، یا، چنانکه دبلیو. اشمید می گوید، هنر تقسیم پرودیکوس، «تمهید علمی تفکرات حوزه ی سقراطی بود» و «سعی او برای دفیق و منظم ساختن کاربرد زبان بزاساس مقتضیات منطقی، بی تردید مقدمه ی ارزشمندی برای توضیح مفهومی زبان ادبی بوده است»؟

۱. ر.ک. به صفحه ی ۲۰۷ و بعد کتاب حاضر. من با اچ. گومپرتس (۵.۵.۸) موافق هستم که می گوید این اشارات را نمی توان شوخی تلقی کرد و فاقد مبنای تاریخی دانست.

پاسخ این سوآل را بعداً خواهیم داد. اما این نکته را می توان در این جا افزود که پرودیکوس، مانند دیگر سوفسطاییان ، به سخنوری سیاسی شهرت داشت، و با ایراد خطابه های عمومی به کسب پول می پرداخت؛ همچنین، مانند پروتاگوراس، به تعلیم هنر موفقیت سیاسی و مهارت در تدبیر امور شخصی می پرداخت. بنابراین تأکید او بر دقت در بیان، احتمالاً مربوط آموزش سخنوری بوده است. ا

۱. ر. ک. به صفحه ک ۲۰۷ و بعد کتاب حاضر. برای ارزیابی دقیق تر تأثیر زبانشناختی پرودیکوس ر. ک. به Grant, Ethics, I, 124 f. بما باید این زبانشناختی پرودیکوس ر. ک. به ای Grant, Ethics, I, 124 f. بما باید این اولین گام را در متمایز ساختن معانی مختلف سخن، و تثبیت فهرست اصطلاحات علمی، ارج نهیم»، و غیره)؛ هر اولین گام را در معلمی، ارج نهیم»، و غیره)؛ است ـ وگرنه جوانان برای هر جلسه کی سخنرانی او ۵۰ درهم نمی پرداختند! ـ اما «تعریف مفاهیم فلسفی سفراط، ریشه در علم معانی پرودیکوس داشته است»)؛ و منابع دیگری که اونترشتاینر در ۵۶ می گوید و تتمامی محققان «در این مورد «اتفاق نظر دارند»؛ که البته درست نیست.

۲. افلاطون، هیپیاس بزرگ، ۲۸۲ و جمهوری ۶۰۰ ، و ر.ک.صفحات ۸۳ و بعد ج ۱۰ و ر.ک.صفحات ۸۳ و بعد ج ۱۰ ترجمه ی فارسی.

# إبادداشت على تكميلي

(۱) پرودیکوس و توکودیدس در اواخر دوره ی قدیم، آنتیفون، گرگیاس و پرودیکوس هر سه را معلم یا الگوی توکودیدس دانسته اند. (ر.ک. دیلز می پرودیکوس هر سه را معلم یا الگوی توکودیدس دانسته اند. (ر.ک. دیلز کرانتس، ۸۴۸۹، اچ. مایر، 61 (Prodikos, 61) به نظر خود مایر «دقت و صلابت» سبک توکودیدس، میراث مشترک استدلالهای متضاد گرگیاس و «مترادف شناسی» پرودیکوس است. به آسانی نمی توان پی برد که چگونه گرگیاس معلم «دقت و صلابت» است، ولی من نمی خواهم در این جا درباره ی همه کسانی که بر توکودیدس تأثیر گذاشته اند بحث کنم، بلکه می خواهم فقط به تبعیت از مایر مواضعی را نشان دهم که در آن جا تمایز میان کلمات تقریباً مترادف به گونه ای صورت گرفته است که به روش میان کلمات تقریباً مترادف به گونه ای صورت گرفته است که به روش می پرودیکوس در پروت گوراس بسیار شباهت دارد، و یقیناً توکودیدس در آنها متأثر از پرودیکوس است.

در ۴٬۲۳۰۱ و میان علت (۳۶۵۳۵۵) واقعی اما پنهانی جنگ و دلایلی (۴٬۲۳۰۱ و میگذارد؛ این دلایلی (<del>۱۳٬۵۵۲)</del> که آشکارا بر زبان آوردهاند، فرق میگذارد؛ این تمایز مشهور است.

۱، ۶۹، ۱ می دند از ۱ هم دند از ۱ هم دند و ۱ هم داد و ۱ می در بر ابر دام داند و ۱ هم داد و ۱ مم داد و ۱ هم داد و ۱ مم داد و ام داد و ۱ مم داد و ام داد و ام داد و ام داد و ام دا

۴۰ ۴۳۹ ۲ - ἀποστῆναι و ἀπαναστῆναι مردم موتیلنه «انقلابی نبودند ـ کلمهای که برای مردمی به کار می رود که از رفتار ظالمانه رنج دیده اند ـ بلکه شورشیان متعمدی بودند که با دشمنان ما سازش کرده بودند تا ما را نابود سازند.»

۴، ۴، ۴، ۴، ۴، <del>Δμότρτημα</del> و πο<del>τρουνομία</del> [مردم آتن مدعی شدند که] «خطاهای غیر عمدی، موجب تقدس در معابد خدایان شده است، و لفظ گناه را باید برای کارهای باطلی به کار برد که بی دلیل انجام یافته است، نه برای آنچه تحت فشار شرایط مجیطی به عمل آمده است.

گه در اثر شکست اتفاقی دشمنان احساس غوور بکنیم، بلکه این است که در اثر شکست اتفاقی دشمنان احساس غوور بکنیم، بلکه این است که بر برتری نقشه های خود مطمئن گردیم.»

فقط یکی از این نمونه ها در سخن ـ اعم از امری یا خبری ـ به کار

۱. برخی از نمونه هایی که مایر ذکر کرده است نامربوط به نظر می رسد. در ۱،  $\pi$  برخی از نمونه هایی که مایر ذکر کرده است نامربوط به نظر می رسد. در ۱،  $\pi$  منظور از به کار بردن  $\pi$  دستیابی به تأثیر خطابی است نه اینکه میان آنها فرق نهاده باشد، و در ۱،  $\pi$  ۱،  $\pi$  ۱،  $\pi$  ۵ فرق نهاده باشد، و در  $\pi$  ۵ فرق نهاده باشد، و در  $\pi$  ۵ فرق نهاده برای اجتناب از تکرار نامطلوب به کار رفته اند. و در  $\pi$  ۲،  $\pi$  بین  $\pi$  ۲،  $\pi$  و در  $\pi$  در  $\pi$  اختلاف معنایی وجود ندارد.

می رود، و بهرهای که توکودیدس از آنها گرفته است گواه دیگری بر هدف خطابی این تمایزهای زیبا است. این نوع تمایزها می توانند خیلی مؤثر واقع شوند

(۲) علم مترادفات و فلسفه مومیگلیانو نظریهی جالبی را، دربارهی روابط احتمالی تمایز پرودیکوس میان مترادفات با فلسفه ی زبان و علم اخلاق، مطرح كرده است. كلمات «نظريه» و «احتمالي» از من هستند، زيرا او نتیجه گیری های خود را به صورت یقینی مطرح می کند. براساس شواهدی که ما در دست داریم، نمی توان به نتیجه گیری های او اطمینان داشت، اما تفسير او به حدى جالب است كه حتى در عين ترديد آميز بودنش، نمي توان از آن چشم بوشید. تفسیر او بدین قرار است (در 30<del>-1929)</del>. دمو کریتوس گفته بود کلمات نمی توانند واقعیت را نشان دهند زیرا (علاوه بر استدلالهای دیگر) چنین نیست که هر کلمهای یک چیز مطابق با خود داشته باشد. تنها راه ابطال او این است که نشان دهیم چنین هست، یعنی کلمات به اصطلاح مترادف (مثل مثل به اصطلاح مترادف (مثل به فرده و درون و ۷۵۰) درواقع هر کدام معنای خاص خود را دارند. کاری که پرودیکوس با این فضل فروشي ظاهري انجام داده است همان مخالفت با شكاكيتِ فراگير است، و، چون شکاکیتِ نظری به نسبی گرایی عملی منجر می شود، او در ۱ جبههی، مخالف «تراسوماخوس و كاليكلس» نيز قرار داد. از همين جا روشن مي شود که جگونه پرودیکوس در عین حال مؤلف افسانهی اخلاقی انتخاب هراكلس نيز هست (صفحات ٢٢٧ و بعد كتاب حاضر). هنر تميز ميان مترادفات، در حوزه ی اخلاق نیز تأثیر مهمی داشته است که از جمله ی آنها تعيز ۵γαθός از κρείτιων و δίκαιον و κρείτιων است. (تا آن جا که من اطلاع دارم، در گزارش های باقی مانده از پرودیکوس این تعایز ها ذکر نشده است، مومیگلیانو در ادامه می گوید: اهمیت عکس العمل او بیشتر از این جهت نیست که صرفاً از اعتقادات سنتی دفاع میکند، بلکه او در مورد

موضوع مهم خدایان، هم شجاع بود و هم اصیل (ر، ک. صفحات ۱۵۱ و بعد کتاب حاضر)، اما احساس می کرد که لازم است از اصول اخلاقی درست زندگی روزمره دفاع کند. (نتیجه گیری مولف لین است) که بدین ترتیب او در میان سوفسطاییان دارای جایگاه ویژهای است، از یک طرف با شکاکیت گرگیاس و پروتاگوراس و تراسوماخوس مخالف است، و از طرف دیگر برخلاف آنتیفون و هیپیاس بین اخلاق طبیعی و اخلاق قراردادی، تعارضی نمی بیند.

# فصل سوم

نظریات عقل گرایانهی دین: لاادریگری و الحاد

#### ۱. نقادهای دین سنتی

فيلسوفان پيش از سقراطي، اعم از اينكه به نيرو يا نيروهاي الهي معتقد بوده باشند یا نه، عموماً مفاهیمی را دربارهی دین مطرح کردند که با انسانگونهانگاری عوامانه یا شعایر اجتماعی مبتنی بر خدایان هومری فاصلهی زیادی داشت. کسنوفانس به صراحت از آنها انتقاد کرد، و توحید یا چند خدایی غیر انسانگونهای را به جای آنها قرار داد؛ اما دیگران به طور ضمنی از آن دست برداشتند، و ابتدا مادهی اولیهی ازلی برای جهان مطرح ساختند و اداره یا هدایت حرکات عالم و هر آنچه را که در آن هست، به طور مبهم، به آن نسبت دادند، و سپس، آناکساگوراس عقل واحد مفارقی را علت نظم عقلانی موجود در عالم دانست. قبلاً دیدیم که هراکلیتوس از ذکر پرستی و برخی آپین های دینی به علت ناشایستگی آنها انتقاد می کرد و دمو کریتوس (بی تردید تحت تأثیر نظریات انقلابی پیش از خود) گفت فقط طبیعت وحشتناک رعد و برق و پدیدارهای مشابه آنها سبب شده است که انسانها گمان کنند به وسیلهی خدایان اداره می شوند. «روشن اندیشی»، در ضمن رشد خود، به دو صورت تجلى يافته است (هم در يونان باستان و هم در اروپای پس از عصر نوزایی): یکی، تصمیم جدی بر اعتقاد به امور معقول و تمایل به یکی دانستن عقل با تحصل گراهی و ههشرفت دانش طبیعی؛ و دیگری، برخوردی اصیل و خالصانه با اخلاق. اخلاق عبارت است که بهبود زندگی انسانی و حذف ظلم، آسیب و هرگونه استثمار انسانها از سوی همنوعان خود؛ و مبنای آن فقط معیارهای انسانی و نسبی هستند، زیرا عقیده بر این است که معیارهای مطلقی که مدعی قدرت فوق طبیعی هستند، نه تنها در گذشته به ظلم و تنگ نظری و سایر بدی ها منجر شده اند، بلکه حالا هم نتیجهی آن همین است. خدایان یونان از هر دو جهت آسیب پذیر بودند، و به محض اینکه دینداری سنتی جای خود را به گرایشی اندیشه ورزانه داد آنگاه که نوموس از هر حیث مقبولیت خود را از دست داد و در برابر امور طبیعی و کلی قرار گرفت اشکاکیت و انکار، هر روز بیش از پیش برای خود جا باز کردند.

انتقاد از دین، درواقع با تضاد نوموس ـ فوسیس رابطهای تنگاتنگ داشت. افلاطون (قوانین ۴ ۸۸۹) از کسانی شکوِه میکند که میگویند «خدایان اختراع بشر هستند، آنها در طبیعت وجود ندارند، بلکه براساس قانون و سنت به وجود آمدهاند، به همین علت است که خدایان هر قومی نسبت به قوم دیگر فرق میکنند؛ بسته به اینکه هر ملتی، در هنگام وضع قوانین خود، درباره ی آنها چه توافقی حاصل کنند.»

وقتی افلاطون دست به نگارش زده بود، اینگونه منازعات، تازگی نداشتند. سقراطِ آریستوفانس خدایان را سنتی قدیمی خواند و رد کرد

۱. نمونه ی گرایش قراردادی ، پاسخی است که سقراط در خاطرات کسنوفون (. ۲ می ندیده ۲ می به اتودموس می دهد؛ او تودموس در آن جا عنایات الهی را می پذیرد ، اما از این بابت نگران است که انسان هر گز نمی تواند از عهده ی شکر خدایان برآید. سقراط می گوید: خود خدایان این مسئله را حل کردهاند، زیرا هر کس در معبد دلفی این پرسش را مطرح کند، همیشه در پاسخ گفته می شود: «از نوموس شهر خود پیروی کن» یعنی هر کس باید تا آن جا که می تواند با اهدای قربانی، عطوفت خدایان را جلب کند. چنین پاسخی نمی تواند در اقناع اندیشه های پیشرفته و کاوشگر قرن بنجم، توفیق زیادی به دست آورد.

اوریپید، نوموس را بالاتر از خدایان می داند زیرا به واسطه ی نوموس است که اوریپید، نوموس را بالاتر از خدایان می داند زیرا به واسطه ی نوموس است که ما به خدایان، و همین طور به معیارهای حق و باطل، معتقد می شویم (ص ۱۳۳). شواهد زیادی نشان می دهد که اعتقاد به دینِ فراتر از اندیشه ها، در اضطراب عقلانی عصر پریکلسی، رو به ضعف نهاده بود، و دولتمردان آتن نیز نسبت به آن، عصبی و حساس بودند. پرستش خدایان، متمم حیات نیز نسبت به آن، عصبی و حساس بودند. پرستش خدایان، متمم حیات جمعی بود و قدرتی فراگیر داشت. می توان گفت: آنچه ضرورت داشت هماهنگی با اعمال دینی بود ۱، و در تفکر محدودیتی وجود نداشت؛ اما برای سنت گرایان آتن و همین طور برای کوتای Cotta سیسرون باید روشن شده باشد که کسانی که وجود خدایان را یکسره انکار می کنند ... (در داره ی ماهیت خدایان، ۲۱ ۲٬۱۰ (۱۱۷ که کسانی معاکمه ماهیت خدایان و فرمان دیوپیتس Diopeithes بر ضد بی دینی و تفکرات کههان شناختی از همین جاست.

[پلوتارک (نیکاس، ۲۳) می گوید] آنها اجازه ندادند که فلاسفه ی طبیعی و، به اصطلاح خودشان، ستاره نگران کم علل عقلانی و نیروهای کور و صفات طبیعی را جایگزین الوهیت سازند. پروتاگوراس تبعید شد، آناکساگوراس زندانی شد و پریکلس با زحمت زیاد توانست جان او را نجات دهد، و سقراط، با وجود اینکه کاری به کار این موضوعات نداشت، به علت دلبستگی به فلسفه دست

۱. «حتی اگر در مشاجره ی دینی که باعث محاکمه [ی سقراط] شد دقت کنیم، مسئله ی ایمان هر گز مطرح نشد. ه (Snell, Disc. of Mind, 26) نیز رجوع کنید به صفحه ی ۱۴۴ ، یادداشت ۲ کتاب حاضر.

<sup>4.</sup> μετεωρολέσχας . Υ از نظر لغوی «کسانی که دربارهی اشیای آسمان، در گوشی حرف می زنند.» این کلمه در جمهوری افلاطون (۴۸۹ c)، همراه صفت گوشی حرف می زنند.» این کلمه در جمهوری افلاطون (ἀχρήστους برای توضیح نوع اتهامی آمده است که بر فلاسفه وارد می کردند.

از جان شست.

و در زمان پریکلس (۲۲):

تقریباً در این موقع [یعنی درست پیش از بروز جنگ پلوپونزی] آسپاسیا Aspasia، به اتهام بی دینی، تحت تعقیب قرار گرفت... و دیوپیتس، قانونی را برای تعقیب کسانی وضع کرد که خدایان را قبول نداشتند یا به تعلیم مطالبی درباره ی پدیدارهای آسمانی می پرداختند، نمونه ی آن، تعلیماتی بود که آناکساگوراس بر پریکلس آموخته بود. ۱

انگیزه ی این کارها احتمالاً سیاسی بوده است، ولی وضع اعتقادی به گونه ای بود که اتهام بی دینی و علم طبیعی راه مطمئنی برای تحت تعقیب قرار دادن افراد بود ؛ چنانکه مدعیان سقراط به خوبی از این امر آگاه بودند. هیچ فرقی میان نویسندگان مطالب علمی و آموزگاران مزدبگیری که ما سوفسطایی می نامیم، گذاشته نمی شد. آنها در شکاکیت دینی سهیم

۱. درباره ی کسی که نام دیوپیتس داشته باشد اطلاع زیادی نداریم. این اسم چندین بار در آثار آریستوفانس آمده است (سلحشوران ۱۰۸۵ ، زنبوران ، ۲۸۰ ، ورندگان ، ۹۸۸ ) ، اما از تمامی این موارد چنین برمی آید که او فال گیر بوده است. پارههای باقی مانده از کمدی پردازان دیگر ، او را به صورت فردی دیوانه و به عنوان طبّال مراسم کوریبانتی معرفی می کننا. (فرونیخوس، پارهی ۹ کرانتس) کرانتس، تله کلیدس، پاره ی ۶ کرانتس و آمی پسیاس، پاره ی ۱۰ کرانتس) برجوع کنید به المحلیدس، پاره ی ۶ کرانتس و المی پسیاس، پاره ی ۱۰ کرانتس و سوفسطایی ۹ را دیودوروس متذکر شده است (اما اسمی از دیوپیتس و به باشه سوفسطایی او نبرده است) (۱۲ ، ۳۹ ، ۲). در مورد رابطه ی سوفسطاییان با فلاسفه ی طبیعی مقایسه کنید با صفحه ی ۹۱ و بعد ج ۱۰ ترجمه ی فارسی، و درباره ی رابطه ی احتمالی «آسمان نگری» و تعلیمات غیر اخلاقی سوفسطایی به بره ۱۲۸۳ (صفحات ۲۰۶ و بعد ج ۱۰ ترجمه ی فارسی).

بودند، و شکاکیت سوفسطاییان بیشتر نتیجهی مطالعهی آثار دانشمندان بود؛ در آن هنگام کلمهی سوفیستس به همان اندازه در مورد آناکساگوراس به کار می رفت که در مورد پروتاگوراس یا هیپیاس (صفحه ی ۶۱ و بعد ج ۱۰ ترجمه ی فارسی).

انتقاد از خدایان، در زمینه های اخلاقی، سابقه ای طولانی داشته است. با وجود خواجهسازی پدر زئوس از سوی او و عشق بازی های فراوان خود زئوس، و دزدی ها و نیرنگ های هرمس، یا حسادت های هرا و به طور کلی ویژگی بدخواهانه و کینه توزانهی خدایان، لازم نبود که تهمت انتقادهای اخلاقی را بر تفکرات علمی و دقت های منطقی بنهیم. کسنوفاس و پیندار قبلًا اسطورههایی را رد کرده بودند که در آنها خدایان به صورت دزد و زناکار و گمراه کننده و شکم باره نشان داده می شوند. این کار صورتهای مختلفي مي توانست داشته باشد ـ سرزنش خدايان به علت كار بدشان ا ببان اینکه خدایان وجود دارند اما چنین کاری را نمی کنند و نمی توانند بکنند ایا اینکه، چون به ما می آموزند که به خدایان اعتقاد داشته باشیم، یا آنها وجود ندارند ـ همدی این تعلیمات دروغ است ـ و یا به کارهای انسان عنایتی ندارند و قابل پرستش نیستند و نیازی هم به پرستش ندارند. به گونهای که داستان پردازی چون اوریپید، می توانست همهی این دیدگاه ا را در موضوعات و شخصیتهای خویش منعکس سازد. در ایون، حالت سرخوردگی جوان متدینی را میبینیم که متوجه می شود خدای مورد پرسش او برای خیانت به زنی متوقف شده است. در هراکلس، رفتار گناهآلود خدایان به شدت مورد انکار قرار می گیرد (۱۳۴۱ و بعد):

من معتقد نیستم که خدایان روابطی نامشروع داشته باشند؛ و نه بر مخیله ام خطور کرده است و نه می توانم بپذیرم که آنها بر پای یکدیگر غل و زنجیر بزنند، و یا یکی بر دیگری تفوق جوید. خدا، اگر واقعاً بی اعتقادی کامل به خدایان، که ماشی از گامهابی تبهکاران و تیرهروزی عدالت پیشگان است، با خشمی انفعالی در بلرونون (پارهی ۲۸۶) دیده می شود: خدایانی در آسمان وجود ندارند. اعتقاد به این نوع افسانه های پیرزنان، ابلهانه است. کافی است که به اطراف خود نظر کنی. جباران می کشند، غارت می کنند، کلاهبرداری می کنند و پورش می برند، و در عین حال خوشبخت تر از دینداران و صلح جویان هستند. جامعه های خداترس کوچک، مورد غلبهی قدرتهای قاهر کشورهای بزرگتر و شريرتر قرار مي گيرند. كاملاً همسو با عبارت هراكلس، بيتي است كه باز هم در بلرفون است (پارهی ۲۹۲، ۷): «اگر خدایان کارهای ناشایست انجام دهند، خدا نخواهند بود. ه اوریپید همچنین به مواردی اشاره کرده است که به رفتار خدایان، به عنوان سرمشقی بر توجیه شکست انسانها، اشاره می شود، مثلًا آنگاه که للهی پیر فایدرا از احساس ناروای او با ذکر این نکته چشم می بوشد که آفرودیت دارای چنان قدرتی است که خدایان دیگر، از جمله زئوس و ائوس Eos ، نمی توانند در برابر او مقاومت کنند؛ و همین طور است شیوه ی هلن در توجیه رفتار خویش (زنان تروایی، ۹۴۸). همین نکته به سبک کمدی در نمایشنامه های آریستوفانس نیز دیده می شود، آنگاه که استدلال غیر عادلانه می گوید اگر مهارت خطابی او نباشد مجرم از

۱. اما تأثیر سنت، به حدی قوی بود که کل طرح هراکلس مبتنی بر خشم حسودانه ی هراست، و خود قهرمان، که این سخنان را می گوید، قربانی گناه ناگفتنی او بوده است. به عقیده ی برخی این تناقض عمدی بوده است، تا بطلان ذاتی آن وضع روشن شود؛ اما لسکی (احتمالاً بحق)، آن را نتیجه ی تمدد میان موضوع - که از سوی سنت و اسطوره شناسی تحمیل می شود - و عقل نویسنده می داند.

۲. Éos الهدى صبح كه به عقيده ى هومر «ممنون» از او به دنيا آمده است.م.

بین میرود، اما به وسیلهی آن می تواند متهمین خود را سرافکنده سازد (ابرها ۱۰۷۹):

فرض کن تو را به جرم زنا دستگیر کردهاند، تو باید استدلال کنی که کار بدی انجام ندادهای، و به زئوس اشاره کنی، که هرگز نمی توانست از عشق زنان سرباز زند. خواهی گفت: شما انسان ها چگونه می توانید قدرتی بالاتر از قدرت یک خدا داشته باشید؟

در مقابل سنت گرایی متعارف لَله ها، پیرو اخلاق می توانست بگوید:
این خدا ممکن است فقط نتیجه ی یک انتقال روانشناختی بوده باشد یعنی نامی باشد که انسان ها به عواطف پست خود نهاده اند. هکوبا می گوید (اوریپید، زنان تروایی، ۹۸۷) «پسر من خوشگل بود و وقتی چشم تو به او افتاد عقلت کوپریس Cypris شد. انسان ها، همه ی کارهای ابلهانه را آفرودیت می نامند. « هدف این گونه انتقادها، تبر ثه ی خدایان از کردارهای غیر اخلاقی ای است که اسطوره ها به آنها نسبت داده اند؛ اینها را نباید حمله بر اصل دین، یا حتی حمله بر دین رایج کشور دانست، در آن زمان نیز چنین برداشتی از آنها صورت نمی گرفت. کی از نیرومند ترین شارحان این برداشتی از آنها صورت نمی گرفت. کی از نیرومند ترین شارحان این

١. همچنين مقايسه كنيد با ياره ۲۵۴ ناوك:

A ـ غالباً خدايان انسان را به بيراهه مي كشند.

B\_تو راه آسان را برگزین، و خدایان را ملامت کن.

جی دوروکس G. Devereux گفته است دفاع هلن را قبلاً پنلوپ در اودیسه ۲۲۲ درباره ی او مطرح کرده بود. ر.ک. به کتاب او From اودیسه ۲۲۲ درباره ی او مطرح کرده بود. ر.ک. به کتاب او Anxiety to Method, 344, n. 2 راین مقایسه را استنفرد نیز در ویرایش خود از اودیسه در همان جا انجام داده است.) اما در حالی که هومر این دفاع را قبول می کند، اوریپید، از زبان هکوبا، به انتقاد از آن می پردازد.

دشارمه Decharme برای استدلال کرده است که چرا نباید این پالایش و تطهیر را حمل بر بیدینی کرد: بنیادگرایی، پدیدهای ناشناخته برای یونانیان بود زیرا در متون دینی آنها چیزی در ازای «کلمهی خدا» وجود

اقوال، افلاطون بود، که در جمهوری ، هومر و هسیود را به طور جدی به یاوه گویی متهم می کند، در حالی که خود او مخالف بی مانند بی اعتقادی به خدایان و عنایت آنها بر انسان ها، و طرفدار آهین های دینی رسمی است.

آنها علاوه بر صدافت اخلاقی، بی نیازی را نیز صفتی ذاتی برای خدایان می دانستند. عقل گرایان آن زمان، شاید تحت تأثیر کسنوفانس و الیاییان، که خدا را «نامتحرک» و «تغییرناپذیر» می دانستند، معتقد شدند که خدایان «هیچ چیز کم ندارند.» این سخنان هراکلس اوریپید به احتمال بسیار زیاد با گفتهی آنتیفون مرتبط است: «به همین دلیل او به هیچ چیز نیاز ندارد، و او هیچ چیزی از هیچ کسی توقع ندارد، بلکه نامتناهی و کاملاً بی نیاز است. « به طور طبیعی موجب تردید در واقعیت

ندارد.

«Ils ne crurent point que les dieux eux-mêmes eussent été les auteurs de leur théologie, où ils virent seulement l'æuvre des poétes.»

δείται γάρ ὁ θεὸς... الله) پارهی ۱۰ δείται γάρ ὁ θεὸς... انتیفون را با Οὐδενὸς δεῖται . ۱۰ الله)
 Οὐδενός

(ب) تاریخ نگارش آثار آنتیفون به اندازهای غیر یقینی است (ر.ک. صفحه ی ۲۳۰ یادداشت ۲ کتاب حاضر) که نمی توان براساس شواهد بیرونی اعلام کرد که آیا اوریپید این عبارت را از Αλήθεια برداشته است یا نه. بعضی ها «تأثیرات» آنتیفون را بر اوریپیدس مدرکی بر تعیین تاریخ او دانسته اند، اما این معیار، مطمئن نیست. سخنانی از این قبیل را که «خدا چیزی کم ندارد» می توان همزمان به چندین نویسنده ی یک دوره نسبت داد، به طوری که نه اوریپید آن را برای اولین بار گفته باشد و نه آنتیفون.

(ج) این پاره در یک لغت نامه (the Suda) برای توضیح معنی آمده است. چون متن در دست نیست، مدلول  $\delta i\alpha$  τοῦτο مشخص نیست. حتی تصریح نشده است (هر چند جای تردید نیست) که موضوع بحث  $\theta \epsilon \acute{o}s$  [خدا] است. (درباره ی اجماع دیدگاه پژوهشی در این مورد ر. ک. به Sophs., 259, n. 10.)

(د) من ἄπειρος را به بینهایت ترجمه کردهام. لوریا Luria گفته است این کلمه دو معنا دارد: (۱) بینهایت (۲) ناآزموده، و اونترشتاینر نیز سخن او را

مشیت الهی یا عنایت او به انسانها می گردد. افلاطون این عقیده را که وخدایان وجود دارند، اما اصلاً به فکر امور انسانها نیستنده، با تأسف بازگو می کند (قوانین ۲۰۸۸ و ۱۸۸۸). این عقیده در قرن پنجم کاملاً رایج بوده است. کسنوفون (خاطرات ، ۲، ۴، ۱۰) از فردی به نام آریستودموس سخن می گوید، که وقتی به علت امتناع از انجام مراسم دینی قربانی و نیایش، مورد بازخواست سقراط قرار می گیرد، پاسخ می دهد: قصد اهانت به خدایان ندارم، بلکه معتقدم آنها بزرگ تر از آن هستند که نیازی به عبادت ما داشته باشند، به علاوه به نظر من خدایان هیچ به فکر انسانها نیستند. می گویند آنتیفون در کتاب دردادی خقیت، عنایت و مشیت خدا را انکار کرده است، کتابی که در آن بی نیازی خدا را مطرح ساخت و گفت مصلحت این است که در هر کجا که دبگران ما خدا را مطرح ساخت و گفت مصلحت این است که در هر کجا که دبگران ما را می بینند مطابق اخلاق قراردادی رفتار کنیم [نه در همه جا] ۱ و

پذیرفته است (Sophs, 259, a. 13). اما در عباراتی که او به این دو معنی اشاره کرده است (افلاطون، فیلوس ۱۷ و تیمانوس ۵۵ d، معنی دوم به صورت فاعلی است (نادان، تجربه نکرده)، LSJ هیچ مثالی برای معنی مفعولی (تجربه نشده، ناشناخته یا ناآزموده) ذکر نسی کند، و من هم موردی برای آن نمی شناسی،

(ه) به نظر آونترشتاینر (Sophs. 260, n. 13 a, Sof. IV, 42 f.) خاطرات کسنوفون ۴، ۱، ۱۰ نشان می دهد که آنتیفون نظریهای را که قبول ندارد نقل می کند نه نظریه ی خودش را اشمید (Gesch. 1. 3. 1, 160) پاره را به معنی ظاهری آن می گیرد و در ارجاعات خود به خاطرات ۲،۶۰۱ نیز اشاره می کند، بدون اینکه تفسیری از آن به دست دهد. انتخاب با خواننده است. عقیده ی شخصی من این است که حتی سقراط کسنوفون نیز اندکی غیر جدی بوده است. او می گوید: «چنین می نماید که خوشبختی در نظر تو، زندگی پر تجمل و اسراف آمیز است، که به عقیده ی من بی نیازی صفتی آلهی است]»، به طور زیرکانه سخنان او را علیه خودش به کار می برد.

پارهی ۱۲ از Origen. برای آگاهی از دیدگاههای جدید درباره ی این موضوع ر. ک. به اونترشتاینر، Sophs. 264, n. 74. لارم است بدانیم اونترشتاینر از کسانی است که معتقدند کل عبارت قوانین ۸۸۸ ط ۸۹۰ م نظریه ی Sophs. 231, n. 17, 263, n. 70, 265, به Sophs. 231, n. 17, 263, n. 70, 265, به میکند. ر. ک. به Sophs. 231, n. 17, 263, n. 70, 265, به میکند. ر. ک. به میکند. را بیان میکند. را بیان میکند. را بیان میکند. ر. ک. به میکند. ر. ک. به میکند. ر. ک. به میکند. ر. ک. به میکند. را بیان میکند. میکند. میکند. میکند. میکند میکند. میکند میکند میکند میکند میکند. میکند میکند میکند میکن

تراسوماخوس شیوع شرارتها و تفوف اشرار را دلیل بر این مدعا دانست که خدایان از آنچه در میان انسانها می گلرد بی خبرند. (صفحه ی ۱۷۵ و بعد ج ۱۰ ترجمه ی فارسی).

عقل گرایی فلاسفهی طبیعی کاملاً ملحدانه (به گونهای که ما باید این واژه را به کار بریم) نبود، اما در عین حال، نسبت به خدایان قومی سنتی و رسمی، آثار مخربی داشت. در سنت ایونی مدتها خدا را همان فوسيس زندهي عالم مي دانستند، تا اينكه آناكساگوراس آن را از عقل مفارقي ممتاز ساخت که اول بار جریان کیهانی را به وجود آورده است. آنچه برای معاصرین او بیش از وجود این عقل اهمیت داشت این بود که هلیوس [خورشید] همه بین را، که هر روز آسمان را در گردونهی درخشان خود می پیمود و مهم ترین ناظر مقدس ترین پیمان های انسان ها بود، تاحد درخشش بي جان سنگ مشتعلى، پايين آورد. اوريپيد تا اين حد شجاعت داشت که این مطلب را در تراژدی های خود مطرح سازد و این سخن چنان تأثیر نامطلوبی در اندیشهی آتنی به وجود آورد که نه تنها موجب تبعید آناکساگوراس شد بلکه ملتوس Meletus نیز شایسته دید که در هنگام محاكمهي سقراط، اشتغال او به اين مطلب را مستمسك قرار دهد. اما در عامى ترين خداشناسى فلسفى، خدا را با هوا يا اثير يكى مى دانستند، اين اندیشه را دیوگنس آپولونیایی به صورت یک نظریهی علمی احیا کرد و به علت مرتبط بودن آن با باورهای قدیمی عامهی مردم، به آسانی مورد پذیرش قرار گرفت. مأنوس بودن آن از نیایش سقراط به «ارباب و آقا، هوای بیکران» در ابرها معلوم می شود، و یکی دانستن هوا یا اثیر با زئوس از نیایش هکوبا در زنان تروایی اوریپید. اوریپید در دو جای دیگر نیز نام زئوس را بر اثیر نهاده است. خدایان اتمی دمو کریتوس با دین رسمی حتی بیشتر از این حد فاصله

.Sof. IV, 178 ff. n. 91

۱. رک. افلاطون، دفاعیه ۲۶ d.

پی بردن به اندیشه ی خود اور پپید کار سختی است، جز اینکه بگوییم او شدیداً علاقمند پیشرفته ترین تفکرات زمان خودش بود. او از زبان بازیگران خود سخن می گوید، و آنها تقریباً هر دیدگاهی را بر زبان می آورند؛ ۲ گویی او آیینه ی تمام نمای زمان خویش است که (برای اهداف کنونی ما) به بهترین وجه طراحی شده است. زنی در تسموفوریازوسای کنونی ما) به بهترین وجه طراحی شده است. زنی در تسموفوریازوسای واوریپیدس در تراژدی های خود انسان ها را متقاعد می کند که خدایان وجود ندارند»)، اما نقل قول شاعر کمدی پرداز را نمی توان شهادت منصفانه تلقی کرد. پلوتارک (۷۵۶b-c Amat) می گوید، وقتی ملاتیه برای اولین بار به صحنه درآمد، بیت (پارهی ۴۸۰) «زئوس، هر کس که زئوس باشد، زیرا من چیزی، جز از طریق شایعاتِ دیگران، نمی شناسم» چنان بلوایی در صحنه ی نمایش به پا کرد که او برای نمایش بعدی به جای آن نوشت صحنه ی نمایش به پا کرد که او برای نمایش بعدی به جای آن نوشت هرئوس، همان طور که خود حقیقت گفته است». ۲ عبارت مشابهی، «خدایان

۱. ر. ک. اوریپید، پارههای ۹۴۱ ، ۸۷۷ (که از نمایشنامههای نامعلوم و بدون زمینه نقل شده است)؛ همچنین به βόσκημα که اریستوفانس در غو کان، ۸۹۲ آورده است. شاید در زنان تروایی ۸۸۴ بتوان تأثیر دموکریتوس را دید، اما این عقیده شایع بود. در این زمینه ها نمی توان  $\mathring{\alpha}\mathring{\eta}$  [= هوا] و دید، اما این عقیده شایع بود. در این زمینه ها نمی توان  $\mathring{\alpha}\mathring{\eta}$  است که  $\mathring{\alpha}\mathring{\eta}\mathring{\eta}$  [= اثیر] را به جای هم به کار برد. در ابرها  $\mathring{\alpha}\mathring{\eta}$  است که  $\mathring{\alpha}\mathring{\eta}$  است که  $\mathring{\eta}$  و  $\mathring{\eta}$  باید به همین معنی  $\mathring{\eta}$  و  $\mathring{\eta}$  باید به همین معنی  $\mathring{\eta}$  گرفت، اما در پاره ی  $\mathring{\alpha}\mathring{\eta}$  (۹۴۱ مین را در آغوش توانمند خویش نگه داشته است.»

۲. اگرچه به نظر لوسین Lucian, Zeus Strag. 41، پارههای ۹۴۱ و ۴۸۰ اندیشههای خود اوریپید را باز میگویند، و عاری از ضرورتهای وضع نمایشی هستند.

۳. عجیب است که عین همان بیت در پیریتوس Peirithous نیز آمده است، که عموماً به کریتیاس نسبت داده می شود (اوریپید، پارهی ۵۹۱، ۴ ناوک = کریتیاس، پارهی ۹،۱۶ دیلز ـ کرانتس).

هر چه باشنده، در اورستس (۲۱۸) در مورد انتقاد طولانی از نیروهای الهی آمده است. همخوانی جالبی که بی تردید دیدگاه خود او را بیان می کند پارهی ۹۱۰ است؛ او در این عبارت از خوشبختی کسی سخن می گوید که شیوه های پژوهش علمی را آموخته است و «نظم و زیبایی (کوسموس) همیشگی طبیعت جاوید، و نحوه ی تشکیل آن و را نظاره می کند. به گفته ی او، چنین فردی مرتکب گناه و کارهای زیانبار نخواهد شد. این تمجید از هیستوری [= پژوهش] را نمی توان با تحقیر متؤدولو گوی [= بررسی کائنات جوی]، که در پاره ۹۱۳ صورت می گیرد، به طور ضروری ناسازگار دانست:

Ζεύς ἐστιν αἰθήρ, Ζεὺς δὲ γῆ, Ζεύς δ' ουρανός,

Ζεύς τοι τὰ πὰντα, χὤτι τῶνδ' ὑπέρτερον,

هیچ نظریدی عقل گرایانه ای درباره ی هوا بودن خدا به دست نمی آید، بلکه معلوم می شود که زئوس در تمامی مظاهر طبیعت حضور دارد و در عین حال فراتر از آنهاست. عمیقاً بوی همه خدایی از آن می آید ـ شاعر به روح زنده ی زمین و آسمان و همه ی اشیای دیگر آگاهی دارد ـ و مطالب دیگری غیر از اینها. مقایسه با آخرین ابیات نمایشنامه ی تراخینانه ی سوفو کلس ( , JIIS می در آنجا، مقایسه با آخرین ابیات نمایشنامه ی تراخینانه ی سوفو کلس ( , Toútw در آنجا، تغییرات و تصمیمات زندگی انسانی است، نه «اثیر، زمین، آسمان و همه ی اشیا».

(۲) در آگاممنون ، ۱۶۰ نیایش همخوانان این است ' Σεύς, ὅστιςποτ نیایش همخوانان این اسخنان بعدی نشان می دهد که این همان شیوه ی معمول پروای پرهیزگارانه است که مبادا خدا را با نامی نادرست یا نامی که خوش ندارد بخوانند (همان طور که خود اوریپید در پاره ی ۹۱۲ ، Μεδέων ، ۹۱۲ رأی πάντων μεδέων ، ۹۱۲ را با این بیان می خواند Ζεὺς εἴτ ᾿Αίδης ὀνομασόμενος στέργεις )؛ و، همانند پاره ی هلادس ، این معنی از آن مستفاد می شود که زئوس در همه جا حاضر است: «همه چیز را آزمودم، اما چیزی جز زئوس نیافتم.»

۲. معنی پیچیده ی کوسموس را نمی توان در یک معادل آنگلیسی گنجانید.

توضیحات اوریپید دارای روحیدی کاملاً متفاوتی نسبت به آن دسته از سخنان ایسخولوس هستند که با آنها شباهت صوری دارند.

<sup>(</sup>۱) از پارهی مشهور هلیادس (پارهی ۷۰)

«با مشاهدهی این چیزها، چه کسی از وجود خدا آگاه نیست؟ حه کسی او را بالاتر از ترفندهای مکارانهی ستارهنگران نمی داند، کسانی که زبانهای نحس آنها، به طور بی معنی، دربارهی مطالب نامعلوم به هر گونه یاوهسرایی مي پردازد؟» برخيها در اثر اكتشاف اسرار طبيعت گمراه شدند و به الحاد گراییدند، اما آدم خردمند از کوسموس دایمی طبیعت فقط این نتیجه را می تواند بگیرد که خدایی، یعنی نظم دهندهی خردمندی، در طبیعت یا بالاتر از آن وجود دارد. پارهي ٩١٣ را مي توان با خدا بو دن هوا يا اير ساز گار دانست ـ که در زنان تروایی و پاره های ۸۷۷ و ۹۴۱ آمده است ـ و با خدای دیوگنس که بی تردید مأخذ آن پارههاست، البته هوایی که در عین حال ذهني طراح و آگاه است. اگرچه اين نگرش دين المپي را توصيه نمي کند ، ولي با الحاد نیز خیلی فاصله دارد. چون همهی آثار آنها در دست ما نیست، به طور یقینی نمی دانیم که «این چیزها» چیستند؛ بصیرت به آنها موجب علم به خدایان میشود، ولی، اگر آنها را پدیدارهای طبیعی، و مخصوصاً پدیدارهای آسمانی، بدانیم، از این عبارت همان درسی را میگیریم که افلاطون در قوانین گفته است (۹۶۷ a-c): فهم تکسیس (چینش منظم) ستارگان موجب بی دینی نمی شود بلکه ما را به عقلی رهنمون می شود که این کوسموس را به وجود آورده است. ستاره شناسان را (به بیان افلاطون) به این علت بی دین خواندند که برخی از گذشتگان آنها معتقد بودند که اجرام آسمانی صرفاً توده های بی جانی هستند که براساس ضرورت در گردشند. اما در میان اینها کم کسانی که ذهن وقادتری داشتند پی بردند که حرکات کاملاً حساب شدهی آنها نمی تواند بدون عقل به دست آید، و گفتند، هر چند خود ستارگان ممکن است سنگ و خاک بی جانی باشند، عقلی در ورای آنها قرار دارد که حرکت آنها، و کلّ نظم جهانی، را هدایت می کند.

<sup>.</sup> ι 3ον ίχύο νόει.

### ۲. لاادریگرایی: پروتاگوراس

بنا به نقل دیوگنس لائریتوس (۹، ۲۴)، فیلسوف الیایی ـ ملیسوس ـ گفت: روا نیست درباره ی خدایان سخنی بر زبان آوریم، زیرا علم به آنها غیرممکن است. اما لاادریگرای درجه اول آن قرن، معاصر او، پروتاگوراس است، که به علت نوشتن این جمله ها مشهور گشت:

در مورد خدایان نمی توانم بگویم آنها وجود دارند یا نه، یا به چه صورتی هستند؛ زیرا موانع زیادی برای این شناخت وجود دارد، موضوع مبهم است، و عمر انسان کوتاه است.

کل عبارت را دیوگنس لائرتیوس و ائوسبیوس Eusebius نقل کردهاند، و بخش اعظم آن را سکستوس آورده است، و در زمانی نزدیک به خود وی، از سوی افلاطون مورد اشاره قرار گرفته است؛ افلاطون در

۱. ر.ک. به پروتاگوراس پارههای ۴ و ۸۱۲ در دیلز ـ کرانتس. تیمون فلیوسی Timon of Phlius نیز به آن اشاره کرده است (که سکستوس در همانجا نقل کرده است)، فیلوستراتوس (زندگی سوفسطاییان، ۱، ۲، ۲ = ۸۲)، و سیسرون (ماهیت خدایان، ۱، ۱، ۲ و ۲۲، ۲۹ و ۲۳، ۴۳)، و دیوگنس اونوآندایی (۸۲۳) نیز آن را آورده اند.

تنایتوس (۱۶۲ d) می گوید: اگر سوفسطایی بزرگ اینجا بود بر شما اعتراض می کرد که در مباحث خود، پای خدایان را به میان می کشید، وکسانی که من با بود و نبود آنها در گفته ها و نوشته هایم کاری ندارم.» حالت بیان او به گونه ی اظهار عقیده شخصی است (من نمی توانم...) که کاملاً با بیانات کسانی چون کسنوفانس پاره ی ۲۲ فرق دارد که می گوید، هیچ کس خدایان را ندیده است و هیچ کس به حقیقت آنها پی نخواهد برد. برخی ها به خدایان اعتقاد دارند و برخی ها منکر آنها هستند، و بنابراین، براساس اصل «معیار بودن انسان»، خدایان برای عدهای وجود دارند و برای عدهای دیگر وجود ندارند؛ اما برای خود پروتاگوراس یگانه راه ممکن، تعلیق حکم است. اسکستوس و دیوگنس اونوآندایی اپیکوری Epicurian D. of را به طرز غیر موجهی در ردیف ملحدان قرار دادهاند، اما سیسرون به دقت میان آنها فرق گذاشته است. ۲

گفته اند پروتاگوراس این عبارت را در آغاز کتابی (یا بخشی از کتابی) به نام «دربارهی خدایان» آورده است، ۳ و پژوهشگران درشگفتند که به دنبال

۱. مقایسه کنید با یگر، TEGP, 189. این سخن، زمینه را به خوبی برای اعتراض ت. گومپرتس فراهم می سازد (GT, 1, 457) که اگر، بنا به تأیید افلاطون، پروتاگوراس معتقد بوده است که «حقیقت نسبت به هر انسانی همان است که بر او نمودار می شود»، در آن صورت او نمی تواند درباره ی خدایان چنین بیانی داشته باشد.

۲. درباره ی ماهیت خدایان، ۲، ۱، ۱، ۱، ۱، ۲ comnino Diagoras Melius et Theodorus Cyrenaicus مقایسه کنید با همان۴۲، ۶۳، ۲۳۵ و ۱۱۷،۴۲ و putaverunt.

۳. دیوگنس لائرتیوس، ۹، ۹، و ۵۴، اثوسبیوس، P. E. (۱۴، P. E. اثوسبیوس، ۲۰، P. E. پروتاگوراس، پاره ی ۲۰، سیسرون، ماهیت خدایان، ۲۳، ۲۳، (بدون عنوان) در اطلاق σύγγραμμα به بخشی از یک کتاب ر. ک.  $\sigma$ 0, von Fritz, RE, XLV. Halbb. 919.

عنوان کتابهای نثر در آن زمان غالباً، مثل کتاب مورد بحث ما، کلمات آغازین کتاب بود.

چنین مقدمه ی مأیوس کننده ای ، چه مطالبی را در آن کتاب بیان کرده است. ما به هیچ وجه یقین نداریم ، ولی «چیزی هم مانع این فرض نیست» (به اقتباس از متأخر ثرین مفسر) که در آن کتاب از آیین های دینی و نیایشهای مرسوم پیشین سخن گفته است. این مسئله نه تنها بخش مهمی از زندگی کشور بود ، که او به ارزش و ضرورت آن در جامعه ی سیاسی و اجتماعی متمدن واقف بود ، بلکه غریزه ی پرستش یحتمل به نظر او از صفات اصلی و زوال ناپذیر طبیعت بشری محسوب می شد. ۲ (مقایسه کنید با صفحه ی

۱. سی. دبلیو مولر «Nichts spricht gegen die Vermutung» حیج چیز در برابر این حدس قرار ندارد]. نستله احتمالات پیشین را در ۱۷ Mzul, این حدس قرار ندارد]. نستله احتمالات پیشین را در ۱۶۵–278 جمعآوری کرده است. اونترشتاینر (Sophs. 38, n. 47) از نستله تا حدودی به این علت انتقاد می کند که آن قول با عقیده ی خود او ، مبنی بر اینکه او ۱۳۵۰ بخشی از ۱۸۷۲ ۸۷۲ ۸۷۲ برمی گیرد،) همچنین به نظر مولر (۱۹۵۰ ۱۱ ۱۹۳۰) از اچ. گومپرتس (۱۹۵۰ برمی گیرد.) همچنین به نظر مولر (۱۹۵۰ ۱۹۴۰) پیشنهاد خود او البته مثل همه ی احتمالات دیگران، چیزی بیش از یک «فرض» نیست. نظر نستله (همچنین ر. ک. به ویرایش او از پروتاگوراس ، ۱۹ را) این بود که موضوع کتاب، عبارت بود از موضع گیری در مقابل استدلالهای عامیانه درباره ی وجود خدایان و عنایت آنها به انسانها؛ و او برای حمایت از نظر خویش به واکنش رسمی ای اشاره می کند که، براساس برخی شواهد، در آتن برعلیه آن کتاب به وجود آمد.

# ۱۲۵ ج ۱۰ ترجمهی فارسی.)

## الحاد: دیاگوراس، پرودیکوس، کریتیاس؛ دو گونه ملحد از نظر افلاطون

والحاد، به منزلهی یک باور جزمی، که هرگونه نیروی فوق طبیعی را انکار کند، غالباً در هیچ دورهای از تفکر متمدن طرفدار جدی نداشته است. این سخن را ای. سی. پیرسون A. C. pearson در مقالهی مختصری می گوید، مقالهای که ارزش اصلی آن در روشن ساختن مشکلاتی است که ملحد کامل خواندن هر متفکر یونانی با آن روبه روست. اولاً، باید رد چند خدایی سنتی را از انکار هرگونه عقیده ی الهی تمیز داد؛ ثانیاً، آسناد ما درباره ی این دوره، تکه پاره، و در برخی موارد غیر قابل اعتماد است؛ ثالثاً، این گرایش وجود داشت که تهمت الحاد را به عنوان حربه ای برای هر شخصیت اجتماعی ای به کار گیرند که به علل دیگری می خواستند رسوایش سازند. همان طور که ماجرای سقراط نشان می دهد، باید به هوش باشیم این گونه اتهام ها را بی تحقیق نپذیریم؛ برعکس مورد مذکور، یکی دو نفر از معاصرین او، که در بی تحقیق نپذیریم؛ برعکس مورد مذکور، یکی دو نفر از معاصرین او، که در فهرست نویسندگان بعدی، بنا به دلایلی، جزو ملحدان مسلم هستند، فهرست نویسندگان بعدی، بنا به دلایلی، جزو ملحدان مسلم هستند، فهرست نویسندگان بعدی، بنا به دلایلی، جزو ملحدان مسلم هستند، فهرست نویسندگان بعدی، بنا به دلایلی، جزو ملحدان مسلم هستند، فهرست نویسندگان بعدی، بنا به دلایلی، جزو ملحدان مسلم هستند، فهرست نویسندگان بعدی، بنا به دلایلی، جزو ملحدان مسلم هستند، فهرست نویسندگان بعدی، بنا به دلایلی، خونه این گونه ملحدان («منکرین فاهراً هرگز مورد محاکمه قرار نگرفتند. اینکه این گونه ملحدان («منکرین

۱. «الحاد (يونان و روم)»، در دايرةالمعارف دين، ويرايش هستينگز: ,Hastings ERE, vol. II, 184 f.

کامل وجود خدایان»، ۴ ۴۰۸) در زمان افلاطون کم نبودهاند، به خوبی از اشاراتی که او در قوانین به آنها می کند، معلوم می شود؛ افلاطون در این کتاب به دقت آنها را از کسانی ممتاز می سازد که می گویند (اقت) خدایان وجود دارند ولی کاری به کار انسان ها ندارند، (ب) به وسیله ی هدایا و قربان ها می توان با آنها مصالحه کرد.

نویسندگان متأخرتر، فهرست مشخصی از ملحدان، یعنی منکران کامل وجود خدایان، را به دست دادهاند. این اشخاص عبارتند از دیاگوراس ملوسی، و پرودیکوس کئوسی، و کریتیاس، و (در زمانی سپستر) اثوهیروس تِگِئایی Euhemerus of Tegea، و تیودوروس کورنئی. دیاگوراس هیچ جا بدون لقب «ملحد» ذکر نشده است. اما، اگر او برای الحاد خویش براهین فلسفی اقامه کرده باشد، ما هیچ اطلاعی از آنها نداریم. ۲ تنها دلیلی که برای آن آورده شده، و در منابع بعدی ذکر گردیده

۱. آنها موهن و بعد (۱، ۷،۱) با به و بعد (۱، ۷،۱) با معنی هر دو است. ۱۱۷ (۱، ۲۰) با است. ماهیت خدایان، ۱۱۷ (۲۰ (۱۰ و بعد (معنی هر دو عدارت: وجود خدایان را به کلی منکر بودند]. سیسرون در همان ۱۱۸ به نظریهی کریتیاس، بدون ذکر نام، اشاره می کند؛ آین نظریه در فهرست نظریهی کریتیاس، بدون ذکر نام، اشاره می کند؛ آین نظریه در فهرست سکستوس (۲۱۸ (۲۱۸ و ۲۱۸ (۲۱۸ و ۲۱۸ ایر در پلوتارک به نام دیاگوراس آورده شده است، De superst. 171 و در پلوتارک به نام ضد دانشوران، ۹، ۵۱۰۵ (۲۱۸ دربارهی اصلی فهرست در ۱۳۵۵ کلیتوماخوس آکادمیکی Academic Clitomachus (قرن دوم قبل از میلاد) کلیتوماخوس آکادمیکی Nestle, ۷ M zuL, 416 و ایراده و در فهرست کلیتوماخوس اسکندرانی (دیلز ـ کرانتس ۳۸۸۸) آمده است، ر. ک. ج ۹ ترجمه ی فارسی.

همه ی منابع اطلاعاتی مربوط به دیاگوراس به صورت کامل توسط یاکوبی تحت عنوان دیاگوراس ملحد 8-3 (Abh. Berl. 1959) جمع آوری شده است. (در مجموعه ی دیلز ـ کرانتس، نامی از او به میان نیامده است.) درباره ی متون جدید ر. ک. همان 5 f., a. 2 آه. 1965, مرور استدلالها و نتیحه گیری های یاکوبی و وُدبری، خواننده را با مطالب مربوط به دیاگوراس آشنا می سازد. سودا the Sudu (یاکوبی، 1965).

است، دلیل اخلاقی است: می گویند او ابتدا شاعر شورانگیز خداترسی بوده است، که بعداً، به علت مشاهدهی موفقیت و بی کیفری اعمال ناحق، وجود خدایان را منکر شد؛ در این راستا ستم حاصی هم بر حود او رفته بود، اگرچه اقوال در چیستی آن متفاوت است. علاوه بر بی اعتقادی او، یگانه مطلب دیگری که درباره ی وی از سوی معاصرینش گزارش شده، این است که او به اتهام بی دینی از سوی آتنیان محکوم شد، و در غیبت او از آتن، بهایی هم برای سر وی تعیین گردید. آریستوفانس (<del>پرندگان ۱۷۱ و بعد</del>) اتهام را مشخص نمی کند، ولوسیاس مجعول (.X<del>V (Ando</del>c) فقط می گوید وجرم او مخالفت لفظی با جشنها و شعایر مذهبی بود.» نویسندگان بعدی مي گويند دياگوراس، با افشا و تمسخر اسرار النوسيني Elcusinian، به خدایان اهانت می کرد. این روش، با تهمت بی دینی عقلانی فرق می کند، و او را در ردیف آلکیبیادس و دوستان او قرار می دهد که اسرار را مسخره می کردند، یا در ردیف مسخره گران نامعلوم هرمسها Hermae. از سخن آریستوفانس برمی آید که محاکمهی او تقریباً در همان زمان صورت گرفت، یعنی اندکی قبل از آغاز لشکرکشی به سیسیل، که احساسات مردم برانگخیته بود و شهر آفادهی مقابله با هر چیزی بود که احتمال اهانت به

<sup>5</sup>) او را فیلسوف (و همین طور شاعری تغزلی) نامیده و می گوید: کتابی، با نام غیر معقول  $\lambda$ όγοι کناره گیری 'Aποπυργίσοντες  $\lambda$ όγοι نوشت، و در آن کناره گیری خویش از باورهای مذهبی را توصیف کرد. یرومه Jerome (ر. ک. وُدبری، همان  $\lambda$ 0, او را یک  $\lambda$ 0 (178, n. 5) او را یک  $\lambda$ 0 (178, n. 5) او را یک  $\lambda$ 0 (178, n. 5) او را یک  $\lambda$ 0 (این برای آریستوکسنوس در قرن چهارم شناخته شده می داند. کتاب او پیش از این برای آریستوکسنوس در قرن چهارم شناخته شده بوده است (به نقل فیلودموس،  $\lambda$ 0, p. 198 (17۷۵ (۱۳۷۵ که، به گفتهی وُدبری (۱۳۵۵ که)، مهم تر از این حقیقت است که آریستوکسنوس خواسته است آن را الحادی بداند. این کتاب، یا کتاب دیگری به نام  $\lambda$ 0 (۲۰۵ مهره (که شاید الحادی بداند. این کتاب، یا کتاب دیگری به نام  $\lambda$ 0 (۲۰۵ مهره)، جز سخنان ناچیز سود (۱۳۵ مطلبی درباره) محتوای آن نیامده است، اما، جز سخنان ناچیز سود (۱۳۸ مهره الله و رباره) محتوای آن نیامده است.

خدایان، یا منشأ فال بد بودن، در بارهی آن می رفت. اما هر چند ممکن است علت تعقیب عملی دیاگوراس همین سبکسری گستاخانه باشد، نمی توان در الحاد كامل او ترديد كرد. باكوبي به حق مي گويد تمامي شواهد يك صدا می گویند او داصل مفهوم خدایان را به طور کامل انکار می کرد، یعنی ملحدی بنیادی و افراطی و جدی بود. این قول به معاصر او اریستوفانس برمی گردد، کسی که برای او (و شنوندگانش) میسور بود که سقراط را ملحد بخوانند و نام «سقراط ملوسی» را بر او نهند. ۲

۱. اریستوفانس در پرند گان ۱۰۷۱ و بعد، از فرمانی سخن می گوید که مهدورالدم بودن دیاگوراس را (که منابع دیگر نیز صحت آن را تأیید میکنند: ر.ک. Τῆδε θήμέρα با این کلمات بیان میکند Jacoby, p. 4 έπαναγορεύεται. اگر این سخن، مورد بحث آن روز نبود اشارهی او بی مورد می گشت، و می دانیم پرندگان در سال ۴۱۴ به نمایش درآمد. من مدركي سراغ ندارم كه ناقض اين سخن باشد. قول ياكوبي را كه دياگوراس را قربانی فرمان دیوپیتس در ۲۳۳/۲ می داند و دبری در مقالهی Phoenix رد

۲. معنی عزل زئوس از سوی دینوس این نیست که سقراط را به اظهار δαιμόνια καινά متهم مىسازد، بلكه او را همرأى كسانى مى داند كه قواى طبیعی (ἀναγκαῖα)، مانند گردباد اتمیستها و دیگران، را جایگزین خدایان میسازند. وُدبری (همان ۲۰۸) می گوید قبل از عصر هلنیستی (یعنی در زمانی که این لقب را بر دیاگوراس دادند) ἀθεος به معنی «ملحد» نبود بلکه آن را به معنی «بی خدا» یا «مطرود خدا» به کار می بردند، ولی این سخن درست نیست. دفاعیدی افلاطون (۳۶ c) «انتقال از یک معنی به معنی دیگر را نشان نمی دهد ۱۱. وقتی سقراط می گوید καὶ αὖτὸςἀρα νομίσω εῖναι نشان نمی دهد ۱۱. θεούς και οὖκ εἰμὶ τὸ παράπαν ἄθεος معلوم می شود به معنی «کسی» بوده است «که به وجود خدایان اعتقاد ندارد.» استدلال وُدبری از کاربرد νομίσειν، درست نیست. شاید گاهی بتوان νομίσειν θεούs را به «ستایش، یا پرستش سنتی خدایان» ترجمه کرد (مثلاً در ایسخولوس، پارسها، ۸-۴۹۷، اگر چه آنجا هم معنی «معتقد به خدایان» به همان اندازه مناسب است)، ولى البته هيچ وقت ٧٥٤١ ٤٤ جنين نيست، و معمولاً ٧٥٤١٤٤٠ و νομίσειν είναι (که در جملهی منقول از دفاعیه آمده است) به جای یکدیگر به کار نمی روند. لازم نیست وارد این بحث شویم، یا دوباره مثال هایی از

از آنجا که از تفکرات دیاگوراس، اطلاعاتی ـ جز صِرف انکار خدایان ـ در دست نداریم، نمی توان جایی را در تاریخ فلسفه به او اختصاص داد. جالب تر از او کسانی هستند که اعتقاد به خدایان را دارای منشأ انسانی و طبیعی می دانند. دمو کریتوس این اعتقاد را، لااقل تا حدودی، معلول ترس از ظواهر وحشتناک طبیعت می دانست. پرودیکوس، مانند بسباری از معاصرین خویش، به ریشه یابی امور علاقمند بود. این علاقه شامل کیهان آفرینی نیز بود (زیرا برخی ها کیهان آفرینی کمدی پرندگان اریستوفانس را، پرندگان ۴۸۴ و بعد، ناظر به سخنان پرودیکوس دانسته اند) و مخصوصاً، متناسب با شأن یک سوفسطایی ، به مردم شناسی مربوط می شد. او، برعکس دموکریتوس، ریشه ی اعتقاد دینی را در قدردانی می دانست نه در ترس. گزارش های زیر درباره ی او به دست ما رسیده است: می دانست نه در ترس. گزارش های زیر درباره ی او به دست ما رسیده است: ا

(الف) فیلودموس Philodemus (فیلسوف اپیکوری فرن اول ب.م.) De peit.c. 9 مرایش گومپرتس ص. ۷۵: «پرسائیوس خودش را منکر خدایان، یا بسیار نادان نسبت به آنها، نشان می دهد آنگاه که در کتاب خود در ایاره ی خدایان می گوید آنچه پرودیکوس می گوید غیر محتمل نیست؛ یعنی ابتدا چیزهایی که غذای انسان بودند و برای او فایده داشتند الوهیت یافتند و به عنوان خدا مورد ستایش قرار می گرفتند، وپس از آن کاشفان غذاها و مسکن و سایر هنرهای عملی همچون دیمتر، و دیونوسوس و...[این قسمت پاپیروس افتاده است] همچون دیمتر، و دیونوسوس و...[این قسمت پاپیروس افتاده است] میلادی)، اکتاویوس فلیکس Octavius (این عبارت را دیلز ـ کرانتس نیاورده میلادی)، اکتاویوس Octavius (این عبارت را دیلز ـ کرانتس نیاورده

هرودوت ۲، ۵۹، ۲ یا افلاطون، قوانین ۸۸۵ c بیاوریم، زیرا به نظر می رسد این موضوع را جی. تیت J. Tate در 1936 & 1936 به اثبات رسانده است. ۱. برخی از این اظهارات در دیلز ـ کرانتس (پرودیکوس، پارهی ۵) آمده است، و همهی آنها را اونترشتاینر در .Sof. 11, 191 ff

۲. فیلسوف رواقی پیرو زنون، ۳۰۶ تا ۲۴۳ پ.م.

است، اما در Unterstainer, Not. 11, 192 و Unterstainer, Not. 11, 192 و است، اما در 354, n. 22 امده اسب): وپروه پکوس می گوید کسانی به عنوان خدایان پذیرفته شدند که در طول حیات خویش محصولات جدیدی را کشف کردند و در بهبود رندگی انسان مؤثر افتادند.

(ج) سیسرون، ماهیت خدایان، ۱،۳۷،۱۱۸ پرودیکوس کئوسی چه نوع دینی برای ما باقی میگذارد، کسی که گفته است چیزهایی که برای زندگی انسان سودمند بودند خدا تلقی شدند؟

(د) همان ۱۵، ۳۸: «پرسائیوس می گوید کسانی خدا تلقی شدند که چیزهای بسیار سودمندی برای زندگی متمدن اختراع کرده بودند، و چیزهایی نیز که خودشان سودمند و مبارک بودند نام خدا گرفتند.» چیزهایی نیز که خودشان سودمند و مبارک بودند نام خدا گرفتند.» (ه) سکستوس، بر ضد دانشوران، ۹، ۱۵: «پرودیکوس کئوسی می گوید، «پیشینیان خورشید و ماه و رودها و چشمهها، و به طور کلی چیزهای سودمند را، به علت فایدهای که داشتند، خدا تلقی کردند، همان طور که مصریان نیل Nile را خدا می دانستند.» در ادامه می گوید به همین دلیل نان را دیمتر نامیدند، و شراب را دیونوسوس، و آب را پوسیدون، و آتش را هفایستوس، و به همین منوال، درباره ی هر چیزی که برای آنها فایده ای داشت. «این عبارت با اندک تفاوتی در فصل ۵۲ نیز آمده است.)

(و) همان، ۵۱ پرودیکوس را در ردیف ماحدانی قرار میدهد «که می گویند خدایی وجود ندارد.»

(ز) همان، ۴۱-۳۹ «از کسانی» انتقاد می کند «که می گویند پیشینیان هر چیزی را که برای زندگی سودمند بود خدا انگاشتند - خورشید، ماه، رودها، دریاچه ها و چیزهایی از این قبیل»، زیرا اولا، پیشینیان را نمی توان آنقدر ابله دانست که چیزهای فانی، یا حتی چیزهایی را که خودشان می خوردند و هضم می کردند، خدا بنامند. و ثانیا، بر همین اساس باید آنها انسانها، مخصوصاً فلاسفه، را نیز خدا می دانستند،

و حتی حیوانات و ابزارهای بیجان را؛ زیرا همهی اینها برای ما کار می کنند و زندگی ما را پیش می برند.

(ح) سخنرانی سیام تمیستیوس Themistius (قرن چهارم میلادی) ستایشی از کشاورزی است که شامل نوعی ادعاهای مبالغه آمیز در مورد کشاورزی است که لااقل از زمان اریستوکراتس شایع بوده است، این اقوال، کشاورزی را نه تنها مایدی اعاشدی انسانها بلکه مادر زندگی متمدن و به وجود آورنده ی قوانین، عدالت، شهرها، پرستشگاه ها، فلسفه و بسیاری چیزهای دیگر نیز می دانند. او در همین راستا (ویرایش دیندورف p. 422 Dindorf) از «حکمت پرودیکوس» سخن می گوید، «کسی که همه ی اعمال و اسرار، و ریشه های دینی را ناشی از منافع کشاورزی می دانست، و معتقد بود ریشه های دینی را ناشی از منافع کشاورزی می دانست، و معتقد بود برای انسان فراهم شده است و برای این منابع برای انسان فراهم شده است و برای این که خود مفهوم خدایان نیز از این منابع برای انسان فراهم شده است و برای این که نود مفهوم خدایان نیز از این منابع برای انسان فراهم شده است و برای این که آن را ضامن راستی قرار دهند.» آ

این عبارات، که گویندگان آنها بین ۲۰۰ تا ۸۰۰ سال پس از پرودیکوس زندگی کردهاند، متأسفانه شواهد بسیار ناقصی برای بازسازی اندیشه های یک سوفستظایی قرن پنجمی هستند. ولی ما باید حداکثر استفاده ی خود را بکنیم. فیلودموس نظریه ی نسبتاً شبیه آنچه برخی ها در قرن نوزدهم مطرح کردهاند ـ تکامل دین از پرستش اشیای بی جان به سوی

۱. مدیحه، ۲۸ ر.ک. به صفحه ی ۱۹۹ یادداشت ۲ ج ۱۰ ترجمه ی فارسی.

۲. احتمالاً Θεῶν ἔννοιαν اگرچه چون آن، تصحیح باشد، اگرچه چون آن، تصحیح داد است (که دیندورف چاپ کرده بود) گمراه کننده است که دیلز ـ کرانتس و اونترشتاینر بدون هیچ توضیحی از آن پیروی کنند. ر. ک. به نستله πᾶσαν در آخرین عبارت، ۷ Μ zu L, 352, n. 14 به نستله ἐλλυώμενος اونترشتاینر با اختلاف بسیار زیادی نسبت به کالب فلیش ἐγγενέσθαι، کلمهی ἐγγενέσθαι کلمهی καί الله چاپ می رساند. همان طور که روشن خواهد شد، این کار اهمیت زیادی می تواند داشته باشد. به نظر دیلز، و به تبع او اونترشتاینر، پس از ἀσέβειαν افتادگی ای رخ داده است.

الوهيت بخشيدن به قهرمانان مدنيت را بهشنهاد ميكند، يعني كساني كه لوازم و فنونی را کشف کردند که انسان ها را از مرحله توحش به سطح تمدن درآورد. در این مسئله اختلاف شده است که آیا قسمت دوم این سخن، و بنابراین نظریهی دو مرحلهای دین را، باید به پرودیکوس نسبت دهیم یا فقط به پرسائیوس. احتمال اول نه تنها با سیاق جمله سازگاری بهتری دارد ا بلکه با قول مینوکیوس فلیکس (عبارت ب) و سیسرون (د) نیز متناسب است. اهمیت احتمال دوم در این نیست که پرسائیوس آن را قبول دارد) بلکه در این است که او هر دو نیمه را همراه هم به منزلهی اجزای یک نظریهی واحد مطرح مى سازد. سكستوس، صحت اين مدعا (عبارت ز) را كه اشيا و توليدات بی جان الوهیت یافته باشند، بر این اساس به باد استهزا می گیرد که در آن صورت باید به انسان نیز الوهیت بخشیده بودند (و همین طور علتهای دیگر). من در قبول راه حل اونترشتاینر بر این مسئله تردید دارم، مبنی بر اینکه «مکتشفان» مورد نظر پرودیکوس هر گز انسان نبودهاند، زیرا نمی توانم صحت آن را قبول کنم، و بلکه نمی توانم آن را به درستی بفهمم. از سوی دیگر، حتی اگر سکستوس عمدتاً پرودیکوس را مد نظر داشته باشد، انتقاد خود را به صورتی کلی مطرح میکند؛ و اگر چه نتیجه ی بیان نشده ی استدلال او، به صورت كاملًا طبيعي، ممكن است اين باشد كه و هيچ كس جنین اعتقادی ندارد»، این نتیجه، محال است، زیرا سکستوس به خوبی آگاه بود که برخی ها خدایان را انسان های الوهیت یافته می دانند. او بیش از یک

<sup>1.</sup>Sec Untersteiner, Sophs. 221, n. 9, or Sof. II. 191 f, Nestle, VMzuL, 354.

۲. یادداشت ۲۷ او بر صفحه ی ۲۲۲ و بعد Sophs. به نظر من بسیار مبهم است. اگر مکتشفان اصلاً انسان نبودند، قبل از آنکه «وارد جرگه ی خدایان شوند» (.P.) چه بودند؟ بیان او نشان نمی دهد که به نظر وی پرودیکوس آنها را قبل از این مرحله فقط موجودات افسانه ای می دانست، و من اصلاً نمی توانم بین .P. 223 و سازگاری ایجاد کنم.

بار از نظریهی انوهمروس Euhemcrus سخن گفته است. اولی این مطلب ما را با مشکل دیگری روبهرو می سازد، زیرا در فصلهای ۵۱ و ۵۲ (که تکوار فصل ۱۸ است) نظریدی پرودیکوس را نه تنها نظریدای می داند که به خورشید و ماه و رودها و چشمهها و سایر چیزهای سودمند الوهیت مي بخشد، بلكه صريحاً أن را، نوع خاصي از الحاد مي داند، و از نظريدي اثوهِمِروس که معتقد به خدا دانستن «انسان های قدرتمند» بود تمیز مى دهد. پس بايد گفت سكستوس آشكارا مخالف «اثوهِمِروسي» دانستن نظریهی پرودیکوس است، اگرچه فیلودموس و مینوکیوس فلیکس با آن موافقند (اگر مینوکیوس فقط به تفسیر فیلودموس پرداخته است، لااقل او را به این صورت فهمیده است)، و سیسرون، ماهیت خدایان، ۱، ۳۷، ۱۱۸ نیز تا حدودی با این قول موافق است. با توجه به همهی شواهد (از جمله سیرون، همانجا)، باید لااقل پذیرفت که آن ویژگی نظریهی پرودیکوس که بیشترین تأثير را برانگيخت، اين بود كه منشأ دين عبارت است از تمايل انسان اوليه برای خدا دانستن چیزهایی که برایش مفید بودند - از قبیل خورشید، ماه، رودها، و همان طور نان و شراب. این نظریه به راحتی بر اندیشهی یونانی خردگرا خطور می کرد، زیرا در کتابهایی که از هومر به این طرف بود ملاحظه می کرد که نام خدای هر چیزی بر خود آن چیز نیز نهاده شده است،

۱. بر ضد دانشوران، ۱۷،۹ و ۳۴ (بدون نام)، ۵۱. همچنین او می دانست که این نظریه سابقه ی طولانی داشته و به زمان پرودیکوس برمی گردد، زیرا آثار آن در هرودوت دیده می شود. (ر.ک. . Nestle, V MzuL, 354 f.) او این نکته را نیز باید دانسته باشد که حتی ٥κεύη ساخته ی دست بشر، مثل اجاق (هستیا)، را خدا دانسته اند و پرستش کرده اند.

نظریهی دو مرحله ی تکامل دینی را نستاه (۱٬ ۵۶۵ (۷ MzuL, 353 ۱۰) به پرودیکوس نسبت داده است، و دیگران از جمله اونترشتاینر (۱۱٬ ۹۵۰ (۵۵۰ (۱۱٬ ۹۵۰ ۹۵۰ ۹۵۰ ۱۰) از او پیروی کردهاند. هیچ کدام از اینها توجه نکردهاند که سکستوس نظریهی الوهیت بخشیدن به اشیای مفید را در برابر نظریهی الوهیمروس قرار می دهد.

مثل هفایستوس برای اتش («آنها اندرونه را به سیخ کشیدند و در بالای هفایستوس گرفتند»، ایلها ۲۰ ۴۲۴) و خورشید، ماه و رودها نیز خدا بودند. دیانیرا Deiancira به طور کاملاً طبیعی می گوید «خواستگار من یک رودخانه بود» (سوفوکلس، تراخینانه، ۳)، و او، چون خدا بود، می توانست به هر صورتی که می خواست دراید به صورت گاو، مار، انسان و همین طور آب. امپدوکلس عناصر اربعه را خدا خواند، و (گفتنی است که) اپی فانیوس آب، امپدوکلس عناصر اربعه را خدا خواند، و (گفتنی است که) اپی فانیوس نامید؛ «زیرا زندگی هر چیزی به آنها و ابسته بود.» ا

جملهی قابل توجهی درباکخانه (۲۷۴ و بعد) نشان می دهد که چگونه اندیشه ی یونانی به آسانی می توانست پس از خدای زنده دانستن یک چیز، تغییر موضع دهد و همان خدا را کاشف آن چیز نیز بداند. تیرسیاس Tiresias وقتی سعی می کند خشم کفرآمیز پنتئوس Pentheus را نسبت به دیونوسوس فرو نشاند، به او می گوید:

دو چیز در زندگی انسان حائز اهمیت اصلی هستند: اول، ایزدبانو دیمتر ـ او زمین است، ولی تو به هر نامی که دوست داری بخوان [و البته گه Ge) یعنی زمین، با آن نام نیز ایزدبانوی بزرگی بود ] او هرگونه غذایی را که دارای طبیعت خشک است به انسانها می بخشد. برای تعدیل این خشکی، فرزند سمله Semele پا به عرصه نهاد، کسی که مشروب به دست آمده از انگور را کشف کرد... او، که خداست، به میان خدایان راه می بابد. ۲

<sup>1.</sup>Epiph. Adv. hear. 3. 21 (Dox. 591 & Untersteiner, Sof. II, 194, not in Dk.

۲. لازم نیست γεγώς را به صورت گذشتهی کامل ترجمه کرده بگوییم «به درجهی الوهیت رسیده بود» ( Zum Gott geworden», Nestle ) و بدین ترتیب دو مرحلهی زمانی درنظر بگیریم. صورت کامل γίγνομαι بیشتر به معنی «بودن» است. در مورد غذایی که شراب است

در اینجا دیونوسوس، خدای شراب، همزمان و بدون هیچ احساس ناسازگاری، هم کاشف شراب دانسته می شود و هم خود شراب. بنابراین، در هر صورت، کلید فهم نظریهی پرودیکوس همین جاست. او می توانست در پیامبر دیندار تیرسیاس نمونهای از ذهنیتی را بیابد که دین از آن نشأت گرفت (و، چون اوریپید نیز یقینا از تعالیم او آگاه بود، پس او چنین نمونهای را دیده بود): اینکه آیا انسانها خوردنی ها و نوشیدنی ها و سایر چیزهای زندگی بخش یا ضروری خود را خدا خواندند، یا موجوداتی را که آنها را کشف کردند و فراهم آوردند، تمایزی است که از نظر روانشناختی غیر واقعی است. دیونوسوس، همزمان، هم شراب بود و هم فراهم کننده ی شراب، هفایستوس هم آتش بود و هم به وجودآورنده ی آتش.

آیا پرودیکوس ملحد بود؟ بی تردید پاسخ همه ی پیشنیان مثبت بود. دودس (همان) سخنان تیرسیاس را با نظریه ی پرودیکوس یکی دانسته می گوید دلیل اینکه بتوان چنین سخنانی را از زبان شخصیتی دیندار و معتقد، نقل کرد این است که نظریه ی پرودیکوس درواقع الحادی نیست،

مقایسه کنید با اعتقاد مشابه هندی در .Dodds, Bacch. 100 f. که از سر چارلز الیوت Sir Charles Eliot دربارهی سرودهای ودایی که به سوما Soma

<sup>«</sup>به آسانی نمی توان گفت که آیا آن سرودها ناظر به یک شخص هستند یا به مشروب.»

۱. من، دربازسازی نگرش پرودیکوس به دین و زندگی انسان، بهتر دیدهام که، برخلاف شیوه ی پژوهشگرانی چون کاتائودلا Cataudella و اونترشتاینر، به پرندگان اریستوفانس استناد جویم. (ر.ک. به ۲۰۰۱, ۲۰۰۱ کیلا اریستوفانس استناد جویم. (ر.ک. به ۲۰۰۱, ۱۰۵ کیلا مطلب مسلمی که از سخن مربوط به پرودیکوس در بیت ۹۹۲ به دست می آید این است که او نوعی کیهان آفرینی مطرح کرد، که شاید متأخرترین نوع بوده باشد. این احتمال هم کاملا بجاست که شاید نام او صرفا به عنوان نماینده ی هرگونه کاملا بجاست که شاید نام او صرفا به عنوان نماینده ی هرگونه باشد (برها ۱۳۶۰): پرندگان می توانند بهتر از همه ی اینها عمل کنند.

بلکه دقیقاً همان اعتقادی است که، به گفته ی پرودیکوس، «پیشینیان» داشتند و دین از آن نشأت گرفت، به نظر خود پرودیکوس آنها فقط نان و شراب بودند. عبارتهای مورد نظر در شکستوس، که دودس یکی از آنها را نقل کرده است، برای تبیین الحاد او آورده شدهاند. دودس آخرین قسمت عبارت تمیستیوس، (ح)، را به صورت این مدعا ترجمه میکند که پرودیکوس «دینداری را بر پایه ی صحیحی قرار داده» بود، حتی اگر فعل آن جمله نیافتاده باشد (ر. ک. صفحه ی ۱۴۷ یادداشت ۲ کتاب حاضر) باز لازم نیست آنگونه معنی کنیم، و از این سخن، که خود مفهوم خدایان از شغل کشاورزی ناشی شد، برنمی آید که گوینده ی آن به آنها اعتقاد داشته باشد. به حق می توان گفت پرودیکوس یکی از اولین مردم شناسانی بود که عقیده به خدایان را دارای منشأ کاملاً انسانی می دانست، نظریه ای که در قرن نوزدهم خوباره رایج شد.

همان طور که عبارت منقول از تمیستیوس نشان می دهد او در این نظریه بر اهمیت بارز اشتغالات کشاورزی تأکید خاص ورزیده است. این امر کاملاً طبیعی و معقول بود، زیرا اولاً، این عقیده رایج بود که نه تنها خوراک بلکه همه ی نیازمندهای زندگی اسکان یافته و متمدن، از این منبع به دست می آمد، و ثانیا مراسم و شعایر دینی فراوان و متنوعی وجود داشت که درواقع همگی از باروری زمین نشأت گرفته بودند. پرودیکوس، همان گونه که از یک سوفسطایی و فیلسوف طبیعی و نویسنده ی کتابهایی در علم تکوین انتظار می رفت، صریحاً نظریه ی «پیشرفت» زندگی انسان را تأیید می کرد، نه نظریه ی «پسرفت» را. (صفحات ۱۱۳ و بعد ج ۱۰ ترجمه ی فارسی)؛ و او، مانند پروتاگوراس، دین را، مثل بقیه ی مقتضیات زندگی اسکان یافته ـ از قبیل ساختن شهرها، وضع قانون و پیشرفت دانش ـ یکی از ثمرات تمدن و از چیزهای ضروری برای بقای آن می دانست. اعتقاد به این دیدگاه ها ضرورتا مستلزم عقیده به خدایانی نیست که به استقلال از برداشت انسان ها وجود

داشته باشند و مورد عبادت قرار گیرند. ا

کریتیاس اشرافی ثروتمندی بود که نمیخواست از سوفسطاییان حرفهای شمرده شود، اما در آنچه که دیدگاه عقلانی سوفسطایی نام گرفت سهیم بود. او در نمایشنامهی سیسوفوس اعتقاد دینی را نیرنگی استادانه از سوی حکومت خواند که از آن طریق خواسته است تقدسی نهایی و کلی برای رفتار خوب رعایای خود فراهم سازد. اگرچه این قول از زبان خود میسوفوس نقل می شود، یعنی گناهکار بدنامی که بی تردید در پایان نمایشنامه به مجازات معروف خود رسید، مسلماً نقشهی مؤلف این بوده است که دیدگاهی الحادی را به گونهای اعلام کند که از عوارض سوء آن در امان باشد. این سخن با توضیح مختصری از پیشرفت زندگی انسان از

۱. من در کتاب (Frederic Harrison را یادآور شدهام، که هممه ادیان را باطل می دانست، Frederic Harrison را باطل می دانست، ولی بر ضرورت انسانی پرستش تأکید می ورزیده. ورسنی (به این معنی بیست ولی بر ضرورت انسانی پرستش تأکید می ورزیده. ورسنی (منسلام) می گوید هفراهم کردن مبنایی روانشناختی برای دین... به این معنی بیست که دین پایهای مشروع ندارده. درست است که یک مسیحی متجدد می تواند عقیده به خدا را دارای منشأ انسانی بداند و در عین حال به حقیقت آن نیز معتقد باشد، ولی به نظر من این جا در مرحله ای از تفکر هستیم که خیلی جلوتر از پیشگامان عقل گرایی است. (دراخمان (۱ تفکر هستیم که خیلی جلوتر از پیشگامان عقل گرایی است. (دراخمان (۱ که پرودیکوس وجود خدایان (۲ کتول داشت ـ یعنی آن را همسلم انگاشته ـ ولی مسئله ی وجود آنها را به مسئله ی ریشه ی پیدایش مفهوم آنها مرتبط نساخت.

۲. ر.ک.صفحات ۲۵۵ و بعد کتاب حاضر.

۳. یگانه گواه ما بر این سخن، سکستوس است، که آن نمایشنامه را به کریتیاس نسبت می دهد. برخی از پیشینیان آن را اثر اوریپید دانسته اند. درباره ی این تألیف ر.ک. به ۲، ۱٤۰۷, n. ۲.

البته در این مورد دو نظر ممکن هست. دراخمان، Atheism, 45 f یکی از مخالفین نفسیر فوق الذکر است، که برخلاف سکستوس (بر ضد دانشوران، ۹، مخالفین نفسیر فوق الذکر است، که برخلاف سکستوس (بر ضد دانشوران، ۹، ۵۲)؛ ۱۲۱۸ (۵۴ می کند. و پلوتارک (۱۷۱۰ De supersi.) اظهار نظر می کند. به نظر اشمید (Gesch. 180 f.) امکان نداشت هیچ آدخون آتنی با نمایش این نمایشنامه موافقت کند، و کریتیاس مسلماً آن را فقط برای خواندن نوشته است.

حالت توحش بی قانون تا پهدایش قوانین و مجازات و عدالت شروع می کند، که قبلاً (صفحه ی ج ۱۰ ترجمه ی فارسی، ص ۱۵۳) نقل شد. از مآخذ دیگر معلوم می شود که این دیدگاه به طور جدی در آن زمان رایج بوده است. سپس چنین ادامه می دهد (پاره ی ۹،۲۵ و بعد):

بعدها، وقتی قانون انسانها را از کارهای خلاف علنی بازداشت، ولی آنها به طور سری به آن کارها ادامه دادند، به نظر من، انسانی تیزبین و خردمند ترس از خدایان را برای انسانها به ارمغان آورد، تا چیزی و جود داشته باشد که گناهکاران حتی در خلوت نیز، از ترس آن، دست به کردار و گفتار و پندار نادرست نزنند. او مفهوم الوهیت را با این انگیزه مطرح کرد، و گفت روحی جاوید و شنوا و بینا و فوق العاده دانا و همه بین وجود دارد که دارای طبیعتی الهی است. هر سخنی را که انسانها بگویند می شنوند و هر کاری که بکنند می بیند. خدایان به حدی هوشمندند که اگر شما اندیشه ی بدی از دل بگذارید بر آن حدی خواهند داشت.

او با این داستان، فریبنده ترین اعلیمات را عرضه کرد، و حقیقت را با سخنان دروغینی پوشاند. او، برای اینکه افکار مردم را منحرف سازد، جایگاهی به آنها بخشید که از یادشان لرزه بر جسم و جان انسانها بیفتد؛ همان طور که می دانیم از همان زمان ترس وارد زندگی انسانها گردید و بدبختی را به آنها ارمغان آورد؛ یعنی آسمان بالای سرما، که او رعد و برقهای ترسناک را در آن می دید، و چهره ی هر ستاره ی آن را که به دست توانمند زمان آراسته شده بود مشاهده

١. ἤ&στον به جهت سخن از ترس عجيب است.

پیشنهاد ناوک κέρδιστον (TGF, 2, 773) گمراه کننده است. ناوک، اگرچه خودش تصریح نکرده است، بی تردید به اوریپید، الکترا، ۷۴۳ و بعد، نظر داشته است (که در صفحه ی ۱۵۶، یادداشت ۱ کتاب حاضر نقل شده است).

می کرد؛ و از همان زمان شهاب اسوزان راه خود را پیش می گیرد و باران مرطوب بر زمین می افتد. او، بشر را در حیطه ی اینگونه ترسها قرار داد، و با این افسانه ی خویش جایگاه مناسبی برای الوهیت به وجود آورد، و با این تجهیزات خویش بی قانونی را از بین برد... پس، به نظر من، ابتدا، کسانی انسانها را متقاعد ساختند که به وجود نسل خدایان معتقد شوند.

این اولین موردی است که در تاریخ اندیشه، دین را یک ابداع سیاسی، برای تضمین رفتار نیکو، می داند، نظریه ای که پُلوبیوس Polybius آن را در روم به طور استادانه بسط داد و در قرن هیجدهم دوباره در آلمان رایج گردید. ۲

۱. یا خورشید (دیلز ـ کرانتس، اونترشتاینر). من با تردید و دودلی از آر، جی، بری R. G. Bury برری Loeb Sextus جاد R. G. Bury (برخلاف دیلز ـ کرانتس) پیروی کردم و بری الموسی کردتم الموسی الموسی نمی دهد.) کربتیاس بعد از زمانی به نگارش پرداخته است که آناکساگوراس خورشید را تشکیل می دهند که دو مورد از کنرشید و باران یک زوج طبیعی را تشکیل می دهند که دو مورد از کمن نمی در انسانی هستند. این سخن به نظر من اندکی وزین تر است، مخصوصاً با ملاحظهی این مشکل که ۷۵وی به معنی هر دوی باران و خورشید آمده است: باران از آسمان فرو می ریزد، اما خورشید یقیناً پایین نمی افتد. در کتاب منسوب به ارسطو، درباره ی عالم (۳۹۵ه ۳۹۵۳)، کومنیون انداخته می شود، و بالاخره شاید سقوط اجرام آسمانی [شهابها] در آیگوسپوتامی Aegospotami بود که باعث شد آناکساگوراس احتمال دهد که خورشید و ستارگان نیز که باعث شد آناکساگوراس احتمال دهد که خورشید و ستارگان نیز که باعث شد آناکساگوراس احتمال دهد که خورشید و ستارگان نیز که باعث شد آناکساگوراس احتمال دهد که خورشید و ستارگان نیز که باعث شد آناکساگوراس احتمال دهد که خورشید و ستارگان نیز که باعث شد آناکساگوراس احتمال دهد که خورشید و ستارگان نیز که باعث شد آناکساگوراس احتمال دهد که خورشید و ستارگان نیز که باعث شد آناکساگوراس احتمال دهد که خورشید و ستارگان نیز که باعث شد آناکساگوراس احتمال دهد که خورشید و ستارگان نیز که باعث شد آناکساگوراس احتمال دهد که خورشید و ستارگان نیز که باعث شد آناکساگوراس احتمال دا می شود.)

در آن زمان اشاره ی دیگری به این نظریه نشده است، بنابراین می توان گفت که آن به همان اندازه که مبهم بود اصیل هم بوده او البته از این جهت غیر اصیل بود که از نظریه ی و سبع تر دمو کریتوس و پرودیکوس تبعیت می کرد، مبنی بر اینکه عقیده به خدایان یا ناشی از ترس از برخی پدیدارهای طبیعی هستند و یا ناشی از ستایش آنها. از سوی دیگر این نظر اعتراض هایی را ملغی ساخت که از خدایان بر پایه فی اصول اخلاقی انتقاد می کردند و می گفتند اگر آنها وجود دارند، یا مستحق نام خدا هستند، باید پشتیبان می گفتند اگر آنها وجود دارند، یا مستحق نام خدا هستند، باید پشتیبان قانون اخلاقی موجود باشند. کریتیاس می گوید نیاز به تقدس فوق طبیعی دادن بر رفتار اخلاقی بود که اول بار خدایان را به وجود آورد.

کریتیاس آخرین کسی است که، به طور نظری، استدلال کرده است که بعدایان، توهمات ذهن انسانها هستند، زیرا در مورد الحاد هیپون چیزی بیش از الحاد دیاگوراس نمی دانیم. اما به آسانی نمی توان گفت که طرفداران غیر اخلاقی فوسیس در برابر نوموس، مثل کالیکلس و آنتیفون (یا کسانی که او نظریاتشان را بیان می کند)، به نوعی باورهای دینی عقیده داشتند. نهایت این است که آنها می توانند جزو کسانی باشند که، به گفتهی افلاطون، دارای دومین دیدگاه نادرست هستند، یعنی می گویند خدایان هستند ولی هیچ التفاتی به انسان ندارند؛ اما بعید است که آنها بین انکار خدایان و قبول خدایانی که هیچ تأثیری ندارند فرق زیادی گذاشته باشند. آنتیفون می گفت

۱. سخن اوریپید در الکترا، ۷۴۳ و بعد، ۷۴۳ متریندی آن باشد، اگرچه گفتن بنکه «ترس موجب پرستش خدایان است» غیر از این است که بگوییم پرستش مبتنی بر ترس، موجب رفتار خوب است و برای این منظور ابداع شده است؛ و مبتنی بر ترس، موجب رفتار خوب است و برای این منظور ابداع شده است؛ و اظهار بی اعتقادی به اسطوره های غیر معتبر (۷۳۷ πάν δέ πίστιν) بی تردید الحاد نبوده است. به طور مطلق هیچ مدر کی برای نستله (۷۳۷ پرسک) وجود ندارد که بگوید؛ الحاد دیاگوراس و الحاد کریتیاس هر دو بر یک پایه استوارند و درواقع اولی منبع دومی بوده است.

بهتر است وقتی در جلو دید دیگران هستیم مطابق نوموس رفتار کنهم، ولی هرگاه کسی ما را نبیند اعتنایی به آن نکنیم؛ و این دقیقاً همان گرایشی است که، براساس نظریهی کریتیاس، قبل از ابداع خدایان رایج بوده است. این گونه بی دینی بایستی در میان روشنفکران آن زمان رایج بوده باشد. استهزای اسرار و بی اندام ساختن هرمسها کار دینداران نبود. نمونهی دیگر، کینسیاس دفتی درده ی الت تمسخر شاعران کمدی پرداز آن زمان از بسیاری جهات، بود شعر باد کرده ی او، موسیقی بی اصول او، لاغری جسمانی او، و بی تقوایی ها الحادی او. لوسیاس خطیب، او و سه تن دیگر را اعضای «دستهی یا «الحاد» او. لوسیاس خطیب، او و سه تن دیگر را اعضای «دستهی جهنمیان» یا حزب الشیطان (و به تعبیر خودشان کاکودایمونیستها شوم دور هم جمع می شدند و به پذیرایی نامیمون و استهزای خدابان و شوانین آتن می پرداختند. همچنین گفته اند او در راستای ناقص کردن هرمانه قوانین آتن می پرداختند. همچنین گفته اند او در راستای ناقص کردن هرمانه این دست یازید. این

۱. در مورد که κακοδαμμονισταί ر. ک. لوسیاس به نقل آتنایوس، ۱۲، ۵۵۱ و بعد، توهین به مجسمه را آریستوفانس در غوکان (۳۶۶، مقایسه کنید با کلسیاستیکوس، ۳۳۰) متذکر شده است، که مفسر، می گوید کینسیاس چنین کرده بود. برای اطلاعات بیشتر دربارهی آنها ر. ک. Maas in RE, XI, کرده بود. برای اطلاعات بیشتر دربارهی آنها ر. ک. Dodds, Gks, and Irrat. 188 f. و 479-81 و 296-81 و 200 المصاح می کند برده است به المورد برای المورد می کند که این گونه بی احترامی ها و اهانت به مقدسات احاکی از اقتدار چیز مقدسی بوده است. لازمه ی آیینی شوم و نحس، اقتدار و اعتبار آیین مقدس است. شاید چنین بوده باشد. پیروان شیطان در قرون وسطی معتقد بودند که تابع یکی از دو قوه ی واقعی در عالم هستند که نیروی آن دو برابر است. ولی این امکان هم هست که آنها می خواستند بگویند اگر خدایانی هستند باید از این کارهای گناهآلود به خشم آیند، و چون چنین خشمی دیده نمی شود پس آنها وجود ندارند. بنا به شواهدی که در دست است، به احتمال زیاد انگیزه ی مسخرههای کینسیاس و گروه همپیاله ی او، و انگیزه ی دیگر متعاطیان کارهای ضد دینی در آن، همین بوده است.

کارها رابطه ی مستقیمی با تاریخ فلسفه ندارند، اما همین افکار، همراه با عقل گرایی فیلسوفان طبیعی و سوفسطایهان ، محیطی را به وجود آورد که افلاطون در آن رشد کرد، و در برابر همهن اندیشه ها بود که او غایت شناسی فلسفی خود را بر پایه ی نظریه ای درباره ی پیدایش و اداره ی کل عالم، و جایگاه انسان در آن، استوار ساخت.

جالب است که افلاطون، که عموماً او را جدی ترین طرفدار دینداری می دانند، بین دو نوع ملحد فرق می گذارد و یکی را خطرناک تر از دیگری می خواند، و مستوجب رفتاری خشن تر می داند. او قبول دارد که الحاد ضرورتاً به رفتار غیر اخلاقی منجر نمی شود، و به گونه ای از ملحدان اشاره می کند که تقریباً شبیه انسان گرایان اخلاقی روزگار ما هستند. عبارت مورد نظر در قوانین ۹۰۸ b-e است:

ممکن است کسی به وجود خدایان هیچ اعتقادی نداشته باشد، ولی به علت داشتن شخصیتی سالم و نیکو، از کارهای بد متنفر باشد، و در اثر بیزاری از فساد، هیچ تمایلی به انجام کارهای باطل نشان ندهد، و از بدان اجتناب جوید و به سوی نیکان کشانده شود. اما افراد دیگری نیز هستند که، ضمن بی اعتقادی به وجود خدایان، در مواضع لذت و درد فاقد خویشتن داری هستند، و علاوه بر این از حافظه و اندیشهی قدر تمندی نیز برخور دارند. هر دو گروه به صفت زشت الحاد متمند، اما آزار دستهی اول به دیگران کمتر از آزار دستهی دوم است. دستهی اول بی تردید راه خود را، برای هرگونه اظهار نظری دربارهی خدایان، باز خواهند دید، و اگر، از طریق مجازات، جلو آنها گرفته نشود، ممکن است با استهزای دیگران، عدهای را گمراه سازند؛ اما دستهی دیگر در عین حال که همان اعتقادات را دارند، از آنجا که دارای استعداد بیشتری هستند، با نیرنگ و خیانت رفتار می کنند و این دسته هستند که پرورش دینداران شما را به عهده می گیرند و در

هرگونه نیرنگ بازی مهارت دارند. افرادی از این گروه ممکن است به صورت پیشگویان، یا شعبده بازان، یا افسران ارتش، یا مبدعان اسرار محرمانه، و یا صاحبان حیله هایی که از آن سوفسطاییان است درآیند. بنابراین بی دینان، اقسام زیادی دارند، که قانونگذار باید به دو قسم از آنها توجه خاص داشته باشد. ریاکاران آنها مستوجب عقابی بالاتر از مرگ هستند، ولی در مورد دسته ی اول می توان به نصیحت و حبس اکتفا کرد.

به نظر افلاطون بزرگ ترین عمل ضدِ دینی، بی دینیِ محض نیست بلکه ترویج کژدینی superstition است. پیشتر نیز، در جمهوری (۲۶۴ b-e)، کاهنان و پیام آورانِ دروغین را متهم کرده بود که با در دست گرفتن کتابهای بی مایه ی اورفهای به ارتزاق از ثروتمندان ساده لوح می پردازند و به آنها وعده می دهند که در برابر پولی که برای کارهای دینی و اوراد و عزایم اینها می پردازند، گناهانشان آمرزیده می شود. شخصیتی در اوریپید، عمل پیشگویی را «چیزی پوچ، و پر از اکاذیب» می نامد. به عقیده ی او به هیجان آوردن قربانی، و به صدا در آوردن پرندگان چیزی بر معلومات ما نمی افزاید. فهم خوب و مشاوره ی خوب، بهترین الهام آوران هستند. اما این نمی افزاید. فهم خوب و مشاوره ی خوب، بهترین الهام آوران هستند. اما این به معنی اعتراض به خدایان نیست، زیرا او اضافه می کند: بیایید به خدایان

قربانی تقدیم کنیم و نیکی ها را بستاییم، اما پیامآوری و پیشگویی تنها را رها سازیم. افلاطون نیز با همه ی پیشگویی ها مخالف نبود. او به الهام دلفی، که پیام خود آپولون بود، فوق العاده احترام می گذاشت؛ اما هنر پیشگویی، دارای مراتب عالی و دانی بود، و گروه بزرگی از غیبگویان بودند، که خود را قادر به بیان اراده ی خدایان از روی ظواهر قربانی، و پرواز پرندگان، با مجموعه های مکتوبی از الهامات مجعول (که مورد استهزای اریستوفانس در پرندگان قرار گرفت) قلمداد می کردند؛ اینها بودند که دین را به پستی کرد کشانده بودند. افلاطون از راه های دیگر هم اظهار می کند که باید سعی کرد دین خالص را، از آنچه به دین ضربه می زند، باز شناخت.

## ۴ توحید: آنتیس تنس

پیدا کردن اظهارات مربوط به توحید خالص در متون یونانی به همان اندازه مشکل است که یافتن الحاد محض. مسئله ی خدای واحد یا کثیر، که در سنت یهودی ـ مسیحی اهمیت بسیاری دارد، اصلاً برای یونانیان مطرح نبوده است. این مطلب حتی در آثار کاملاً فلسفی، مثل آثار افلاطون، نیز دیده می شود، او هم واژه ی «خدایا ا را به کار می برد و هم واژه ی «خدایان» را، و غالباً از این دو لفظ در کنار هم یا با کمترین فاصله استفاده می کند. اکثر فلاسفه معتقد بودند که یک روح یا عقل در این عالم یا در ورای آن وجود دارد، ولی آنها ضرورتاً منکر ارزش عملی یا حقیقت نظری اعتقادات و مراسم مذهبی کثرت گرایانه ی شهرها یا افراد معمولی نبودند. همان طور که در آثار بسیاری از نویسندگان دیدیم، آنها گاهی این خدای واحد زنده و حکیم را با یک عنصر مادی، و مخصوصاً با هوا یا ایثر یکی می گرفتند. حقیده ای و دو حالهی، به عقیده ای که به زودی در اندیشه ی یونانی راه یافت، این بود که روح الهی، به عقیده ای که به زودی در اندیشه ی یونانی راه یافت، این بود که روح الهی، به

خدا معمولاً، و در زبان یونانی از روی قاعده، همراه حرف تعریف می آید، [the god]، ولی بدون the هم می آید؛ the god کمتر از God بر اسم حاص بودن دلالت می کند. این سخن در مورد عهد جدید New Testament نیز صادق است.

درجات مختلفی از خلوص، در موجودات پایین تری چون دایمونها ، و انسان و یا حتی حیوانات حلول کرده است. یک صورت عقیده ی مذکور این بود که ایر زنده و الهی، به صورتی ناقص تر که همان هواست، هنگام تنفس وارد/بدن انسانها می شود و جذب آن می گردد؛ این عقیده را هم عارفان متدین قبول داشتند و هم فیلسوفان پس از آناکسیمنس یا حتی قبل از آن. در جو فکریی که مسئلهی واحد و کثیر به این صورت مطرح بود، هیچ مشکلی وجود نداشت که فیلسوفی، خدایان عامه را قبول کند و آنها را تجلیات محض «الوهیت» (۲۵٬۵۷<del>۰ فظ انتزاحی</del>ای که معمول آنها بود) از جهات مختلف بداند. اما از یک نظر، فیلسوفان متفقاند که: خود «الوهیت» انسانگونه نیست، خواه لوگوس ـ آتش هراکلیتوس را در نظر بگیریم، یا «خدای واحد» کسنوفانس، پارهی ۲۳، را که «به هیچ وجه نه از نظر جسمانی و نه از نظر اندیشه مثل انسانها نیست»، یا خدای امیدوکلس را که اندیشهی محض است و هیچ جزء مادی ندارد (پارهی ۱۳۴)، یا عقل Cosmopocic اصیل آناکساگوراس را اگر بخواهیم، می توانیم برخی از این متفکران زا در دستهی موحدین یا همه خدایان قرار دهیم، مخصوصاً هراکلیتوس و کسنوفانس را که به شدت از اعتقادات و آیین های دینی عامه انتقاد می کردند. چنین انتقادی از آناکساگوراس گزارش نشده است، اما او نظریهی خود را بیش از اندازه، آزادانه بیان کرده است و جای تعجب نیست که به اتهام بیدینی مورد تعقیب قرار گرفته است. از سوی دیگر دموکریتوس، در ترکیب منحصر به فردی که از علم طبیعی و دین به دست داد، برای کثرت و تنوع خدایان جا باز کرد. به طور کلی بهتر است از این [استعمال] القاب و عناوین، اجتناب کنیم، القابی که هر چند ریشهی یونانی دارند نسبت به خود يونانيان بيگانهاند.

با وصف این حال در دوره ی سوفسطاییان و سقراط، که موضوع بحث کنونی است، بیان مسلمی از دیدگاه توحیدی وجود دارد، که در قالب تضاد

رایج میان نوموس و فوسیس قرار گرفته است. این دیدگاه از آن آنتیس تنس شاگرد سقراط است ـ که نظریدی او را دربارهی رابطهی زبان با واقعیت پیش از این بررسی کردیم ـ و طبق معمول فقط چندین پارهی کوچک در اختیار داریم که به طور غیر مستقیم بر این مطلب دلالت می کند. می گویند از کتابی درباره ی طبیعت چنین برمی آید که وخدایان براساس نوموس کثیراند، اما در طبیعت، یا در واقعیت، فقط یک خدا وجود دارد» (κατὰ δὲ φύσιν ἕνα). فیلودموس اپیکوری Philodemus the Epicurean اینگونه گزارش می کند، و سیسرون از این اپیکوری نقل می کند (تمامی نقل قول های دیگر ما از منابع لاتینی زبان هستند) که «آنتیس تنس، در کتاب موسوم به فوسیکوس ، با گفتن اینکه خدایان مردم زیادند ، اما در طبیعت فقط یک خدا وجود دارد (naturaliter unum)، از قدرت خدایان مي كاهد». كريستين لاكتانتيوس Christian Lactantius اضافه مي كند كه خدای واحد «طبیعی» صانع متعالی کل عالم است، و می گوید فقط او وجود دارد، اگر چه اقوام و ملل هر یک خدایان قومی خود را می پرستند. همچنین نویسندگان مسیحی از آنتیس تنس نقل می کنند که خدا شبیه هیچ چیز (یا شخصی) نیست؛ (از نظر دستوری او را مذکر با خنثی می دانستند) و به همین دلیل هیچ کس نمی تواند تصوری از او به حاصل آورد. اگر این سخن لاکتانتیوس درست باشد که به نظر آنتنس تنس آفرینندهی جهان، خدای واحد است (که چون مدرک قانع کنندهای وجود ندارد نمی توان به آن یقین داشت)، در آن صورت این نظر به، نمونهی اولیهی مهمی از توحید خالص در

یونان است. تقابل میان خدایان کثیر نوموس به اعتقاد عامی با خدای واحد واقعی، امری روشن و مسلم است. اما اگر این مطلب را نیفزاییم، تأکید بر یگانگی خدا و امکانناپذیری بازنمایی او باتصور حسی، یادآور کسنوفانس است و با همه خدایی سازگار است تا با اعتقاد توحیدی.

۱. کایزی، متأخرترین پژوهشگری که مطالعات خاصی دربارهی آنتیس تنس 'una fede monoteistica, forse in دارد، آن را با احتیاط به صورت germepanteistica'

## فصل چهارم

آیا فضیلت آموختنی است؟

وسقراط، آیا می توانی به من بگویی که فضیلت آموختنی است؟ یا امری عملی است، یا استعدادی طبیعی است یا «چیست؟» در مقدمهی کتاب (صفحهی ۵۵ و بعدی ۱۰ ترجمهی فارسی)، به ضرورت طرح این سوأل در قرن پنجم اشاره کردیم، آنجا که معنی آرته areté [= فضیلت] را به اختصار بررسی کردیم و گفتیم، پاسخی که یک نویسنده، بر پایههای نه چندان عقلی محض، به این سوآل می داد تضمنات اجتماعی نیرومندی داشت. این بحث، تعارض میان آرمانهای اشرافی کهن تر و طبقات جدیدی را نشان می داد که در سایهی نظام حکومتی دموکراسی در آتن بر سر کار آمده بودند و در پی برقراری چیزی بودند که امروزه می توان آن را حکومت سزاواران شیده از خانواده و دوستان خود، و از همنشینی با «انسانهای نیکوکار» آزادانه از خانواده و دوستان خود، و از همنشینی با «انسانهای نیکوکار» پرداخت پول از آموزگاران سیار فرا گیریم؛ این ادعای آنها برای افراد

میترسم وقت آن گذشته باشد که این واژهی نامطبوع و نامشروع را کنار گذاشته، برادر مشروع ناتنی آن یعنی «حکومت ارزشها axiocracy» را به جایش قرار دهیم.

نظریهی کهن را تئوگنیس در قرن ششم مطرح کرده است. او به دوست جوان خود کورنوس Cyrnus می نویسد (ابیات ۲۷ و بعد دیل Diehl؛ دنبالهی شعر او کاملاً روشن می سازد که به نظر وی و خوب و و شریف پیعنی و متعلق به طبقه ی درست»):

به علت علاقه ای که به تو دارم آن چیزی را برایت خواهم گفت که خودم وقتی که بچه ای بیش نبودم از انسانهای خوب آموخته ام. با بدان منشین، و همیشه ملازم نیکان باش. خورد و خوراک و نشست و برخاست تو با بزرگان و قدر تمندان باشد؛ و از معاشرت آنها بهرهمند باش، زیرا تو از انسان شریف شیوه های نیکو خواهی آموخت، ولی اگر با بدان بنشینی خوبی های خود را از دست خواهی داد. این سخن را گوش دار و با نیکان بیامیز، تا روزی بگویی که من ناصح خوبی برای

اودس ۴،۴، ۳۳، درباره ی سایر فقرات موجود در متون لاتینی ر. ک. به شوری در متون لاتینی ر. ک. به شوری در ۲۸۳۸، ۱۹۵۹ (۲۸۹۸, ۱۹۵۹ میلی تعجب است که او به نمونه ای که ما آوردیم اشاره نکرده است. به طور کلی لازم است درباره ی این موضوع به مقاله ی او شاره نکرده است. به طور کلی لازم است درباره ی این موضوع به مقاله ی او شاره نکرده است. به طور کلی لازم است درباره ی این موضوع به مقاله ی او فرد کلی لازم است درباره ی این موضوع به مقاله ی او فرد کلی لازم است درباره ی این موضوع به مقاله ی او فرد کلی لازم است درباره ی این موضوع به مقاله ی او فرد کلی لازم است درباره ی این موضوع به مقاله ی او فرد کلی لازم است درباره ی این موضوع به مقاله ی این موضوع به مقاله ی او فرد کلی لازم است درباره ی این موضوع به مقاله ی این موضوع به موضوع به موضوع به در موضوع

این مفهوم «القای» فضیلت از طریق معاشرت های درست، حتی در قرن پنجم و پس از آن نیز رایج بود، و رابطهی آن با طبقهی اجتماعی به مرور زمان ظریف تر گردید. آنوتوس، به مثابه یک عضو محافظه کار حزب دمو کراتیک حاکم ۱، مخالفت خود را با آموزگاران حرفهای ابراز داشت و گفت دهر آتنی شریفی» بهتر از یک سوفسطایی می تواند به منون زندگی سیاسی بیاموزد. این مطلب در آثار اوریپید (پارهی ۶۰۹) بیشتر بار اخلاقی به خود می گیردی به صورت این سخن مناندر Menander درمی آید که «معاشرتهای بد، منشهای نیکو را فاسد می سازد.» او می گوید: رفیق بد به دوستان خود می آموزد که مانند خود او باشند، و رفیق خوب نیز همین طور است، بنابراین جوانان باید به دنبال دوستان خوب باشند؛ آنتیفون نیز، که عملاً سوفسطایی بود، چنین عقیدهای را ابراز داشته است (پارهی ۶۲): «رفتار و افكار انسان به ناچار شبيه كساني است كه او بيشترين اوقات روز را با أنها به سر می برد. ه تمجید پیندار از موهبت های طبیعی (φυά)، حالت اشرافی داشت، ۲ و از نحوه و زمینهی بیان او معلوم می شود که چگونه مسئلهی آموختنی بودن آرته بخشی از تضاد کلی میان فوسیس و هنر، یا فوسیس و نوموس بوده است.

المپیا، ۲، ۸۶ خردمندان آنهایی هستند که معرفت چیزهای زیادی برای آنها به طور طبیعی حاصل می شود؛ اما کسانی که [به طور طبیعی چیزی ندارند] و به تعلم می پردازند، افرادی هستند که چون

۱. ر.ک. صص ۷۸ یادداشت ۲، و ۸۰ و بعد ج ۱۰ ترجمه ی فارسی.

اگرچه یامیلیخوس مجهول الهویة نشان می دهد که در پایان قرن پنجم تأکید بر فوسیس، این تداعی را از دست داده بود. به نظر او این گرایش، یک امر اتفاقی بوده است (ص ۱۳۳ و بعد ج ۱۰ ترجمه ی فارسی).

کلاغ به قارقار و یاوه گویی می پردازند و سخنانی بی معنی می گویند.» المبیا، ۹، ۱۰۰: أنجه طبیعی است همیشه بهترین است، اما خیلی ها سعی کرده اند از راه فضایل (آرتای) اکتسابی برای خود، شهرتی فراهم آورند.» ا

این سخن بدان معنی نیست که نمی توان استعدادهای مادرزادی را، به وسیله ی تهبیت نیکو، بهبود بخشید. همان طور که او در غزل المپی دیگری وسیله ی تهبیت نیکو، بهبود بخشید. همان طور که او در غزل المپی دیگری (۲۰، ۲۰) می گوید، انسان نیکزاد (Φύντ' α'ρετᾶ) وقتی به مقام بلندی می رسد که، از طریق تربیت، ضیلتهای خود را تیزتر سازد و خدایان یار و یاور او باشند. اشعار پیندار بینابین هستند، و او همان طور که دیدگاه اشرافی حامیان خود را تأیید می کند، چنانکه ویراستار او گیلدرسلیو اشرافی حامیان خود را تأیید می کند، چنانکه ویراستار او گیلدرسلیو در این فقره از آنها اسم می برد.

این غزل در ستایش جوان مشتزنی سروده شده است، و از اینجا معلوم می شود که آرته علاوه بر معنی کلی آن، که همان برتری در ارزشمندترین چیزهای آن دوره است، برای نشان برتری در کمال یا هنر خاصی نیز به کار رفته است. درست همان طور که ما (و یونانیان) نه تنها از انسان خوب بلکه از دونده ی خوب یا رزمنده ی خوب یا محقق خوب یا درودگر خوب سخن می گوییم، آرته نیز، اگر خوب توصیف کنیم، به برتری یا کمال در این امور و امور دیگر به کار رفته است. این مطلب کاملاً طبیعی است، اما با توجه به ترجمه ی معمول ـ ولی گمراه کننده ی ـ آن به هفضیلت » لازم است آن را گوشزد کنیم. در ایلیاد، پولودوروس که دونده ای تیز پا است آن را گوشزد کنیم. در ایلیاد، پولودوروس که دونده ای تیز پا است

۱. برای ملاحظه ی نمونه ی منثور این تضاد، ر. ک. به توکوسیدس، کتاب اول،
 ۱۲۱ ۴ (سخنان کورینتی ها در اسپارت): «ویژگی های خوبی را که به صورت طبیعی دارا هستیم، نمی توان از راه تعلیم به دست آورد.»

۶۴۱ و بعد) در همه ی انواع آرته از پدر خود پیشی گرفت هم در تیزیایی و هم در جنگ». این اطلاق، در پیندار نیز ادامه دارد؛ او در دهمین یوتیا Pythian (بیت ۲۳) از کسی سخن می گوید که «با دستان خویش غلبه می کند با آرتهی پاهایش بزرگ ترین جایزه ها را، به وسیلهی سرعت و قوت خویش، به دست می آورد. ۱ به این معنی، اسب ها نیز می توانند آن را داشته باشند (ایلیاد ، ۲۳ ، ۲۷۶ و ۳۷۴؛ کسنوفون، هیرون ۲ ، ۲ و ۶ ، ۱۶)، و همین طور جواهر یا اشیاء بی جان مثل خاک (یعنی، حاصلخیزی، توسیدید، کتاب اول، ۲،۲، افلاطون، کریتیاس ۱۱۰e، قوانین ۷۴۵d) یا پنبه (هرودوت، ۳، ۲۰۶، ۲). افلاطون آن را غالباً برای مهارتهای خاص به کار می برد، مثلًا آنجا که پروتاگوراس دربارهی «آرندی درودگری یا هر شغل دیگری، سخن می گوید (پروتاگوراس ۳۲۲ d)، و همین طور برای مهارت ویژهی «آرتدی سیاسی.» سقراط در جمهوری (۲۵۳ b و بعد) می گوید هر چیزی که کاری انجام می دهد یا به شغلی مشغول است دارای آرتمای است، و این آرته، همان شرایطی است که کار خود را در آن به بهترین وجه انجام می دهد؛ او برای مثال از داس هرس، چشم و گوش نام می برد. در ادامهی بحث به مطلب مورد نظر خودش میرسد، یعنی اینکه روح psyche انسان نیز کاری خاصی دارد، که عبارت است از اداره ی اعضای پایین تر، تدبیر بدن و به طور کلی فراهم کردن بهترین زندگی ای است که در توان انسان است؛ و آرتهی خاص آن، زیستن براساس عدالت و راستی است.

بنابراین می توان گفت سقراط بود که به معنای آرته توسعه داد و آن را،

۱. این کاربرد زبانی، ممکن است ما را به خبط مضحکی بکشاند. سقراط، وقتی در منون استدلال می کند که آرته را نمی توان آموخت، (در ۹۳ c-d) به این واقعیت استشهاد می کند که تمیستوکلس نتوانست فضایل سیاسی خود را به فرزند خویش بیاموزد، و بدون هیچ شائبهی طنزی، به توانایی آن جوان بر پرتاب زوبین، در آن هنگام که به طور سرراست بر یشت اسب نشسته است، اشاره می کند و از این راه اثبات می کند که او فاقد استعداد طبیعی نیست.

که به استعداد یا کفایت در یک هنر یا کار دلالت می کرد، به صورتی درآورد که شبیه فضیلت ماست، یعنی پیش نهاز زندگی خوب انسانی. این سخن تاحدی درست است، اما نیاز به قهد و شرط دارد. کاربرد مطلق این واژه همیشه، در کنار کاربرد ویژهی آن، به صورت اضافه یا صفت، وجود داشته است، و مراد از آن همان چیزی بوده است که به کار برندگان واژه، فضیلت کلی انسان دانسته اند. در هومر این گونه به کار رفته است، اگرچه می توانیم آن را به «شجاعت» ترجمه كنيم كه در عصر حماسي، فوق العاده مورد ستايش بود. وقتی آرته را این گونه به کار می بردند «تعریف اقناعی» از آن به دست مر دادند و با گفتن اینکه فضیلت واقعاً این یا آن است به اصلاح نفوس می پر داختند، مثل آنجا که هراکلیتوس (پارهی ۱۱۲) می گوید «بزرگترین آرته عبارت از خویشتن داری است.» اطلاق کلی واژه، در عنوان کتابی از دمو کریتوس «دربارهی آرته یا فضیلت انسانی» (ἀνδραγαθίας ، دیو گنس لاثرتیوس، ۹، ۴۶) به چشم میخورد "۱ اصالت سقراط در این نیست که کاربرد کلی آرته را تشخیص داد، بلکه در این است که (الف) آن به صورت یک کیفیت اخلاقی، مورد تأکید قرار می دهد، نه فقط به مثابه وسیلهای برای موفقیت، و (پ) سعی می کند با مطالبه ی تعریف کلی، به تبیین فلسفی آن دست یابد. به نظر او واژهی کلی هنگامی معتبر است که با «صورت» یا واقعیت واحدی مطابق باشد و «ذات» آن واقعیت در صورتبندی لفظی واحدى قابل تعریف باشد. این قول او بر پایهای جدلی استوار بود. وقتی او از منون مي پرسد «آرته چيست؟»، منون آن را سوآل آساني محسوب مي دارد، زیرا او می تواند فضیلت یک مرد، یا یک زن، یا یک بچه، یا یک برده، یا هر کس یا هر چیز دیگری را برشمارد. ولی وقتی سردرگم می گردد که سقراط

نیز ر. ک. صفحه ی ۱۳۵ با یادداشت ۱ ج ۱۰ ترجمه ی فارسی، درباره ی یامبلیخوس مجهول الهویه، که در هر حال ممکن است از سقراط تأثیر پذیرفته باشد. رابطه ی میان کتاب او و دموکریتوس را شاید نتوان امری تصادفی و اتفاقی دانست. ر. ک. ای. تی. کول A. T. Colc در HSCP, 1961, 154 در ۱54.

پاسخ میدهد که فهرستی از فضیلت ها را نمی خواهد، بلکه منظور او بیان ذات یا صورت یا هستی یک چیز واحد، یعنی فضیلت، است؛ چیزی که به نظر او باید مشترک میان همهی آنها باشد تا بتوان همهی نمونه ها را به یک نام نامید. این جریان، شبیه درسی در منطق مقدماتی است، و درمورد منون واقعاً چنین بوده است، زیرا او فیلسوف نبود بلکه جوان اشرافی باهوشی بود که واقعاً فرق میان برشمردن عدهای از نمونه ها و تعمیم قیاسی ناشی از آنها را نمی فهمید. اما او طرفدار گرگیاس بود، و ارسطو می گوید گرگیاس نخواست تعریف کلی از آرته به دست دهد. ارسطو پس از اینکه می گوید به نظر سقراط خویشتن داری و شجاعت و عدالت برای زن و مرد یکسان هستند، اضافه میکند (سیاست ۲۵ ه ۱۲۶۰): «آنهایی که به نحو کلی مي گويند فضيلت، «خوب بودن نفس» يا «كردار صحيح» يا مانند آن است، اشتباه می کنند. برشمردن فضیلتها، که شیوه ی گرگیاس بود، خیلی بهتر از این نوع تعریفها، مطلب را روشن می کند.» ابه نظر سقراط مطالبهی تعریف کلی برای فضیلت به همان اندازه بجا بود که مطالبهی تعریف کلی برای یک حشره؛ و هرگاه به جای تعریف حشره فهرستی از آنها را عرضه کنیم، مسلماً مورد اعتراض واقع می شویم؛ و به طور کلی نباید منون را سرزنش کرد، آنگاه که می گوید او این مطلب را دربارهی اجناس طبیعی می فهمد، اما نمی تواند به آسانی دریابد که این سخن چگونه در مورد فضیلت نیز صادق است، زیرا به نظر او فضیلت با سایر مواردی که سقراط ذکر می کند کاملاً برابر نیست (۷۳ a،۷۲ d). ادعای گرگیاس بی تردید این بوده است که سقراط می خواهد روشی را که متناسب با علم طبیعی است، در ورای آن حوزه به کار گیرد. آغاز کتاب هلن، نمونهای خوبی از کار خود اوست. او در توضیح معنی کوسموس ، برخلاف سقراط که به دنبال تعریف

۱. برای ملاحظه ی عین همین دیدگاه در آثار ایسو کراتس ر. ک. هلن، ۱، و مقایسه کنید با یکو کلس ۴۴.

جامعی بود، می نویسد: «کوسموس برای شهر، جوانمردی شهروندان آن است، برای جسم، زیبایی است، برای روح، حکمت است، برای عمل، فضیلت است، برای سخن، حقیقت و راستگویی است. آکوسمیا ضد اینهاست. «این بی میلی بر عرضه ی تعریف کلی، نتیجه ی اعتقاد سوفیستی به نسبیت ارزش هاست، که پروتاگوراس در آن سهیم است. ا

اگرچه منون سوآل خود را به صورت شقوق متمایز برای سقراط مطرح می کند، به نظر نمی رسد کسی معتقد باشد که آرته فقط با اعطای طبیعت یا با کوشش شخصی یا با تعلیم دیگران به دست می آید. حتی پیندار قبول داشت که موهبتهای طبیعی را می توان به وسیلهی تربیت تندتر ساخت؛ و هسیود اگرچه به مثابه یک روستایی، و نه یک اشرافی، سخن گفته است، وقتی در بیت معروف خود گفت خدایان موفقیت را شیرین قرار داده اند (ارگا ۲۸۶)، شعر او بخشی از میراث یونانی گردید، و هیچ کس تا آن اندازه غیر واقع گرایانه فکر نمی کرد که گمان کلد بزرگی را می توان بدون زحمت و سعی به دست آورد. اما در تأکیدی که بر این سه عنصر، موهبت طبیعی، عمل یا کوشش شخصی، و تعلیم، صورت می گرفت تفاوت های زیادی میان متفکرین وجود داشت.

آموختنی بودن «فضیلت»، مبنای ادعای سوفسطاییان برای تعلیم و امرار معاش بود، و توجیه آن در رابطه ی نزدیکی نهفته بود که در اندیشه ی یونانی میان آرته و مهارتها یا پیشه های خاص (تخنه ها) وجود داشت.

۱. مقایسه کنید با سخنرانی دقیق پروتاگوراس درباره ی نسبیت خوبی در پروتاگوراس (صفحات ۱۴ و بعد کتاب حاضر). ورسنی به این نکته اشاره کرده ه (Socr.Hum. 41 f.) در توضیح آن می گوید «این خودداری، در پروتاگوراس به انکار وحدت فضیلت منجر نمی شود بلکه به جای تعریف مادی، به تعریف صوری آن می انجامد (برابر دانستن خوب با مفید، مناسب، شایسته و غیره) ه. درباره ی فرق سقراط با سوفسطاییان، در این موضوع، که در نیمه ی مربوط به سقراط بحث خواهیم کرد، کتاب ورسنی مفید است. ر. ک. به صفحات ۷۶ و بعد کتاب او.

اشارات پروتاگوراس به «تخنهی پیشهور» و «آرتهی پیشهور» ، در محاورهی افلاطون، نشان می دهد که آنها این دو را یک چیز می دانستند. خود او آموزش تخنههای خاص را مفروض می دارد ـ تخنه هایی که برخی از سوفسطاییان دیگر لازم می دانستند ـ و به تعلیم «هنر سیاست» یا «فضیلت سیاسی، ۲ می پردازد، که رشتهی تخصصی اوست، و بیشتر به فضیلت اخلاقی نزدیک تر است، زیرا مبنای آن، کیفیت های اخلاقی عدالت و مراعات حقوق دیگران است. به نظر او، اگر این کیفیت ها نباشند زندگی در جامعه های متمدن غیرممکن می گردد (مقایسه کنید با صفحه ی ۱۲۵ و بعد ج ۱۰ ترجمهی فارسی). اما تعریف دقیق این هنر سیاسی عبارت است از «احتیاط در امور شخصی و بهترین شیوهی ادارهی خانواده، و شرکت در امور کشوری ، تا اینکه بتوان بزرگ ترین مرد سخن و عمل در جامعه گردید، (٣١٨ d-e)؛ يعني موضوعي عملي و سودمند است كه در عين حال كاملاً آموختنی نیز هست. نظر پروتاگورای را درباره ی طبیعی بودن یا اکتسابی بودن فضیلت می توان از سخنرانی طولانی و عالی او در پروتا گوراس به دست آورد، مشروط بر اینکه پیرایه های اسطورهای آن را کنار بزنیم. این کار را قبلاً انجام دادیم (صفحات ۱۲۳ و بعد ج ۱۰ ترجمهی فارسی)، و در اینجا فقط ضروری است مروری بر آن داشته باشیم. فضیلت از اول بخشی از طبیعت انسان \_ از آن حیث که انسان است \_ نبوده است. به همین خاطر، اگرچه انسانهای اولیه دارای هوش یادگیری هنرهای متعدد، چون استعمال آتش، به کار بردن فلزات و غیره بودند، به طرز وحشیانه با یکدیگر رفتار می کردند و نمی توانستند به طور کامل با هم همکاری کنند و خود را در شهرهای حصار شده از حملات حیوانات درنده و نیرومند محفوظ دارند. برخی از آنها، به تدریج و با تحمل مشقت، پی بردند که باید مقداری از خواهشهای

۱. de d ۳۲۲ b. ر.ک.ص ۱۲۵ یادداشت ۲ ج ۱۰ ترجمه ی فارسی.

۲. تخده ۲۱۹ م ۲۲۲، آرته ۲۲۲.

عمل کرد، بقای خود را تضمین کنند، بنابراین، امروزه هیچ کس نمی تواند بدون این فضیلت ها زنده بماند، و حتی خطاکارترین افراد در جامعه های متمدن امروزی دارای گونهای فضیلت هستند. فضایل به صورت کسبی و از طریق آموزش به دست آمدهاند، ابتدا از والدین و دایهها، سپس از مربیان مدارس، و بالاخره از جامعه، که نظام قوانین و کیفرهای آن هدف تربیتی دارد. تنبیه و مجازات را فقط در صورت فقدان کیفیتهای خوب قابل اکتساب از طریق «مواظبت، تمرین» و تعلیم»، می توان اعمال کرد: نمی توان کسی را به دلیل نقایص طبیعی که تغییرپذیر نیستند تنبیه کرد. آنچه از دست سوفسطایی برمی آید این است که اندکی بیشتر به تعلیم می پر دازد و این کار را کمی بهتر انجام می دهد، تا اینکه شاگردان او تاحدودی بر همشهریان خود پیشی می گیرند. البته نباید از این سخن نتیجه گرفت که همدی انسانها استعداد برابری برای آموزش فضیلت سیاسی دارند، همان طور که استعدادها در آموختن ریاضیات یا نواختن پیانو برابر نیستند. این حقیقت کاملاً روشن است که همهی انسانها از مواهب طبیعی برابری برخوردار نیستند، و در این مورد، فضیلت با سایر کمالات هیچ فرقی ندارد. همهی این مطالب را افلاطون به ما می گوید، ولی نقل قول های ناقصی که در این زمینه ها از خود پروتاگوراس صورت گرفته است آنها را به خوبی تأیید می کنند. به گفته ی او لازمه ی آموزش موفق این است که شاگرد هم دارای استعداد طبیعی باشد و هم در عمل (ἄσκησιs)، مراقبت داشته باشد، علاوه بر این ها آموزش باید در جوانی صورت گیرد (پارهی ۳). در جای دیگر (پارهی ۱۰) می گوید هنر و عمل یا تعلیم (μελέτη)، جدایی ناپذیر هستند. باز هم افلاطون (تئایتتوس ۴-b از زبان او تأثیر سخنور بر جامعه ها و تأثیر سوفسطایی بر افراد را با تأثیر کشاورز بر گیاهان مقایسه می کند؛ به نظر می رسد مقایسه ی آموزش و پرورش با کشاورزی در آن زمان

خود را کنار بگذارند و به طرز معلول رفتار کنند تا بتوانند به طور جمعی

رایج بوده است. در این تشبیه، نوع خاک نمایانگر استعداد طبیعی شاگرد است. این مطلب را در آنتیفون و در قانون بقراطی ملاحظه کردیم (صص ۱۷ و بعد کتاب حاضر). ۱

دموکریتوس (پارهی ۲۴۲)، تربیت و عمل (ἄσκησις) را بر طبیعت ترجیح می داد. توضیحی که او دربارهی رابطهی میان استعداد طبیعی و آموزش می داد تصنعی نبود، به طوری که، به اصطلاح امروز، می توان گفت که او تمایل اگزیستانسیالیستی داشته است. تربیت و طبیعت، مکمل هم هستند، زیرا طبیعت انسان در هنگام تولد کاملاً ثابت و تغییرناپذیر نیست: مي توان آن را به وسيلهي آموزش عوض كرد، بنابراين خود آموزش عاملي در تکوین طبیعت است. ۲ از کریتیاس (پارهی ۱۰) نیز مطلبی نقل کردهاند که نشان می دهد به نظر او اکثر انسانها به وسیلهی آموزش (μελέτη)، خوب مى شوند نه به طور طبيعي. يامبليخوس مجهول الهويه، «طبيعت» را اصل می داند و به دنبال آن کوشش سخت و ارادهی جدی برای آموختن را مطرح مى سازد، كه اوايل جوانى صورت گرفته باشد. آرته را فقط در سايهى جديت تمام، در زمانی طولانی، میتوان به دست آورد. (ر. ک. ص ۱۳۴ ج ۱۰ ترجمهی فارسی.) او در «استدلالهای مضاعف»، یک فصل را به مسئلهی رایج آموختنی بودن فضیلت اختصاص داده است (صص. ۲۸۶ و بعد کتاب حاضر)، ایسو کراتس این مطلب را تلخیص کرده است، و خود افلاطون نیز در فایدروس به همان شیوه بحث می کند، شباهت بیان این دو به حدی است

۱. همان طور که شوری گفته است (TAPA, 1909, 190)، اوریپید در هکوما ۲۹۲ و بعد، این تشبیه را برای منظور کاملاً متفاوتی به کار میگیرد، یعنی اینکه طبیعت انسان را نمی توان با شرایطی محیطی عوض کرد خواه از بد به خوب باشد یا از خوب به بد.

۲. دموکریتوس، پارهی ۳۳. هیزل بارنس Hazel Barnes در ۸ میکند که Exitantialist Ethics ۱۵ را نقل میکند که «طبیعت انسان ثابت نیست، و انسان درواقع موجودی است که خودش را، به وسیله ی تغییری مستمر، می سازد.»

که آشنایی یکی از آنها با کتاب **دیگری را مسلم مینماید.** ا همانطور که تاکنون روشن گردیده است، اکثر مطالبی که دربارهی این موضوع گفتهاند موجز و ناچیز است، ولی دانستن این مسئله نیز مهم بوده است که آزنه را چگونه می توان کسب کرد. در جامعه ی رقابتی آن روز، جوانان جاه طلبی چون منون و هیپوکراتس (در پروناگوراس)، حاضر بودند مبلغ گزافی را بر سوفسطاییان بپردازند تا شاید اسراری را از آنها یاد گیرند، و اینکه در زمان سقراط گفته می شد هیچ معلمی نمی تواند فضیلت را بیاموزد، واکنشی در برابر این مال اندوزی لگام گسیخته بود. سفراط و افلاطون در این منازعه نقش بزرگی داشتند. افلاطون در اتو دموس، دو شخص حقه باز را مورد استهزا قرار میدهد که مدعی تعلیم فضیلت هستند در حالی که سقراط در اصل آموختنی آن تردید میکند. در پروتاگوراس نیز همان شبهه ها را وارد می کند، و پروتاگوراس با مهارت و قدرت، مقابله می کند. کل محاورهی منون به این بحث اختصاص یافته است. افلاطون گاهی، مانند دیگران، به طرز كاملًا سطحى و پيش پا افتاده استدلال مىكند، آنگونه كه در بحث سخنوری در فایدروس عمل کرده است و ما قبلاً به آن اشاره کردیم. ۲ او در مواردی دیگر، آن مطلب را سرآغاز بسط و تکامل فلسفهی خودش یا فلسفهى سقراط قرار مى دهد.

۱. برای ارجاع به عبارتهای مربوط در ایسوکراتس و افلاطون و بررسی آنها ر. ک. به مقاله ی شوری در TAPA, 1909.

شوری درباره ی برخی فقرات افلاطون و ایسوکراتس می گوید (همان ۱۹۵):
 «در هیچ یک از آنها چیزی نیست که در متون ارشادی و کلامی آن زمان، به حد
 کافی مطرح نشده باشد. پیحتمل افلاطون، نظریات ایسوکراتس را تلخیص
 کرده است؛ البته این سخن ممکن است ناپسند به نظر آید «زیرا ما به طور
 طبیعی افلاطون را خیلی اصیل تر از این کارها می دانیم »، اما، همان طور که
 شوری بحق می گوید، «اصالت کتاب بسیار پر محتوایی چون فایدروس،
 متکی به این مطالب معمولی نیست که تا حدودی به صورت غیر جدی مطرح
 شده اند.

به نظر سقراط - که بی تردید سرسخت ترین طرفدار عقل، در میان همهی آموزگاران اخلاق بوده است - چیزی که کسی بتواند به وسیلهی تعلیم به دیگری منتقل سازد دانش است. پس اگر فضیلت (که یقیناً فضیلت اخلاقی نیز در آن منطوی است) آموختنی باشد، باید نوعی دانش باشد (منون م ۸۷ c). نظر او دربارهی آموختنی بودن آن نه خام است و ساده، و لازم است بعداً مورد بررسی قرار گیرد؛ ولی او صورتی از دانش بودن آن را قبول داشت. اما اگر فضیلت دانش است، رذیلت یا گناه نیز فقط می تواند ناشی از جهل باشد و بنابراین «هیچ کس به طور عمد و دانسته گناه نمی کند. « وقتی به حق بودن یک کار علم پیدا کردیم، خود به خود، آن را انجام خواهیم داد. سقراط در مورد دیگران نیز مثل خودش قضاوت می کرد، زیرا این مطلب، اگرچه شاید عجیب به نظر آید، در مورد خود او صادق بود. اطمینان کامل او بر درستی راهش را از سرانجام آن می توان به دست آورد که جام شوکران را با اعتقاد کامل به این حقیقت سر کشید که «انسان خوب از هیچ چیز اسیب نمی بیند.» این نوع نظریدی حماسی درباره ی اکثر مردم صادق نبود. ارسطو تصریح کرد که این نظریه «کاملاً خلاف تجربه» است (اخلاق او دموس) ۲۷ ۱۱۴۵b). افلاطون در پروتاگوراس (۳۵۲ d-e) نشان می دهد که سقراط به سیطرهی نظریهی مخالف واقف است. او می گوید «تو می دانی که اکثر مردم دیدگاه ما را قبول ندارند. به عقیدهی آنها کسان زیادی هستند که بهترین راه را تشخیص می دهند، ولی نمی خواهند آن را بپیمایند. آنها می توانند آن راه را طی کنند، ولی راهی دیگر برمی گزینند.» از آنجا که تعارض میان علم و شهوت، یا ضعف اراده، امری ذاتاً نمایشی است، جای تعجب نیست که برخی از جالب ترین بیانهای مربوط به دیدگاه مخالف را در آثار اوریپید مشاهده کنیم، که احتمالاً در مخالفت آگاهانه با سقراط ابراز گردیدهاند. این احتمال، در سخنان فایدرا در هیپولوتوس وجود دارد: مما می دانیم، ما حق را تشخیص می دهیم، ولی به آن عمل نمی کنیم، برخی از سر تنبلی و برخی به علت ترجیح لذت ما بر امر حوب،۱۵ مدنا وقتی که با منظره ی کشتن بچههای خودش مواجه میشود فریاد برمیآورد (مدنا ۱۰۷۸ و بعد): می دانم که به سوی کار بدی می شتایم، اما احساسات (θυμόs)، نیرومندتر از عقل من هستند، احساساتی که مردان را به بزرگ ترین جرایم وا می دارد.» «ضرورت طبیعی»، که تکیه گاه بأس اور افراد ضعیف النفس است، در این مورد نیز دوباره رُخ مینماید. (ر. ک. ج ۱۰ ترجمهی فارسی ص ۱۸۱.) شخصیت دیگری می گوید (پارهی ۸۲۰) «همهی هشدارهایی را که به من دادی به خوبی می دانم، اما با وجود این علم، طبیعت مرا مجبور می سازد.» طرف دیگر این تضاد، یعنی نوموس، نیز بیسهم نمی ماند. عذر یک زن گنهکار این است که «طبیعت، که هیچ اعتنایی به قانون ندارد، آن را خواسته است»: زنان، این گونه به وجود آمدهاند. ۲ مورد دیگر (پارهی ۸۴۱): «دریغا، این نفرینی الهی بر انسان هاست، که خوبی را می دانند ولی به آن عمل نمی کنند.» (پلوتارک اخلاق گرا، در توضیح آن، می گوید «الهی؟ نه تنها الهي نيست بلكه حيواني و غير عقلاني است.» ر.ك. De aud. poet. ۳۳c-f). «مغلوب لذت شدن» عبارت رایج آن زمان بود؟ سقراط در پروتاگوراس (۳۵۲ م بعد) این عبارت را مورد بررسی قرار می دهد. به نظر او شیوه ی طبیعی این است که مطابق اقتضای عقل و دانش رفتار کنیم، اما از این سخن نباید نتیجه گرفت که او کاملاً فاقد عواطف بود و توضیحی که آنتیفون دربارهی یک انسان خویشتندار (σώφρων) بیان کرده است بر او صدق نمی کرد (شواهدی در دست است که عکس این نتیجه گیری را اثبات

Snell in Philologus, 1948; Dodds, Gks. & و بعد. ر. ک: ۴۸۰ .۱ Irrat. 186 with n. 47; O'Brien, Socr. Paradoxes, 55, n. 78.

۲. بارهی ۹۲۰ و ر.ک:. Dodds, op. cit. 187 with n. 55

۳. به عنوان نمونه ر. ک. لوسیاس ۲۱، ۱۹، توسیدید، ۳، ۳۸، ۷. سقراط در گیاس،آن را «مفهوم همگانی» می نامد (۴۹۱ b، ωσπερ οἱ πολλοί).

می کند) ۱. آنتیفون گفته است (پارهی ۵۹) کسی را که نه به امر باطل و بد میل و اشتهایی دارد، و نه با آن مواجه می شود، نمی توان خویشتن دار نامید، زیرا چیزی وجود ندارد تا او بر آن غلبه کند تا نیکو کاری (κόσμιον) خود را نشان دهد.» ۲ آنتیفون نیز نظریهی «تسلط بر نفس» را مطرح می کند، و «نفس» را به معنی خود پایین تر یا تمایلات حیوانی ۳ در نظر می گیرد (پارهی ۵۸ الخ): «بهترین داور برای اعتدال انسانی کسی ۴ است که خود را به صورت حصاری در برابر لذتهای زودگذر عواطف درآورد و بتواند بر خویشتن تسلط داشته باشد. کسی که عنان اختیار به دست احساسات خویش دهد در هر آن، بدی را بر نیکی ترجیح خواهد داد.» اما این ترغیب خودخواهی حسابگرانه است. او اندکی بعد، می گوید: «اعتدال» یا خویشتن داری (که همان کلمهی سوفروسونه، یا صفت آن سوفرون، است که خویشتن داری سخایی دارد. متأسفانه نمی توان معادل دقیقی در زبان انگلیسی برای آن پیدا کرد) ۵ عبارت از قبول درستی این مَثَل قدیم یونانی است که هر کاری سزایی دارد. عکسی که گمان کند می تواند به همسایه های خود آسیب برساند، ولی

۱. ر.ک. ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، زندگی و شخصیت سفراط، بند ۴.

۲. پژوهشگران درباره ی آهنگ اخلاقی این سخن خیلی بحث کردهاند، و درواقع هم حائز اهمیت زیادی است. به نقل قولهای اونترشتاینر در 144 ، 1۷ ، 106 .
 ۲. رجوع کنید. آنگاه که فایدرا نظریه ی سفراطی را با این کلمات (هیپولوتوس ۳۵۸ ) « « فایدرا نظریه ی سفراطی را با این کلمات (هیپولوتوس ۳۵۸ ) « میکند، اختمالاً اوریپید، آنتیفون را مد نظر داشته است.

۳. همان نحو که در جمهوری ۴۳۱ a ۴۳۰ توضیح داده شده است.

٤ باكوبي به پيروى از ديلز ـ كراتنس ۵۸۸٥٥ را به جاى ۵۸۸۵۵ قرار داده است، ولى ظاهراً ضرورتى براى اين كار وجود ندارد. ر. ك. به يادداشت اونترشتاينر ۵۶۵٪ در آنجا احتمالاً اشتباه جايى است).

ا هلن نورث Helen North تاریخ این مفهوم را به نسورت میسوط مورد بررسی قرار داده است (Sophrosyne, 1966).

خودش آسیبی نبیند، خویشتن دار نهست. اینگونه امیدها موجب بلاهای برگشتناپذیری گردیده است، و کسانی که گمان می کردند به دیگران آسیب می رسانند خودشان به همان مصیبت مورد نظر گرفتار شدهاند. پس پیش از اینکه به تمایلات نفسانی خود افسار دهی، اندکی اندیشه کن. دست کم نطفهی «محاسبهی لذت گرایانه» در این سخن نهفته است؛ سقراط در پروتاگوراس از این نظریه دفاع میکند، نظریهای که نقش مهمی در شکل گیری افکار او ایفا می کند. هر چیزی، در گرو اتخاذ تصمیم درست است، یعنی محاسبه ی درست و تشخیص منافع خویشتن. بدین ترتیب به عقل گرایی سقراطی نزدیک میشویم. آنچه، برای گزینش درست لذتها، لازم است به عبارت سقراطی، «هنر اندازه گیری» است. ا تفاوت آنها در این است که به نظر سقراط هیچ لذتی نمی تواند بالاتر از لذت وجدانی خوب باشد، و هیچ دردی، اعم از فقر، ننگ، زخم و مرگ را نمی توان مهم تر از آن دانست. برای انسان ها بهتر، و برای کسانی که علم دارند کم دردتر، این است كه آسيب بينند نه اينكه آسيب رسانند، زيرا آنچه مهم است نفس، يسوخه، است نه بدن یا ظواهر امر؛ و کامیاب شدن یا بهرهمندی از لذات متعارف به شيوهها و اسباب خودخواهانه و غير عادلانه، موجب ناقص شدن و آسيب دیدن پسوخهی فرد می شود.

۱. کی. گانتار K. Gantar در گانتار K. Gantar در گانتار K. Gantar در گانتار K. Gantar در گانتار ۴۵۶ ارجاع آنتیفون چنین می گوید. او به افلاطون، پروتاگوراس، ۴۵۷ ل ۳۵۷ ارجاع می دهد. برای مطالعه ی بیشتر در این مورد ر. ک. ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، دیدگاه های فلسفی سفراط، بند ۸.

# فصل پنجم

شخصیتهای برجسته

### مقدمه

در فصلهای گذشته بسیاری از دیدگاههای سوفسطاییان و معاصرین آنها را، ضمن بررسی موضوعات عمدهی فلسفی قرن پنجم، توضیح دادیم. علت ترجیح این بحث بر مطالعهی جداگانهی تک تک متفکران، این بود که به طور کلی اندیشمندان آن زمان مشتاقانه به تبادل افکار می پرداختند، و اینکه در موضوعات انسانی ماندگاری که مورد بحث آنها بود، نمی توان انتظار داشت که از متفکری به متفکر دیگر، پیشرفت محسوسی صورت گرفته باشد، آنگونه که در نظریهپردازیهای علمی تر پیش از سقراطیان می توان مشاهده کرد. به همین دلیل مناسب تر به نظر رسید که تأثیر متقابل اندیشه ها را درباره ی موضوعات مختلف، تا حد امکان، بازسازی کنیم. دلیل دیگر اینکه، همانطور که در طول بحث بارها سعی کردهام بارها روشن سازم، براساس شواهدی که در دست داریم همیشه مقدور نیست که مطرح کنندهی دیدگاه خاصی را به طور یقینی مشخص كنيم. زالومون تا آنجا پيش رفت كه گفت (Sav. Stift. 1911, 131) «تصوير آحاد سوفسطاییان که ما، بر پایهی سخنان باقی مانده از آنها، ترسیم می کنیم، امری کاملاً تصادفی است، زیرا آن تصویر را دگرگونی ها و

تحولات سنت معین کرده است. اما دلایل نستله (در دیباچهی Vom Mythos zum Logos)، برای ترجیع ترتیب اشخاص بر موضوعات، نیز حائز اهمیت است، یعنی اینکه ددر خیر آن صورت باید مطالب تکراری فراوانی را بیان کنیم، و سهم شخصیتهای بزرگی را، که تواناییهای منحصر به فرد آنها موجب پیشرفت عقلی مورد نظر گردیده است، نادیده بگیریم.»این نکته را باید در نظر داشته باشیم که اگر بخواهیم محسنات هر شیوه را برگیریم مسئلهی تکرار بیش از پیش مطرح خواهد شد. حالا که مزایای ترتیب موضوعی را بیشتر دانستیم و آن روش را برگزیدیم، یک دلیل بر عرضهی توضیح مختصری دربارهی هر متفکر این است که وقتی دیدگاههای یک فرد را در فصلهای مختلف و به طور پراکنده مطرح کردیم... در یک جا سخنان او را دربارهی قانون یا اخلاق بیان کردیم، و در جایی دیگر سخنان مربوط به شناخت شناسی را و در جایی دیگر مطالب مربوط به خدایان را ـ کاملاطبیعی است که به ناسازگاری های میان آنها توجه نکنیم و نظریاتی را به یک فیلسوف نسبت دهیم که هیچ انسان عاقلی نمی تواند همزمان به همهی آنها معتقد باشد. بهتر است ببینیم آیا همهی آنها را مى توانيم به يک شخصيت معروف نسبت دهيم؛ به علاوه مطالبي هم دربارهی تاریخ این افراد باید گفته شود، و دربارهی رویدادهای زندگی آنها، و دربارهی برخی جنبه های تعلیمات آنها که در مباحث کلی گذشته یا آورده نشدهاند و یا فقط اشاراتی به آنها شده است. بنابراین در فصلی که در پیش رو داریم سعی خواهم کرد خلاصهی آنچه را که از هر شخصیتی می دانیم بیان كنم و، درنهايتِ اختصار ممكن، به مطالب گفته شده نيز اشارتي داشته باشم. فقط از کسانی سخن خواهم گفت که در فصل های گذشته مطرح شدهاند، و از یکی دو شخصیت کوچک، که همدی مطالب ضروری مربوط به آنها قبلاً گفته شده است، صرف نظر کردهام.

## ۱. پروتاگوراس

پروتاگوراس اهل آبدرا Abdera بود، شهری در دورترین نقطه ی شمال شرقی یونان که زادگاه دموکریتوس نیز بود. از آنجا که برای اهداف کنونی ما تاریخ نسبی مهمتر از تاریخ مطلق است، ابتدا باید به خاطر آوریم که افلاطون در پیش مجمعی که از سقراط، پرودیکوس و هیپیاس تشکیل یافته است از از پروتاگوراس نقل می کند که به اندازه ای سالمند است که پدر هر یک از آنها محسوب می شود (پروتاگوراس ، ۳۱۷ ). در هیپیاس بزدگ می کند . بر این اساس می توان تاریخ تولد او را قبل از ۴۹۰ دانست (که در آن صورت حدود بیست سال از سقراط بزرگ تر خواهد بود، کسی که احتمالاً مسن ترین شنونده ی او بوده است)، و در منون (۹۱ ه) آمده است که پروتاگوراس در حدود هفتاد سالگی وفات نمود و در آن هنگام چهل سال

تنها در یک مورد در شعر کمدی اثوپولیس Eupolis (به نقل دیوگنس لاثرتیوس ۹، ۵۰) او را به نام پروتاگوراس تیوسی π. ὁ Τήκος نامیدهاند. آبدرا شهر نوبنیادی بود که به دست مردم تئوس Toes ساخته شد (هرودوت، ۱، ۱۶۸)، و هجاهای طولانی و متصل آبدریتس Άβδηρίτης به آسانی با موازین هجایی قابل تطبیق نبوده است.

بود که به حرفه ی سوفسطایی گری مشغول بود. پس تاریخ وفات او را نیز حدود ۴۲۰ می توان تخمین زد. اینا به داستانی، پروتاگوراس در هنگام حمله ی خشایارشا Xerxes (۴۸۰) کودکی بیش نبود که پادشاه ایران در برابر مهمان نوازی پدر او، به مغان دستور داد که به تعلیم آن کودک بپردازند. این داستان را می توان تأییدی برای تولد او در حدود ۴۹۰ به حساب آورد. کر برخی از منابع متأخر (با اختلافاتی در جزییات مطلب) آمده است که وقتی او را به جرم سخنان لاادری گرایانه، درباره ی خدا، مورد تعقیب قرار دادند و به تبعید (یا به مرگ محکوم) کردند، آتن را ترک گفت و در اثر شکستگی کشتی غرق شد. افلاطون در منون (۹۱ و) می گوید، او در سرتاسر زندگی شغلی خویش، و بلکه تا به حال، با شهرتی والا و همیشگی به سر برد، که البته با تعقیب و محکومیت او منافاتی

۱. آپولودوروس وقایع نگار از افلاطون پیروی کرد (دیوگنس لائریتوس، ۹، ۵۶)، و با توجه دوران کمال پروتاگوراس سن وی را ۸۴ (۴۴۲-۴۴۱) دانست، احتمالاً با اشاره به طرحی که او برای تاسیس توری Thurii در ۴۴۴-۴۴۳ داده بود. دیوگنس لائریتوس می گوید: برخی ها عمر او را نزدیک ۹۰ سال دانسته اند، ولی در این مورد ر.ک. به داویسون Davison در 20, 1953, 35 در این مورد ر.ک. به داویسون Sophs. 6, n. برای منابع مربوط به سایر مباحث تاریخ او ر.ک. اونترشتاینر، CQ, 1941 و داویسون در 7، و برای زندگی او به طور کلی به موریسون در 1941 (CQ, 1923)

فیلوستراتوس، زندگی سوفسطاییان، ۱، ۱، ۱، ۱، ۱، ۱ (دیلز ـ کراتس، ۸ ۸ ۸)،
احتمالاً از کتاب پرسیکا (تاریخ پارس) تألیف دینون Dinon در قرن چهارم پ.
م. برگرفته شده است؛ او می گوید پروتاگوراس شاگرد دموکریتوس بوده
است؛ این سخن از نظر تاریخی غیرممکن است. داستان تعلیم یافتگی به
وسیلهی مغان را دربارهی خود دموکریتوس نیز گفتهاند (دیوگنس لائریتوس،
وسیلهی مغان را دربارهی ارزش روشگرانهی آن ر. ک. داویسون، همان، ۳۴.

۳. دیوگنس لائریتوس، ۹، ۵۴، ۵۵؛ فیلوستراتوس، کتاب اول، ۹، ۱۰، ۳ (A۲)؛ هسوخیوس (A۲)؛ سکستوس، بر ضد دانشودان، ۹، ۵۶، ۵۲ (A ۱۲). دیوگنس لائرتیوس و ائوسبیوس (۱۰ از ۱۸) با تفصیل تمام سی گویند: نسخه های کتاب های او را از صاحبان آنها جسم اوری کردند و روی هم آنباشتند و آتش زدند. برنت، ۱۱۱ (۱۱۱ از ۱۱۱ از به حق، اصل داستان را تکذیب می کند.

جدى ندارد، زيرا افلاطون همين سخن را درباره ى سقراط نيز گفته است. ١

پروتاگوراس مشهور ترین، و شاید اولین، سوفسطایی حرفهای بود، که برای دیگران هم حرفه می آموخت و هم زندگی اجتماعی. آ او در آتن ـ که چندین بار از آن دیدن کرد " ـ کاملاً معروف بود، و با پریکلس دوستی داشت. مطابق داستانی که در پلوتارک هست این دو یک روز کامل را به بحث درباره ی مسئله ی جالب مسئولیت قانونی اختصاص دادند، که به احتمال زیاد مسئله ی فلسفی علیت نیز در ضمن آن مورد بررسی قرار گرفت. در یک مسابقه ی ورزشی برحسب اتفاق زوبینی به یک نفر برخورد کرده و او را کشته بود. آیا مرگ او را باید به خود نیزه نسبت داد، یا به کسی که آن را انداخت، یا به کسانی که مسئول برگزاری این بازی ها بودند؟ ا

۱. اما ر. ک. به نظریهی ولاستوس Vlastos در پروتاگوراس افلاطون (۱۹۵۶)، ص هشتم، یادداشت ۶، که می گوید این سخن با تعقیب او سازگار است، اما با محکومیت او منافات دارد.

۲. ر. ک. به صص ۷۱ و ۷۳ و بعد ج ۱۰ ترجمه ی فارسی. دیوگنس لائرتیوس ۹، ۵۲ و فیلوستراتوس، ۱، ۴،۱۰ می گویند: او اولین کسی بود که برای تعلیم شاگردان از آنها پول می گرفت. (فیلوستراتوس به طرز معقولی اثبات می کند آنچه به او داده می شود، بیشتر مبلغی است که به صورت اختیاری تقدیم می گردد.)

۳. افلاطون در پروتاگوراس (۳۱۰ و ۳۱۰) به دو دیدار اشاره می کند، و اثوپولیس در نمایشنامه ای که در سال ۴۲۲-۴۲۱ به اجرا درآمد، می گوید: پروتاگوراس در آن هنگام در آتن بوده است، یعنی بعد از تاریخ نمایشی پروتاگوراس ، که، با وجود یک مورد ناسازگاری تاریخی، بایستی در حدود ۴۳۳ بوده باشد. ر. ک. به موریسون ، ۲۵ ( 1941 , ۵ و داویسون، 37 ( 1953 , 37 اتنایوس در در موریسون ، ۲۱۸ c ( A 11 ) به نمایشنامه ی کولاکس kolakes اثوپولیس ارجاع داده است. بهترین جمع بندی را از مدارک مربوط به حوادث زندگی پروتاگوراس (که همه ی آنها را در این جا نیاورده ایم) فون فریتس در ۱۹۵۰ (۱۹۵۳ که ۱۹۵۳ که ۱۹۵۳ این با در این جا نیاورده ایم) فون فریتس در ۱۹۵۳ (۱۹۵۳ که ۱۹۵۳ که ای که ۱۹۵۳ که ای که ۱۹۵۳ که این از ۱۹۵۳

پلوتارک، رند گی پریکلس، ۳۶ (دیلز ـ کرانتس ۱۰ A). در آتن، حیوانات و ابزارهای بی روح را نیز که باعث مرگ کسی می دانستند در دادگاه پروتانثوم Prytaneum مورد تعقیب قرار می دادند. ر. ک. دموستنس، گفتار ۲۳ (بر ضد

نتیجه ی عملی تر رابطه ی آنها این بود که پریکلس از پروتاگوراس دعوت کرد تا در این کار مهم و هیجانانگیز با هم همکاری کنند. پس از آنکه اهالی کروتون Crotoniates، شهر سوباریس Sybaris را در جنوب ایتالیا به یغما کشیدند و ویران ساختند، بازماندگان این شهر به آتن و اسپارت متوسل شدند و، برای بازگشت به شهر و شرکت در نوسازی آن، از آنها کمک خواستند. اهالی اسپارت به این درخواست پاسخ منفی دادند، ولی مردم آتن آن را با کمال میل پذیرفتند، و از داوطلبان تمامی شهرهای یونانی دعوت کردند تا در تشکیل شهر نوبنیاد، به یاری یکدیگر بشتابند و بدین ترتیب همگاری ای واقعی میان اقوام یونانی به وجود آمد. این همه را از زبان دیودوروس نقل کردیم، ولی هراکلیدس پونتیکوس، ضمن داستانی دیرباره ی قوانین شهرهای یونانی، اضافه می کند که آنها پروتاگوراس را برای نوشتن قانون برای شهر توری Thurii انتخاب کردند. از پروتاگوراس در غرب یونان نیز فرد شناخته شدهای بود، زیرا برای مدتی در سیسیل زندگی کرده بود، و در آن جا به صورت سوفسطایی ای حرفهای مشهور گردیده بود کرده بود، و در آن جا به صورت سوفسطایی ای حرفهای مشهور گردیده بود

فایده ی زیادی در برشمردن فهرست عناوین جداگانه ی آثار او وجود

آریستو کراتس)، ۷۶ و مقایسه کنید با ارسطو، قانون اساسی آتن، ۵۷، ۴، افلاطون، قوانین ۸۵۳ d و بعد؛ و درباره ی نفوذ آداب و سنن ر.ک. به یادداشت طولانی فریزر 2–۸۵۳ II, 370 و اونترشتاینر، در .Sophs. 30 f. نوشته ی اونترشتاینر، در .Sophs. 30 f. نوشته ی اونترشتاینر.

دیودوروس، ۱۲، ۱۲، هراکلیدس پونتیکوس، ۷۵μων، پارهی ۱۵۰ ورلی (به نقل دیوگنس لاثرتیوس، ۹، ۵۰). ظاهراً دلیلی برای تردید در سخن هراکلیدس وجود ندارد، اگرچه اندکی سوآل برانگیز است که دیودوروس در ۴، ۱۰، ۱۲، ۴، در بین افرادی که برمی شمارد از پررتاگوراس اسم نمی برد. درباره ی تأسیس توری ر. ک. ارنبرگ در 70-419, 1948, 149. او به نقش پروتاگوراس در ۶۸ و بعد اشاره می کند.

ندارد. دیوگنس لاثریتوس (۹، ۵۵) فهرستی به دست می دهد، اما اکثر نامهایی که او برمی شمارد بعدها بر آن آثار داده شدهاند. در قرن پنجم هنوز نامگذاری کتابهای منثور زیاد رایج نگردیده بود، و به مدت زیادی کسانی که از آن کتاب ها نقل قول می کردند نام توصیفی بخشی از آنها را بر همدی كتاب اطلاق مى كردند. پروتا گوراس دست كم دو كتاب اصلى داشته است: (۱) حقیقت (که، لااقل در زمانهای بعد، به نام قهرمانی (پرتابها Throws یا استدلالهایی برای بر زمین زدن خصم معروف بود)، که افلاطون بارها با این نام به آن اشاره می کند؛ این کتاب با نظریهی «معیار بودن انسان» آغاز می شود؛ (۲) آنتی لو گیا یا استدلال های متقابل. دربارهی خدایان نیز، گویا، اثر مستقلی بوده است، اما تردیدی در تأثیر این استدلال وجود ندارد که پس از نخستین جملهی لاادری گرایانهی آن، سخنی باقی نمیماند تا در این باب گفته شود؛ همانطور که قبلًا گِفته شد (ص ۱۳۷ و بعد)، یحتمل موضوع بحث آن، ارزش آیینهای دینی، به مثابهِ بخشی از زندگی متمدن، بوده است، یا شاید به توصیف مردمشناختی اشکال مختلف باورها و پرستشهای رایج در میان اقوام مختلف پرداخته است. از کتابی به نام «لوگوس بزرگ» نیز یاد شده است، که شاید همان حقیقت بوده باشد، و چند عنوان دیگر نیز به چشم می خورد. ۱

۱. درباره ی کام ۱۹۱۱ [= حقیقت ] در افلاطون ر. ک. تنابتنوس ۲۰ ۱۹۱۰ کراتولوس ۲۰ ۲۰ برتابها یرتابها اور سکستوس، بر ضد کراتولوس ۳۹۱ در سکستوس، بر ضد دانشوران، کتاب هفتم، ۶۰ (پروتاگوراس، پاره بی ۱) ویلاموویتس (۱. ۱. ۱۹۵۰ دانشوران، کتاب هفتم، ۶۰ (پروتاگوراس، پاره بی ۱) ویلاموویتس (۱. ۱ هملوم می شود که این نام در قرن پنجم نیز رایج بوده است، و گیکانته (۱۰ که ۱۳۸۰ می می شود که این نام در قرن پنجم نیز رایج بوده است، و گیکانته (۱۰ تر ۱ آثر درباره ۲۰ ترجمه کی فارسی ص ۱۲۲ و بعد. کلاصه ای از دیدگاههای مربوط به این مسئله ی کم اهمیت و حل ناشدنی را برای علاقمندان ذکر می کنیم. نستله کم اهمیت و حل ناشدنی را برای علاقمندان ذکر می کنیم. نستله گری آن را با گوس بزدگی (پاره ی ۳) را با کمی می داند، فری آن را با ۱۹۵۵ می داند، فری آن را با ۱۹۵۸ می داند، فری تر تر با در ۱۹۸۸ می داند، فری آن را با ۱۹۵۸ می در در در ۱۹۸۸ می در ۱۹۸۸ می داند، فری تر تر با ۱۹۸۸ می در ۱

بیشتر مطالبی که درباره افگار پروتاگوراس می دانیم از محاورات افلاطون به دست آمده است، و بنابراین ارزیابی ما از این دستآورد فلسفی تا حدود زیادی بستگی به ارزش تاریخی ای دارد که برای آن محاورات در نظر می گیریم. پژوهشگران در این مورد نظریات متفاوتی دارند، و شاید هیچ وقت توافق کامل به دست نیاید. اما یک مطلب، که دلیلی بر عدم صداقت افلاطون نمی تواند باشد، این است که هدف او لکه دار ساختن یا از بین بردن شهرت پروتاگوراس بوده است. احترامی که افلاطون جنگام طرح آرای او به کار می برد همگی حاکی از مخالفت عمیق او با آنهاست. در آهنگ نمایشی، که یکی از گیرایی های اصلی محاوره ی پروتاگوراس است، که می کند که گویی کاملاً به سوفسطایی بزرگ را به گونه ای توصیف می کند که گویی کاملاً به شایستگی های خود واقف است، به گونه ای که با نوعی غرور و تمایل به ستوده شدن همراه است و همین امر سقراط را تحریک می کند که تا حدودی ستوده شدن همراه است و همین امر سقراط را تحریک می کند که تا حدودی با او معارضه کند و او را متوجه کاستی هایش سازد؛ اما پروتاگوراس در حین

دیلز ـ کرانتس و اونترشتاینر با  $A\lambda \eta \theta \epsilon i \alpha'$  [= حقیقت] یکی می دانند. ر. ک. نستله VMzuL, 269 (اما مقایسه کنید با ویرایش او از پروتا گوراس ص ۳۱)؛ دیلز ـ کرانتس، 'II, 264 n.' اونترشتاینر Sophs. 14. فونفریتس XLV. Halbb. 920 ) آن را اثری مستقل می داند. دربارهی ٥٧τος ر. که. ص ٩٥ ج ١٠ ترجمه ي فارسي. نظر استادانه ي اونترشتاينر (همان . 10 ff این است همدی عناوینی که در فهرست دیلز ـ کرانتس آمدهاند، حاکی از بخشهای Αντιλογίαι آنتی لو گویای هستند، که شامل چهار بخش عمده بوده است: (۱) دربارهی خدایان، (۲) دربارهی موجود، (۳) دربارهی قوانین و سایر مسایل مربوط شهر ، (۴) دربارهی هنرها Τέχναι تخنای، از جمله Π Τῶν μαθημάτων (Π. Πάλης و Τῶν μαθημάτων خیرخواهانه می گوید «این نظریه فراتر از آن است که بتوان کاملا اثبات کرد.» یکی از عناوینی که دیلز \_ کرانتس آوردهاند Π. Πολιτείας است، که عموماً آن را بخشی از آنتی لوگیای می دانند؛ و علت آن، داستان نامطلوب آریستوکسنوس (به نقل دیوگنس لائرتیوس ۲، ۳۷، و مقایسه کنید با ۲، ۵۷) است که می گوید تقریباً همه ی مطالب Politeia [مردسیاسی ] افلاطون را می توان در کتاب آنتی لو گیای ملاحظه کرد.

بحث در برابر برخورد موذیانهی سقراط، که مغالطه و استدلال غیر محتاطانه از جملهی آن است، همیشه مؤدب باقی می ماند، و، همان طور که ولاستوس به خوبی توضیح می دهد، سرانجام بزرگواری ای را به نمایش می گذارد که «آگاهانه است ولی ریاکارانه نیست». سهم خود او در بحث، هم از نظر عقلانی و هم از حیث اخلاقی، کاملاً در حد کمال است، و بی تردید احترام افلاطون را نسبت به آن نظریات نشان می دهد. حتی گروته، که بزرگ ترین منتقد افلاطون در مورد سوء برخورد و گستاخی او نسبت به سوفسطاییان است (ج ۱۰ ترجمهی فارسی صص ۳۱ و بعد)، به ناچار قبول كرده است كه وخود محاوره نشان مي دهد كه افلاطون پروتا گوراس را نه معلم بدآموز می دانسته و نه بی ارزش و نه نالایق، و به این نتیجه رسیده است که، مطابق آنچه در خود پروتاگوراس هست، معیار اخلاقی پروتاگوراس بهتر از معيار اخلاقي سقراط افلاطوني به نظر مي آيد. گرانت مي گويد «افلاطون در سرتاسر محاوره نشان می دهد که پروتاگوراس معیار متعالی ای برای احساسهای اخلاقی به دست میدهد» و هیچ خوانندهی بی غرض این محاوره نمی تواند با این سخن مخالفت کند. فون فریتس، پس از اینکه می گوید افلاطون در تناینتوس نظریهی «معیار بودن انسان» را منصفانه بررسی کرده است، اضافه میکند: «افلاطون در دیگر ٔ موارد نیز، با وجود اینکه با پروتاگوراس مخالف است، نظریات او را عادلانه تر'از نظریات سایر موفسطاییان بررسی می کند. ۱۱ افلاطون، برخلاف اریستوفانس، که می گوید منظور پروتاگوراس از پیروز ساختن استدلال «ضعیف تر»، ابطال حق با استدلال وغير عادلامه است، هيج وقت پروتاگوراس يا سوفسطايياني ديگر را به استخفاف معيارهاي اخلاقي رايج متهم نكرد.

<sup>1.</sup>Grote, History (1888 ed.), VII, 59-69; Grant, Fthics, I, 144; von Fritz, RE, XLV. Halbb. 917.

به عقیده ی خیلی ها یکی از موانع اصلی صادق دانستن افلاطون این است که سخنرانی بسیار عالی پروتاگوراس در بیان مبادی زندگی اجتماعی انسانها را عمداً در قالب اسطوره بیان می کند (پروتاگوراس ۲۲۰ c، ۳۲۲ d)، در صورتی که، بنا به گفتهی خودش (۳۲۰ c)، می توانست آن را در قالب استدلال عقلاني و بدون اظهارات اسطورهاي درآورد. مشكل آنها اين سخن است که انسان یگانه موجودی است که به خدایان اعتقاد دارد و آیین های دینی را برگزار می کند «زیرا اوست که با خدایان خویشاوند است». من امیدوارم این اشکال را برطرف کرده باشم. در اینکه غریزه ی اعتقاد به خدا و پرستش او مختص به انسان است تردیدی وجود ندارد، و نسبت دادن آن به خویشاوندی با خدایان در متنی که به اسطورهی عامیانه بودن آن اذعان می شود (۳۲۰ c) کاری است که برای جالب تر ساختن آن کاملاً بجا و مورد انتظار است. این سوآل، که آیا افلاطون تعلیمات بروتاگوراس را با دقت كامل بيان كرده است يا نه، هرگز به پاسخ قطعى نخواهد رسيد، ولى با اين حال، چون سخنان او هم سازگاری درونی دارد و هم با اطلاعات اندکی که از منابع دیگر در دست داریم (و به نظر من درست هم هستند) منافات ندارد، بهتر می دانم که، مثل قسمت های قبلی این کتاب، از نوشته های او استفاده كنيم؛ نه اينكه، در أثر باطل دانستن اظهارات افلاطون، آگاهي خود را دربارهی این شخصیت مؤثر و بانفوذ بسیار ناچیز بدانیم.

ابتکار پروتاگوراس در این بود که بدون حمایت از هیچ حزب سیاسی، یا کوشش برای اصلاح سیاسی، یا جست و جوی قدرت برای خودش، و

۱۰ درباره ی دیدگاه های مربوط به حجیت اسطوره، ر.ک. به ارجاعات ج ۱۰ ترجمه ی فارسی صفحه ی ۱۲، یادداشت ۲، مخصوصاً در مورد مخالفان با اسطوره های مربوط به خویشاوندی با خدایان، به . Havelock, L. T. 408 f.

۱۰ ر.ک. ج ۱۰ ترجمه ی فارسی صص ۱۶۸ و بعد. و ۱۸ In the Beginning از بعد و ۱۸ مولر دا برگر توضیح من رضایتبخش نباشد، خواننده نظریه ی سی. دبلیو. مولر دا خواهد پذیرفت (ص ۱۳۹)، یادداشت ۱ کتاب حاضر).

بلکه فقط با تدریس و سخنرانی و مطرح کردن خویشتن به منزلدی یک مشاور و معلم حرفهای برای بهتر و موفق تر ساختن دیگران در امور شخصی و سیاسی، توانست خود را به صورت متفکر سیاسی و اخلاقی مشهوری درآورد.این کار، شیوهی بسیار خوبی برای فردی توانا و بلندهمت بود که در شهری دورافتاده در شرق دور متولد شده بود و می خواست از ثروت، شهرت و همنشینی با اقران خردمند خویش برخوردار باشد ولی آنها را فقط در شهرهای بزرگ یونان پیدا می کرد، و در آن شهرها بیگانه بودن او مانع از شرکت فعال در زندگی سیاسی می گردید. به روشنی معلوم بود که شخصیت او، در اذهان بسیاری از شهروندان آتنی، بر پیشداوری بدی که نسبت به حرفه گرایی داشتند، غلبه می کرد و این وضع در مورد دیگران که از او پیروی می کردند وجود نداشت. (مقایسه کنید با صص ۸۱ و بعد ج ۱۰ ترجمهی فارسی.) هدف تعالیم پروتاگوراس کاملاً عملی بود، و او با توجه به مقتضیات زمان، آن را عمدتاً بر پایهی هنر بیان اقناعی استوار ساخت؛ و به شاگردان خود تعلیم داد که برای هر دو طرف یک مطلب برهان اقامه کنند، و با آوردن مثال،هایی اثبات کرد که دربارهی هر موضوعی، استدلالهای متقابل وجود دارد. هنر لوگوی [استدلال] از طریق تمرین های گوناگون به دست می آمد، که از جملهی آنها مطالعه و نقادی شعرا (پیشگامان سوفسطاییان در تعلیم برای زندگانی)، و تحلیل و نقادی صورتهای رایج سخنرانی بود. مشروعیت برگرفتن یکی از دو طرف استدلال به اقتضای شرایط موجود، مبتنی بر نظریات آنها در مورد شناخت و وجود بود که واكنش تندى در برابر الياييان محسوب مي شد؛ يعني كساني كه شناخت و عقیده را در برابر یکدیگر قرار می دادند و یکی را درست و دیگری را غلط می دانستند. چبزی به نام غلط وجود ندارد، و هیچ کس نمی تواند نقیض سخن دیگری را بر زمان آورد یا سخن او را اشتباه بداند، زیرا انسان یگانه داور احساسها و باورهای خویشتن است، و تا زمانی که او آنها را صحیح میانگارد برای او صحیح هسند. از انجا که هیچ حقیقت مطلق یا کلی ای وجود ندارد، لازم نیست کسی، فعل از انکه سعی کند ذهن فرد یا هیئت منصفه یا کشوری را تغییر دهد، بخواهد آنها را در مورد درست بودن یا نادرست بودن چیزی متقاعد سازد. طبیعت شخصی احساسهای ما بداین معنی نیست که همه ی کیفیات محسوس با هم در یک شیء خارجی وجود دارند ولی من برخی از آنها را احساس می کنم و شما بخشی دیگر را. بلکه معنای آن این است که چیزی عینی وجود ندارد، بلکه هر چیز وقتی ادراک می شود برای مدر ک موجود می گردد. او در راستای همین نظریهاش از ریاضیدانان انتقاد می کرد؛ زیرا نظریات آنها بر پایه ی انتزاعیات استوار بود و آنها از خطوط مستقیم یا دایره ها یا اشکال هندسی دیگری سخن می گفتند که هیچ کس آنها را ادراک نمی کند، و بنابراین وجود ندارند.

اگر هر کدام از ما بدین صورت در جهان شخصی خویش به سر می برد، کوشش برای عوض کردن جهان انسان های دیگر، ممکن است نه تنها بی مورد بلکه غیر ممکن به نظر آید. پروتاگوراس این مشکل را، با قرار دادن معیار سودمندی و بی فایدگی به جای معیار درست و غلط، و، با استناد تمثیلی به احساسهای موجود در هنگام سلامت و بیماری، حل می کند. غذایی که برای فرد بیمار نامطبوع می نماید واقعاً برای او نامطبوع می نماید واقعاً برای او نامطبوع برای او هم لذتبخش باشد. وقتی این نظریه را بر برای او هم لذتبخش باشد. وقتی این نظریه را بر برخیاهد بر روی سخن خود استوار بماند، باید به نظریهی نسبتاً افراطی ارزشها معتقد باشد، نظریهای که براساس آن نه تنها ممکن است یک امر عملی برای افت خوب و برای ب بد باشد، بلکه همان طور که هر چیزی که عملی برای افت خوب و برای او درست است، هر چیزی را هم که خوب

۱. دو جمله ی اخیر ، جرج برکلی را به خاطر می آورد .م.

مي داند، تا زماني كه بر اعتقاد خود باقي است، براي او خوب خواهد بود. هیچ گزارشی در دست نداریم که نشان دهد پروتاگوراس چگونه این نظریه را در مورد اخلاق فردی به کار می بست، اما در مورد جامعه نظر او یقیناً این بود که هرگونه آداب و رسوم یا سیاستی را که یک جامعه درست بداند و در قوانین خود تصویب کند تا زمانی که بر این اعتقاد پایدار باشد، آنها درست هستند. او این مسئله را با برابر دانستن «عادلانه» یا «حق» با «قانونمند» و متمایز ساختن آن از «مصلحت» حل کرد؛ منظور از مصلحت، بأور یا شیوهی عملی ای است که در آینده تأثیر بهتری خواهد داشت. همانطور که پزشک در مورد ذائقهی بیمار معالجهای را انجام می دهد که باعث می گردد وضع او بهتر شود (یعنی احساسهای مطبوع تری برای او ظاهر می شوند و واقعاً موجود می گردند)، سوفسطایی خردمند با سخنور نیز، در مورد خواست نیکوی جامعه، با استدلال، و نه با زور، اعتقاد کامل به برتری های سیاست تازهای را در آنها به وجود می آورد که (مثلاً با ترویج اقتصاد درست تر یا روابط بهتر با همسایگان) زندگی جمعی خوشبخت تری را برای شهروندان به ارمغان می آورد. احترام عمیق پروتاگوراس به برتری های دمو کراتیک عدالت، مبنا و ریشهی این استدلال دقیق است، و همین طور احترام بر عقاید انسانهای دیگر و جریان اقناع صلح آمیز که مبنای زندگی اجتماعی است، و ضرورت زندگی اجتماعی برای بقای نسل بشر. قانون و نظم از آغاز، در طبیعت ما وجود نداشته اند، بلکه توافقی که موجب پیدایش آنها گردیده است، معلول تجربهای تلخ است، زیرا آن دو برای بقای ما ضرورت دارند. پس همهی کسانی که اکنون در جامعه زندگی میکنند استعداد فضیلت اخلاقی و عقلانی را دارند، و کسانی را که این استعداد را خوب پرورش ندادهاند، اگر با فن اقناع متقاعد نشوند، مى توان مورد مجازات قرار داد؛ مشروط بر اینکه کیفر و عقاب نیز به منزلهی یکی از اسباب تعليم فضيلث در نظر گرفته شود.

از کسی که دارای مفایدی از این دست است زیاد نمی توان انتظار روحیه ای دینی داشت، و پروتاگوراس اظهار داشت که خود او در مورد خدایان فقط می تواند تعلیق حکم بکند. این سخن، او را از پرداختن به پدیدارهای باور دینی و مسئله ی پرستش باز نداشت، و از آنجا که او مجموعه ی سنت و قانون موجود را ارزشمند می دانست، یحتمل به عقیده ی او، این نوموس را («زیرا، چنان که اوریپید گفته است، منشأ اعتقاد به خدایان، نوموس است») باید مانند نوموس های دیگر فبول و تأیید کنیم. در هر حال، خدا، برای کسانی که به وجود او اعتقاد دارند، وجود دارد.

پروتاگوراس را از نظر نقادی ادبی نیز می توان مورد ملاحظه قرار داد. شواهد دیگری، غیر از افلاطون و ارسطو، نشان می دهند که نقادی او از شعر منحصر به دقتهای دستوری و اخلاقی نبوده است. پاپیروسی که متعلق به قرن اول میلادی، و حاوی شرحی بر سرود ۲۱ ایلیاد است نشان می دهد که پروناگوراس هدف شاعر و ساختار شعر او را به گونهای بررسی می کند که شباهت آن به شیوههای جدید، مایهی شگفتی است. مطابق این تفسیر پروتاگوراس می گوید هدف داستان فرعی، که بلافاصله پس از جنگ میان رودخانه ی کسانتوس Xantus و انسانها آورده می شود، این است که جنگ را قطع کند و راهی به سوی به سوی theomachy باز کند، و نیز شاید برای تجلیل را قطع کند و راهی به سوی theomachy باز کند، و نیز شاید برای تجلیل آخیلوس (آشیل) و ... ا

<sup>1.0</sup>xy. Pap. II. 221. See Gudemann in RE, 2. Reihe, III, Halbb. 640.

## ۷. گرگیاس

دؤمین عضو برجسته ی نسل اول سوفسطاییان ، که تقریباً با پروتاگوراس در یک زمان زندگی می کرد ، گرگیاس ، پسرِ خارمانتیدس harmantides)، بود . او نیز ، اگرچه او در غرب یونان می زیست ، اهل ایونیا بود ، زیرا شهر او ، لئونتینی Leontini ، در سیسیل ، شهر نوبنیادی از ناکسوس خالکیدی کنونتینی Chalocidian Naxos در شرق این جزیره بود . گرگیاس در حوالی ۴۹۰ یا اندکی سپس تر متولد شد ، و مطابق تمامی منابع موجود ، بیش از یک قرن زندگی کرد: این گزارش ها میان ۱۰۵ سال تا ۱۰۹ سال در نوسان هستند . اروایت رایج این است که او شاگرد امپدوکلس بوده است ، و می توان آنوا

۱. در مورد منابع ر. ک. Untersteiner, Sophs. 97, n. 2. افلاطون (دفاعیه (۱۹ c) می گوید گرگیاس در ۳۹۹ زندگی فعال داشت، و از پائوسانیاس (۱۹ c) می گوید گرگیاس در ۳۹۹ زندگی فعال داشت، و از پائوسانیاس (AV، ۴۰، ۱۷،۶) Pausanias در در بارنس (AV، جبار فرائه Pherae در گذشت، کسی که در حدود ۳۸۰، جبار فرائه وائه ۱۹۰۵ در تسالی گردید. (به گفته ی افلاطون، منون ط ۷۰، او پیش از آن، در ۴۰۲، در تسالی شخصیت شناخته شدهای بوده است.) آتنائوس (A ۱۵۵، ۵۰۵ d) داستانی نقل می کند که اگر درست باشد نشان می دهد که او تا زمان نگارش محاوره ی گرگیس از سوی افلاطون زنده بود؛ و این رساله احتمالاً در حدود محاوره ی گرگیس از سوی افلاطون زنده بود؛ و این رساله احتمالاً در حدود (Dodds, Gorg. 24 ff.).

يذيرفت، هر چند او فقط چند سال جوان تر از اميدوكلس بود. افلاطون (منون ۷۶ c) نام او را در ارتباط با نظریهی امهدوکلسی خلل و فرج ذکر میکند؛ گرگیاس در علاقه به هنرهای سخن اقناعی و پزشکی نیز وامدار امیدوکلس بوده است. برادر او هرودیکوس Herodicus نیز یزشک بود، و گرگیاس می گفت با استفاده از توان اقناعی خود بیماران سرسخت را آرام و مطیع می گردانید و از این راه به طبابت برادرش و پزشکان دیگر کمک می کرد. ۱ همچنین ارتباط او رابا سخنوران سیراکوزی یعنی کوراکس و تیسیاس را نمی توان انکار کرد (افلاطون در فایدروس a ۲۶۷ تیسیاس و گرگیاس را در کنار هم ذکر می کند)؛ سخنوری خود او دارای سبک زیبای سیسیلی بود: برخلاف پروتاگوراس و پرودیکوس، در مورد گرگیاس گزارش نشده است که به مطالعات زبانشناختی اورتو نپیا و «درستی نامها» می پرداخت (ص ۸۵ کتاب حاضر). او نیز مانند سوفسطاییان دیگر از جایی به جای دیگر می رفت و در شهرهای مختلف به اشتغال می پرداخت و هنر خود را در مراکز المپی و دلفی که اقوام یونانی جمع می شدند، به نمایش می گذاشت، و در ازای تعلیم دیگران و تشکیل جلسات، یول می گرفت. علاوه بر تسالی، از دیدارهای او از بوئتیا و آرگوس Argos نیز گزارشی هایی در دست داریم (در آرگوس او را تحویل نگرفتند و سخنرانی هایش را تحریم کردند). ۲ ویژگی خاص سخنرانی های او این بود که سوآلات متفرقهای از شنوندگان خود

۱. هیچ مدرکی برای این نظریه ی باژگونه ی اشمید وجود ندارد که شهرت امیدوکلس ناشی از تعلیم خطابه به شاگرد پر آوازهاش [گرگیاس] بوده است Proc. Afr. Cl. Ass. ی کلاسن در . (Gesch. I. 3. 1. 58, п. 4) ر . ک . به کلاسن در . 1959, 37 ( . بررگترین . 1959, 37 ( . مورد کمک گرگیاس به پزشکان، با بهره گیری از «بزرگترین هنر» خویش یعنی سخنوری، ر . ک . افلاطون، گرگیاس ۴۵۹ له هنر هخویش یعنی سخنوری، ر . ک . افلاطون، گرگیاس نیز متذکر شده است نظریه ی متذکر شده است (گرگیاس یاره ی ۵ دیلز ـ کرانتس).

<sup>2.</sup>See Untersteiner, Sophs. 93 with notes, and Schmid, Gesch. I. 3. I, 59, n. 10.

میخواست و بالبداهه به آنها پاسخ می داد. وقتی او در سال ۴۲۷، به عنوان سفیر لئونتینی، وارد آتن شد، بیش از شصت سال از عمرش گذشته بود؛ آوازهی سبک بدیع سخنوری وی، شهر را فرا گرفت، و او از طریق تشکیل جلسات خصوصی و ترتیب دادن کلاسهایی برای جوانان، مبالغ هنگفتی پول به دست آورد (ج ۱۰ ترجمه ی فارسی ص ۸۲ و ۳، یادداشت ۲ کتاب حاضر).

از جمله ی آثار مکتوب او تخنای ، یعنی کتاب راهنماهای تعلیمی سخنوری ، بودند که احتمالاً بخش اعظم آنها الگوهایی بودند که باید شاگردان حفظ می کردند ؛ نمونه ی آنها ستیش هلن و دفاع پالاهدس است شاگردان حفظ می کردند ؛ نمونه ی آنها ستیش هلن و دفاع پالاهدس است خود اوست. ارسطو از مقدمه ی سخنرانی المهی او نقل قول می کند ۱ موصوع آن سخنرانی اتحاد یونان بوده است (پاره ی ۵ ۸ـ۷) ؛ گرگیاس در حملاه ی بزرگداشت شهدای آتن نیز به این موضوع اشاره کرده است (پاره های بزرگداشت شهدای آتن نیز به این موضوع اشاره کرده است (پاره ی ۵ مـ۵). ارسطو نقل قول کو تاهی نیز از ستایش الیایان آورده است (۱ ، ۹ ، ۴ ، ۵ و فیلوستراتوس به سخنرانی پوتیایی او اشاره کرده است (۱ ، ۹ ، ۴ ، ۱ ) ، و فیلوستراتوس به سخنرانی پوتیایی او اشاره کرده است ، بخشی از ۸ ) . تنها پاره ی مفصل و قابل توجه که از او نقل شده است، بخشی از خطابه ی ترحیمی اوست؛ این پاره را نویسنده ی متأخری نقل کرده است تا خطابه ی که ارسطو ، بیش از یک بار، از آن به بدی یاد می کند (پاره های ۱۵ و ۱۶). علاوه بر سخنرانی ها، تفسیرهای استدلال رساله ی طنزآمیز درباره ی طبیعت یا ناموجود را نیز در تفسیرهای استدلال رساله ی طنزآمیز درباره ی طبیعت یا ناموجود را نیز در دست داریم ، که در آن نظریه ی الیاییان را واژگون گردانید.

همه ی سوفسطاییان در تحقیر معاصرین خویش دست داشتند. پروتاگوراس آنها را متهم می کرد که وقت شاگردان خود را در تعلیم تخصصهای بی فایده تلف می کنند، و گرگیاس (بی تردید با توجی خاص

۱. در مورد این اثار، ر. ک. ص ۶۳ با یادداشت ۲ کتاب حاضر.

به پروتاگوراس)، منکر تعلیم (نه گردید. سقراط از منون می پرسد «دربارهی سوفسطاییان چه میگویی؟ آنها تنها کسانی هستند که مدعی تعلیم فضیلت اند؛ آیا به نظر تو أنها چنین کاری را انجام می دهند؟ و منون پاسخ مى دهد (منون ع ٩٥ ): «آنچه موا به تحسين خاص گرگياس وا مى دارد اين است که هرگز چنین ادعایی نمی کند؛ و وقتی این ادعا را از زبان دیگران مى شوند مى خندد. از اين نظر كار او فقط تربيت سخنوران ماهر است. به به نظر او چیز واحدی به نام آرته وجود نداشت که ذات آن را بشناسند و تعریف كنند (صص، ۱۷۳ و بعد كتاب حاضر). آنچه براي يك برده فضيلت است برای شهروند آزاد فضیلت نیست، و یک نوع رفتار ممکن است در شرایط خاصی آدته محسوب شود و در شرایطی دیگر چنین نباشد. ولی اگر تنها کار او تربیت استادانی در هنر اقناع است، به زعم وی، این هنر در رأس همدی علوم قرار دارد و همدي آنها تحت فرمان آن هستند. اگر مريض تسليم چاقو نشود، مهارت استادان جراحی به چه دردی می خورد؟ اگر نتوانیم انجمن شهر را به درستی تظریات خود متقاعد سازیم، علم به بهترین شیوهی ادارهی شهر چه فایدهای دارد؟ مهارت در استدلال و سخنوری، راه را برای قدرت هموار می سازد. می توان آن را هنر فریب نامید، اما گرگیاس می گوید فریب را نیز می شود در مقاصد نیک به کار برد، همان طور که در مورد شعر ـ مخصوصاً تراژدی ـ ملاحظه می کنیم (پارهی ۲۳). ممکن است چنین باشد، ولى شايد هم نباشد. لبّ اعتراض افلاطون اين است و حقيقت آن نه تنها از انتقادهای او، بلکه از آثار باقیماندهی خود گرگیاس ایز معلوم می شود،

۱. کالوگرو در 1115, 1957 حتی می گوید این اصل سقراطی که هیچ کس به طور عمدی کار غلط انجام نمی دهد، و این عقیده که نفس جایگاه وجدان و اصل اخلاقی است، هر دو در تعلیمات برجستهی هنر سخنوران، یعنی در هلن و پالامدس، به چشم می خورند. در مورد ادعای اول، نظر سقراط این است که کار شر، فقط ناشی از جهل به کار خیر است، و یگانه درمان آن علم و آگاهی است؛ اما نظریهی گرگیاس، یعنی این که چیزی به نام شناخت وجود ندارد و

یعنی اینکه هنر گرگیاس از نظر اخلاقی خنثی است، و با اسباب و وسایط کار دارد نه با اهداف و غایات. خود گرگیاس فرد نیکوکاری بود و نمی خواست از تعالیم او استفاده های بدی بکنند، و بدین جهت، پس از آنکه مسئولیت این سوء استفاده را نمی پذیرد، سقراط افلاطون امکان می یابد تا او را به تناقض گویی وا دارد. او نمی تواند انکار کند که حق و باطل بخشی از موضوع بررسی خود سخنوری هستند، و به همین علت «اگر شاگردان او قبلاً آن را نیاموخته باشند» او چیزهایی در آن مورد به آنها می آموزد اعترافی که با ادعای قبلی او در انکار تعلیم آرنه منافات دارد. البته گرگیاس زمانی چنین می گوید که به گوشه ای رانده شده است، و به طور بقینی نمی توان گفت که او در زندگی واقعی نیز چنین چیزی گفته است. در هر حال، اگرچه شخنوری هدف اعلای هر سوفسطایی ای است، گرگیاس بیش از همه ی

رفتار انسان تابع نیرومندترین سخنور است، غیر محتاطانه است. به نظر می شباهت زیادی میان این دو وجود ندارد.

۱. این انکار گرگیاس به طور طبیعی مباحثی را برانگیخته است. یوئل (Gesch.) 669) نه تنها به افلاطون، گر گیاس a ۴۶۰، بلکه همچنین به لوح یادبودی نیز توجه کرده است که برادرزادهی بزرگ او اثومولپوس Eumolpus برای تمثال وی در اولومییا نوشته بود (این نوشته که پائوسانیاس ۶، ۱۷، ۷ = دیلز ـ کرانتس A ۷، به آن اشاره کرده بود، در ۱۸۷۶ کشف شد). در این کتیبه آمده است که او «از بهترین ۲έχ۷۸ در تربیت نفس برای تخلق به فضایل بهره گرفت» (ἀρετῆς ἐs ἀγῶνας). رئسي، به نقل اونترشتاينر (Sophs. 182)، سعی می کند این سخن را با انکار مذکور سازگار نشان دهد، بدین ترتیب که تمايز نسبتاً غير واقعي (به علت زَمان آن)، ميان بيان خطابي و تربيت عملي، ایجاد می کند. اشمید (Gesch. 66 f.)، با تکیه بر قطعهی اغراق آمیز خطابی،ای در ابیتانیوس [= سنگ نبشته] میگوید گرگیاس معتقد بود کهَ αρετή «به معنى تام و كامل آن، موهبتى از خدايان است، در همان پاراگراف مى گويد، اگرچه به نظر پروتاگوراس  $\alpha i\delta \omega_{\rm S}$  [= شرم] و  $\delta i\kappa\eta$  [= عدالت] بخشی از یک نظم الهی بودند، گرگیاس آنها را اموری انسانی و تغییرپذیر مى دانست! آيا او أنها را خليلت ἀρεταί نمى خواند؟ به نظر من انكار او با اين سخن وی مرتبط است که چیز واحدی، به نام آرته، وجود ندارد.

اقران، به آن اهمیت داده است. او قدرت مخنوری را در هر حوزه ای کارآمد و سرآمد می دانست؛ به نظر او، سحنوری همان اندازه در مطالعهی طبیعت و سایر موضوعات فلسفی به درد می خورد که در محاکم قضایی و قانونی یا در عرصهی سیاست. یکی از مسایل مهم در این هنر درک موقعیت، کایروس، زمان یا فرصت مناسب، است؛ زیرا، همان طور که Disraeli نیز آگاه بود، «گاهی سخنان متناسب با موقعیت موجود، در یک مجلس عامه، بیش از وزین ترین استدلالها و کوشش های حقیقت جویانه، موجب موفقیت شده است. ه کوینده باید سخنان خود را با شنوندگان و شرایط موجود تطبیق دهد. ۲ دیونوسیوس هالیکارناسوسی Dionysius of تطبیق دهد. ۲ دیونوسیوس هالیکارناسوسی Halicarnassus هر چند نه او و نه هیچ کس دیگری تا آن زمان آن را به صورت یک تخنه نیاورده هر چند نه او و نه هیچ کس دیگری تا آن زمان آن را به صورت یک تخنه نیاورده

<sup>.</sup> به نقل از Robert Blacke, Disraeli, 266.

راسل، در جلد دوم زندگینامه ی خود نگاشت خویش، دیدار خود از روسیه را اندکی پس از جنگ جهانی اول توصیف می کند. او از وحشت مطلقی سخن می گوید که همراه با خشونت و شکنجه و فقر و تجسس و نفاق همه گیر، در آنجا به چشم می خورد. می گوید به حدی تکان خورده بود که تقریباً نمی توانست تحمل کند. اندکی بعد در همان سال وقتی به چین می رفت، انگلیسی ها در قایق از او خواستند که سخنرانی ای درباره ی اتحاد شوری ایراد کند، می گوید (ص ۱۲۵) «با توجه به نوع افرادی که در آنجا بودند، من فقط محسنات حکومت شوروی را برشمردم». این مثال، نمونه ی خوبی برای برداشت گرگیاس از حقیقت و کایروس [= موقعیت]است.

۳. دیونوسیوس هالیکارناسوسی، De comp. verb. 12 گرگیاس، پارهی ۱۳). در فیلوستراتوس ۱،۱ (A ۱ a) ۱،۱ (ه به موهبت حاضر در فیلوستراتوس ۱،۱ (A ۱ a) ۱،۱ (ه به موهبت حاضر جوابی او مربوط می شود ۱،۱ تکیه بر الهام آنی» که لوثب نیز در ترجمه اش آورده است. برخی ها در مورد این «تعلیم موضعی Lehre خیلی سخن گفته اند، از جمله اینکه تأثیر علم پزشکی را در آن مشهود می دانند. ر. ک. گفته اند، از جمله اینکه تأثیر علم پزشکی را در آن مشهود می دانند. ر. ک. Nestle, V M zu L, 316 f.; Shorey, TAPA, 1909 . Schmid, Gesch. 1, 3, 1, 58, n. 5, 65 with n. 2, 24, n. 3

پایه و اساس اشتغالات خطابی گرگیاس، فلسفه ی نسبی گرایانه ای بود که با فلسفه ی پروتاگوراس تفاوت چندانی نداشت. اگر حقیقتِ معتبرِ کلی ای وجود داشت که برای انسان ها بیان پذیر بود، در آن صورت باید آن حقیقت را که مبتنی بر شواهد مسلمی بود - به دیگران منتقل می ساختیم.

اگر هر کسی می توانست همه ی حوادث گذشته را به خاطر بسپارد، و از امور کنونی نیز مفهومی داشته باشد و دارای علم قبلی نسبت به آینده هم باشد ... اما گویی هیچ راه آسانی وجود ندارد که بتوان گذشته را به خاطر آورد، یا حال را بررسی نمود، یا آینده را پیش بینی کرد، به طوری که اکثر انسانها در بیشتر موضوعات فقط باورهایی دارند که به مثابه یک مشاور بیان می کنند؛ و باور، اه, ی بی ثبات و غیر یقینی است (هلن، ۱۱).

او با تمام توان عقلی خود اظهار می دارد که آنچه ما داریم باوری بیش نیست و حقیقت برای هر یک از ما همان چیزی است که اعتقاد دارد، زیرا حقیقت ثابت و پایداری وجود ندارد تا کسی آن را بشناسد؛ او این سخن خود را در قالب یک جدال فلسفی در برابر نظریهی الیاییان در آورد که می گفتند وجود ثابت و واحدی هست که عقل آن را به صورتی خطاناپذیر ادراک می کند، و این وجود در برابر دنیای متغیر نمودها، یا باورهای غیر واقعی قرار دارد. هیچ واقعیت ثابتی که متعلق شناخت انسان واقع شود وجود ندارد. اگر هم چنین واقعیتی وجود داشت، ما نمی توانستیم آن را درک کنیم، و حتی اگر

۱. جواب شرط، که در این جا حذف شده است، از نظر متن و معنی مشکوک است. در مورد پیشنهادهای مختلف ر. ک. دیلز ـ کرانتس، همان جا و اونترشتاینر .۱ Sof. ۱۱, ۱۵۱ این امر در اصل مطلب تأثیری ندارد، و آن اینکه شناخت به طور کلی غیر ممکن است و یگانه راهنمای ما باورهای خطاپذیر هستند. مقاسه کنید با پاره ی ۱۱ ، بند ۲۵، که پیش از این در ص ۴۰ نقل شده است

می توانستیم آن را درک کنیم نمی نوانستیم ادراک خود را به دیگران منتقل سازیم. ما در جهانی زندگی می کنیم که باور (دو کسا) بر آن حاکم است، و معیار بالاتری وجود ندارد که بتوان باورها را با آن ارزیابی کرد یا تغییر داد. این سخن، سخنور سوفسطایی را، که استاد هنر اقناع فردی و جمعی است، کاملاً در اختیار تجربه قرار می دهد، زیرا باورها همیشه در معرض تغییرند. فقط شناخت که مبتنی بر برهان استواری است می تواند در برابر حملات ییتو [= اقناع] دوام آورد، و چنین شناختی نیز وجود ندارد. به نظر افلاطون، این نظریه، اُمّالفسادی است که او باید، با تمام توان، بر آن غلبه کند. اولاً باید نشان دهد که باور نیز می تواند درست یا غلط باشد. ثانیاً چون اگر ما فقط با گمان و باور سر و کار داشته باشیم، باورهای درست نیز همچون باورهای غلط، در اثر فریب خوردن شخص باورکننده، زوال پذیر خواهند بود، او باید غلط، در اثر فریب خوردن شخص باورکننده، زوال پذیر خواهند بود، او باید معیاری برای داوری به دست دهد و نشان دهد که به وسیله ی «به کار بستن عقل و استدلال» (منون ه ۹۸) می توان باور را به شناخت تبدیل کرد.

تأثیر گرگیاس، مخصوصاً در سبک ادبی، بسیار متنوع و قابل توجه بود و از مورخی چون توسیدید گرفته تا شاعر تراژدی پردازی مثل آگاتون تحت تأثیر او بودند. (دربارهی آگاتون ر. ک. افلاطون، مهمانی ۱۹۸۰) مشهور ترین شاگرد او ایسو کراتس بود. و از اشخاص دیگری که شاگرد او یا متأثر از او داسته شده اند می توان به آنتیس تنس و آلکید اماس، و با تردید بیشتر به لوکوفرون و پرودیکوس و بقراطِ حکیم اشاره کرد؛ و در میان سیاستمداران کارآمد نیز پریکلس و الکیبیادس و کریتیاس و پروکسنوس و منون را می توان نام برد.

## ۳. پرُوديکوس

برای هر کسی که آثار افلاطون را میخواند نام پرودیکوس، قبل از هر چیز، یادآور تصویر استاد ناخشنودی است اکه از آلام دردناک رنج میبرده، چنانکه از لقب تانتالوس Tantalus معلوم می شود، در بستر خود آرمیده و بر («انبوهی از») پوستین ها و پتوها پیچیده بود، سخنان او، در اثر انعکاس صدای بم وی، در اتاق کوچکی در خانهی کالیاس، پیچیده و نامفهوم می گشت؛ اتاقی که در آن برای تعداد خاصی از حاضران مجلس سخن می گفت. سیج ویک می گوید ترسیم چنین تصویری از وی حاصل «بیرحمی ظریف» افلاطون است، اما یوئل، با واقعی دانستن تصویر افلاطون، می گوید چنین موجود تیره بختی نمی توانست به وجود آورنده ی داستان حماسی هراکلس در سر دوراهی ها باشد. ابراساس روانشناسی یوئل، کسی که درباره ی هراکلس قلم فرسایی می کند باید بر پوستین شیر پیچیده شده باشد نه بر پوستین گوسفند. در هر حال چون مدرک دیگری درباره ی ویژگی های فردی پرودیکوس در دست نداریم، می توانیم گفته های

ا. افلاطون، بروناگوراس ۳۱۵ c-d ۱۳۲۹ سیج ویک، ۶.J. Philol. 1873, 68 یوئل، Gesch. 689.

افلاطون را (لااقل به نظر من) به مثابه اخراق بیرحمانهی خصوصیات واقعی بپذیریم.

برودیکوس اهل شهر ایونی ایولیس Iulis در کئوس Ceos از نواحی کوکلادس (سیکلاد) Cyclades است و با سیمونیدس شاعر همشهری است؛ سقراط، وقتی آثار این شاعر را مورد بررسی قرار می دهد، به این مطلب اشاره می کند (افلاطون، پروتاگوراس ۲۳۹ و بعد). سودا (دیلز ـ کرانتس، A 1) به طور نسبتاً مبهمی او را معاصر دموکریتوس و گرگیاس مى داند، كه در آن صورت بايد بين ۴۹۰ تا ۴۶۰ متولد شده باشد؛ اما تولد او را باید به تاریخ دوم نزدیک تر بدانیم، زیرا از پروتاگوراس معلوم می شود که او خیلی جوانتر از پروتاگوراس بوده است. تنها کاری که از ما برمی آید این است که، همگام با مایر (Prod. 3) و دیگران، تولد او را میان ۴۷۰ و ۴۶۰ بدانیم. بنابراین او اندکی بزرگ تر از سقراط بوده است، و دربارهی طول زندگی وی فقط می توان گفت که تا زمان مرگ سقراط زنده بود، زیرا در دفاعیه ۱۹ e از او و گرگیاس و هیپیاس به گونهی افراد زنده یاد می شود. افلاطون می گوید او اغلب برای مأموریت های سیاسی از کنوس به آتن مى آمد، و مانند گرگياس فرصت پيدا مى كرد تا با ايراد خطابه هايش در مجامع عمومي و با تعليم جوانان به كسب پول بپردازد. اگر تاريخ كاملًا نمایشی پروتاگوراس را درست بدانیم، باید بپذیریم که او قبل از آغاز جنگ پلوپونزی در آنن شخصیتی معروف بوده است، و برای اریستوفانس مقدور بوده است که با ذکر نام وی در ۴۲۳ و ۴۱۴ خنده ی حضار را برانگیزد. ۱

پرودیکوس، سوفسطاییای تمام عیار بود، یعنی معلم متحرف بی طرفی که نامش، در تعلیم هنر موفقیت در زندگی سیاسی و فردی، همطراز نام پروتاگوراس بود. فرق مبان سخنرانی یک درهمی و سخنرانی (یا دورهی؟ ر. ک. ج ۱۰ ترجمه ی فارسی مس ۸۲ یادداشت ۲) پنجاه درهمی او

۱. افلاطون، هیپیاس نزرگ، ۲۸۲۵ دست فانس، ابرها، ۳۶۱ و پرندگان ۶۹۲.

در علم معنی شناسی ظاهراً لطیفه ی رایجی بوده است. سقراط در کراتولوس (۳۸۴ b) می گوید اگر می توانست پنجاه درهم بپردازد اکنون در «درستی نامها» کاملا استاد بود، اما متأسفانه ناچار بود به سخنرانی یک درهمی او اکتفا کند. ارسطو (خطابه، ۱۲ ا ۵ ۱۴۱۵)، وقتی به ذکر نکاتی درباره ی چگونگی جلب توجه مخاطبین، با سخنی تکاندهنده، می پردازد، می گوید این همان چیزی است که پرودیکوس «وقتی شنوندگان او با دقت کمتری توجه می کردند» می گفت «از نکته ی پنجاه درهمی غفلت نکنید.»

او در پروتاگوراس، مثل بقیهی سوفسطاییان که در آنجا جمع شدهاند، درُ مباحث و موضوعات مختلفي سخن مي گويد؛ در اين محاوره عمدتاً اين نظریه ی او مورد بحث نسبتاً طنزآمیزی قرار می گیرد که در میان کلماتی که معمولاً مترادف دانسته مي شوند، اختلاف معنايي دقيقي وجود دارد. سفراط خود را در این فن شاگرد او می نامد (در مورد روابط میان این دو شخصیت، پیش از این ص ۱۱۳ و بعد مطالبی بیان کردیم)؛ و در جایی دیگر در همین محاوره او را دارای «حکمت الهامی» می داند که به نظر او «حکمتی قدیم و خدادادی است، که به سیمونیدس یا حتی جلوتر از آن برمی گردد.» در منون نیز می گوید همان طور که منون در مکتب گرگیاس تعلیم دیده است او نیز تربیت یافته ی پرودیکوس است، و در کراتولوس می گوید به «سخنرانی های متعددی» از پرودیکوس، دربارهی اختلاف نامها، گوش داده است. سقراط در تنایتتوس، ابتدا می گوید او مامای ماهری است که به تولد فرزندان فکری صحیح، از کسانی که ارواحشان آبستن آن افکار است، کمک می کند، سپس می افزاید وقتی تشخیص می دهد که کسانی آبستن نیستند (یعنی، احتمالاً، فاقد اهداف و مفاهیم نیکو هستند)، و بنابراین نیازی به او ندارند، بسیاری از آنها را به سوی پرودیکوس و دیگر «حکیمان بزرگ» مى فرستد تا شايد كمكى به آنها بكنند. نبايد اين سخن را حاكى از تمسخر دانست. سقراط بی تردید دیالکتیک خودش را، که انسانها در طی آن به

یکدیگر کمک میکنند تا افغار خود را پخته تر و منظم تر گردانند، یگانه روش فلسفی درست تلفی می کرد ۱ در حالی که تعلیم و تربیت سوفیستی، که پرودیکوس نماینده ی آن است، غالباً حقایق و نظریات حاضر و آماده را در اختیار شاگرد قرار می دهد. از طرف دیگر، در محاورهی لاخس، سقراط از پرودیکوس طرفداری می کند و لاحس، ضمن مخالفت با وی، در انکار فضایل پرودیکوس می گوید «هوشمندی او به درد سوفسطایی میخورد تا سیاستمدار». عملاً نمی توان تبیین روشن و قطعی دربارهی روابط میان این دو مرد به دست داد؛ آرایه های ظریف ادبی افلاطون چنین اجازهای به ما نمی دهد، و نتیجه گیری ها را تحت تأثیر احساسات قرار می دهد. سقراط بی تردید روابط شخصی نزدیکی با وی داشته است، و در سخنرانی های او به ویژه دربارهی اهمیت نحوهی کاربرد کلمات شرکت کرده است، و (باید گفت) بر اثر سادهلوحی نجیبانهی خویش تحت تأثیر او قرار گرفته است. سقراط، مانند کنفسیوس (ج ۱۲ ترجمهی فارسی، دیدگاههای فلسفی سقراط، بند ۱۱)، سخن درست، «تصحیح نامها»، را پیش شرط لازم برای زندگی درست و حتی برای حکومت کارآمد می دانست؛ او به احتمال زیاد در اثر استماع سخنرانی یک درهمی پرودیکوس به این مطلب متفطن شده بود. پرودیکوس، اگرچه در ضمن تعالیم زبانشناختی خود به تمایزهای معنایی میان واژه های اخلاقی نیز می پرداخت، در این مورد زیاد پیش نرفت و در همین آستانه متوقف شد. او مانند سخنورانی بود که ۱ «وقتی مقدمات

۱. منابع دیگر برای این پاراگراف: افلاطون، پروتاگوراس ۳۲۱ و ۳۲۱، ۳۱۵ منون ده ۶۹ d از ۲۸۲ دیگر برای این پاراگراف: افلاطون، پروتاگوراس ۱۵۲ از ۲۸۲ دارد و ۱۵۳ میگریدس ۱۶۳ d میگویند «داستان» استادی پرودیکوس بر سقراط منشأ کلبی دارد؛ البته، نفی و اثبات این قول بستگی به نحوه ی تفسیر سخنان فراوانی دارد که افلاطون در ارتباط میان این دو گفته است، زیرا این محاورات نوشته ی افلاطون از می توان دارای چنین منشأی دانست. با این حال مومیلانو از آنچه من در این جا گفتم فراتر می رود و می گوید او به نتایج اخلاقی و

ضروری تفکر خطابی را یاد گرفتند گمان می کردند که به خود هنر پی برده اند و با تعلیم آن مقدمات به دیگران آنها را به طور کامل با هنر سخنوری آشنا می سازند» (فایدروس b-c ۲۶۹ b). آموزش کامل فن لوگوی [استعمال کلمات]، دست کم، کل فلسفه را شامل می شود.

از آنچه افلاطون گفته است چنین در نظر می آید که جوهر تعالیم پرودیکوس، زبانشناسی بوده است. «درستی نامها» مبنای سایر نظریات او بود (اتودموس ۲۷۷۰). اما سودا (دیلز ـ کرانتس، ۱ A) او را «فیلسوف طبیعی و سوفسطایی» می نامد و جالینوس (ر.ک. دیلز ـ کرانتس، ۲۴ A۲) از او در ضمن فهرست نسبتاً غیر دقیقی از «نویسندگان علوم طبیعی» اسم می برد، افراد دیگر عبارتند از ملیسوس، پارمنیدس، امپدوکلس، آلکمائون، گرگیاس «و غیره». در تأیید این نظرِ جالینوس می توان به آریستوفانس اشاره کرد که در ابرها (۳۶۰) پردویکوس را پرویکوس را پروی به آریستوفانس اساد کرد که در ابرها (۳۶۰) پردویکوس را ۴۲۱۶) می گوید او درباب افرینش ستاره شناسی، می نامد، او در پرندگان (۶۹۲) می گوید او درباب افرینش

معرفت شناختی تعالیم معنایی خویش آگاه بوده است؛ او بدین ترتیب پرودیکوس را خیلی به سقراط نزدیک تر می سازد. برای مطالعه ی بیشتر در این مورد ر. ک. صص ۱۱۷ و بعد کتاب حاضر.) به نظر من بهتر است بگوییم سقراط بود که در ادامه ی تعلیمات پرودیکوس، از شکاکیت و نسبی گرایی سوفسطاییان کناره گیری کرد و خود پرودیکوس چنین کاری انجام نداد. برای شرح جامع و مختصری از تصویر افلاطونی سقراطی پرودیکوس همچنین ر. ک. مایر، 22-18 . Prod. 18-22 به نظر او پروتاگوراس خالی از تحریف و تمسخر و طنز نیست؛ افلاطون در جاهای دیگر نیز ارزش علمی شیوه ی پرودیکوس را تأیید می کند.

نمی توان اطلاق این کلمه بر سقراط را دلیلی بر بی پایه بودن سخن آریستوفانس درباره ی پرودیکوس دانست، زیرا سقراط در دوران جوانی به اندازه ای به فلسفه ی طبیعی علاقمند بود که بیان این توصیف را در حق او موجه می ساخت. (ر. ک. ج ۱۲ ترجمه ی فارسی، دیدگاه های فلسفی سقراط، بند ۱) درباره ی سخن سیسرون که می گوید پرودیکوس نیز، مانند سوفسطاییان دیگر، سخن سیسرون که می گوید پرودیکوس نیز، مانند سوفسطاییان دیگر، و Gellius نوشته است، ر. ک. ج ۱۰ ترجمه ی فارسی ص ۹۱. از سوی دیگر گلیوس Gellius او را در برابر

عالم نظریهای عرضه کرده است. جالهنوس می گه ید او در کتابی به نام «درباره» طبیعت انسان ملاحظات زبانشناختی خود را در مورد مطالب فیزیولوژیکی مطرح ساخت و گفت phleum را باید برای مزاج گرم به کار برد زیرا با فعل «سوزاندن» ریشه ی واحدی است، و برای مزاج سرد هم واژه ی blenna را بر واژه ی رایج یعنی phlegm ترجیح داد. ۱

ما دست کم محتوای ـ اگر نگوییم عین کلماتِ ـ خطابهای epideixis را از پرودیکوس در دست داریم، که سیاق آن اصالتش را تضمین می کند، زیرا دقیقاً همان چیزی است که انتظار می رود یک سوفسطایی در برابر جمعی از شنوندگان عادی اظهار کند؛ این خطابه اصول اساسی اخلاق را، با استفاده از وسیلهی مؤثر ذکر سرگذشتِ آشناترین چهرهی اسطوره، بیان می کند. تأثیر آن خیلی زیاد بوده است. کسنوفون در وصف آن می گوید «خطابهای دربارهی هراکلس بود که او در برابر انبوهی از جمعیتها قرائت می کرد»، وی این خطابه را از زبان سقراط در مقابله با لذت گرایی و هواپرستی آریستیپوس گزارش می کند. سقراط در پایان این گزارش می گوید «من داستان پرودیکوس را دربارهی تربیت هراکلس به دست فضیلت بیان کردم، اگرچه او آن را با بیانی آراسته تر و شیوه ای زیباتر از آنچه در این جا آوردیم ایراد کرده است». این خطابه احتمالاً همان اثری است که افلاطون در مهمانی می گوید: «پرودیکوس خوب»، در ستایش هراکلس نوشته است (مهمانی ۱۷۷ b). امروزه ستایش هواخواهانهی گروته را،اگرچه دارای احساسات واقعی است، کمتر می توان مطابق با واقع دانست؛ سخن او این گونه شروع می شود:

آناکساگوراس قرار می دهد و می گوید او سخنور بوده است نه طبیعت شناس (۲۰،۱۵) دیلز ـ کرانتس ۸ A).

جالینوس، به ابتکارات زبانشناختی او به گونهای اشاره میکند که افلاطون توصیف کرده است.

چه کسی است که داستان مشهور «انتخاب هراکلس» را نخوانده باشد...؟ چه کسی نمی داند که هدف آشکار آن روشن ساختن اندیشه ی جوانان در مورد انتخاب زندگی سخت، ولی شرافتمندانه، و اجتناب از بطالت و یاوگی است؟ از اینکه بساطت و گیرایی این داستان حتی بر خواننده ی امروزی هم اثر می گذارد، می توان پی برد که بر روی شنوندگانی که به آن معتقد بودند، و از زبان شیوای خود مؤلف می شنیدند، چه تأثیری داشته است؟

به نظر گروته این داستان به خوبی از پرودیکوس حمایت می کند و به ما هشدار می دهد که بر سخنان طعنه آمیز افلاطون اعتماد نکنیم. ولی می توان گفت اگر تعالیم همهی سوفسطاییان از این دست باشد می توان آن را تأییدی بر این سخن افلاطون در جمهوری (۴۹۳ a) دانست که آنها آراه خاصی ندارند و فقط باورهای سنتی توده ی مردم را در قالبی تازه و آراسه عرضه می دارند. این داستان از شهرت بسیاری برخوردار است و نیازی برای ذکر جزییات آن وجود ندارد. وقتی هراکلس در اوایل جوانی در اندیشه ی انتخاب راه زندگی فرو رفت، با دو زن بلند بالا مواجه شد که نماد فضیلت و رذیلت بودند؛ آن دو بر سر منقاد ساختن وی با یکدیگر رقابت می کردند. هر دو زن در این داستان به نحو مناسب توصیف می شوند،

۱. گرونه، ۲۶ که نکات مهمی دربر دارد. نباید انکار کرد که شاید آن، شمان طور که اشمید می گوید، «یکی از مؤثرترین قطعههای ادبیات جهانی همان طور که اشمید می گوید، «یکی از مؤثرترین قطعههای ادبیات جهانی بوده باشد» (Gesch. 41)؛ دربارهی منابع مربوطه ر. ک. یادداشت ۹ او). برداشت اصلی آن دربارهی دو شیوهی زندگی، یعنی راه پر لذت و راه دشوار فضیلت، در هسیود (ادگا، ۲۸۷-۹۲) آمده است. مقالهی شولتس Herakles فضیلت، در هسیود (ادگا، ۲۸۷-۹۲) آمده است. مقالهی شولتس Philol. 1909 مخصوصاً رابطهی آن با نماد ۲ می پردازد که هم نشانهی دو راهی است و هم مخصوصاً رابطهی آن با نماد ۲ می پردازد که هم نشانهی دو راهی است و هم نماد درخت زندگی.

فضیلت زیبا و نجیب است جامهای نهگو بر تن دارد، و آثار شرم از چشمانش هویداست، سیمای کلی او خویشتن داری القا می کند؛ رذیلت فربه و جذاب است، خود را آراسته است، چشمانی شوخ دارد، لباس وی به جای اینکه حجاب باشد بر دلربایی او می افزاید. ابتدا او زبان به سخن می گشاید، و نوع لذت ها و خوشی هایی را که وعده می دهد می توان تصور کرد. فضیلت بر عکس او به زندگی توام با ریاضت و سخت کوشی و سادگی فرا می خواند؛ پاداش این زندگی، ستایش و دوستی واقعی دیگران است، و در صورت تمایل می تواند در ضمن این زندگی، با کد یمین و عرق جبین، به ثروت و قدرت نیز دست یابد. در حالی که تنبلی و لذت و رذیلت، جسم او را نحیف می سازند و جانش را نیز فاسد می کنند؛ و در اواخر عمر چیزی جز حسرت برای او به ارمغان نمی آورند. اما اگر از فضیلت پیروی کند می تواند در خاطرات زندگی پر شکوه گذشته فرو رود و از نیکبختی ای که نتیجه ی مساعی پیشین است لذت ببرد. ا

١. متن كامل اين داستان را كه در خاطرات كسنوفون، كتاب دوم، فصل اول هست، دیلز ـ کرانتس با عنوان پارهی ۲ پرودیکوس نقل کردهاند. داستان مذکور در کتابی به نام هورای Ilorai نیز دیده می شود؛ این نام معنای مشکوکی دارد که اگر متعلق به حود مؤلف باشد (لسكي HGL, 348) بي ترديد در برخي جاهای خود کتاب توضیح داده شده است. دربارهی این اثر به ویژه ر.ک. به نستله در Hermes, 1936 و اچ. گومپرتس، S. u. R. 97-101. يوئل نظر افراطی ای مطرح می کند که مورد قبول جمهور واقع نمی گردد ؛ او می گوید این داستان اصلاً از آن خود پرودیکوس نیست، بلکه آثری آنتیس تنسی است که نشان كلبى دارد. رر. ك. كتاب او Gesch. 686-9) بطلان سخن او را از اين جا می توان فهمید که در حاشیه ای بر اریستوفانس (پرودیکوس، پارهی ۱) به آن ارجاع شده است؛ در آنجا، برخلاف كسنوفون، اسم كتاب را آورده و به انتخاب نهایی هراکلس نیز تصریح کرده است. البته نمی توان گفت کسنوفون تا جه اندازهای اصالت سخن پرودیکوس را حفظ کرده است. آنچه من گفتم نظری بیش نتواند بود. گروته، گرانت و اونترشتاینر (Sophs. 207) نیز اعتبار بنیادین آن را قبول دارند؛ به نظر برخی دیگر (وکلاین، بلاس، شاخت و مایر در .Prod. 8 f. کسنوفون تغییر زیادی در داستان به وجود آورده است. در این

پرودیکوس، همچون دیگر سوفسطاییان ، نگرشی انسانگرایانه داشت، و تفسیری کاملاً طبیعی از دین عرضه می داشت (صص ۱۵۱ و بعد همین کتاب). به نظر او انسان اولیه، که جنبه های زیادی از طبیعت بایستی به نظر وی نامساعد می آمد، چنان تحت تأثیر مواهب حیا تبخش و لذت آفرین آن ـ از قبیل خورشید، زمین، آب و هوا، آتش، مواد غذایی و نوشیدنی ها ـ قرار گرفت که آنها را یا اختراع و احسان خاص موجودات الهی و یا تجسم خود الوهیت دانست. این تئوری نه تنها به دلیل عقلانی بودن آن حائز اهمیت بود، بلکه این برجستگی را نیز داشت که بین دین و کشاورزی رابطهی نزدیکی برقرار می ساخت. این نظریه بر پایهی حقایق مشهود استوار بود، زیرا آیین های باروری که، در مرحلهی آغازین تمدن، در همه جا شایع بود، در یونان از رواج خاصی برخوردار بود، مطابق سنت آن جا هر یک از مواهب زندگی متمدن ناشی از ابتکاری است که در کشاورزی صورت گرفته است.

از پرودیکوس فقط نام دو اثر گزارش شده است، یکی درباره ی طبعت، درباره ی طبعت، درباره ی طبعت انسان، و دیگر هورای الازم است در این مورد آنچه را که پیش از این (ص ۱۹۱) درباره ی مشکوک بودن اعتبار این گونه عنوان ها به طور کلی گفتم به خاطر داشته باشیم. به عقیده ی برخی ها هورای اثر جامعی بوده

مورد به استعمال کلماتی توجه کردهاند که رابطه ی معنایی نزدیکی با هم دارند، برخی ها این استعمال را با «علم مترادفات» پرودیکوس مرتبط دانسته اند ولی عده ای دیگر سبک تنوع در بیان گرگیاس را در آن دیده اند، که پرودیکوس آن را رد می کرد و می گفت هیچ دو کلمه ای را نباید به صورت مترادف کامل به کار برد. ر. ک. به اشپنگل در . 101, n. کامل به کار برد. ر. ک. به اشپنگل در . 101, n. ایون استدلال ها هرگز ما را به یقین نمی رساند، درباره ی اشپنگل و گومپرتس مطالب زیادی می توان گفت. اولین در از می انها نقل می کنند (کمرونس مطالب زیادی می توان گفت. اولین در می در انها نقل می کنند (کمرونس مطالب زیادی می توان گفت. اولین گونه مجموعه ای که آنها نقل می کنند (کمرونس معنی واحدی به کار رفته اند و نه این گونه به نظر می رسند، بلکه ظاهراً به جهت ارتباطی که با یکدیگر دارند به طور دقیق برگزیده شده اند.

است که او در بخشهای متعدد آن دیدگاههای خود را در مطالب گوناگون مطرح ساخته است؛ از جمله درباره ی طبیعت و انسان و نظایر اینها ، درباره ی منشأ دین ، در ستایش کشاورزی و احد نتایج اخلاقی از آن و بیان تربیتهای لازم برای رسیدن به آن ، و حتی اموزه ی مربوط به مترادفات. ا

در پایان اشارهای هم به مطالبی داشته باشیم که در دو محاوره ی مجعول افلاطونی درباره ی پرودیکوس آمده است. تاریخ نگارش آنها مشخص نیست، و سخنانی را که درباره ی پرودیکوس در آن دو آمده است نمی توان دارای اعتبار قطعی دانست. در اروکسیاس (۳۹۷ و بعد) از زبان وی نقل می کند که ثروت، مثل هر چیز دیگر، اگر در دست کسی باشد که استفاده ی درست آن را می داند، مایه ی برکت است، اما برای افراد بد و نادان، جز بدبختی به ارمغان نمی آورد. اگر این سخن از پرودیکوس باشد، هماهنگی زیادی بین او و سقراط می توان یافت، زیرا سقراط در منون (ع ۸۷ و بعد) بر این مطلب استدلال می کند، اگرچه مؤلف اروکسیاس او را مخالف برودیکوس نشان می دهد و از زبان وی می گوید هیچ کس این ادعای پرودیکوس را معقول نشمرد. اما احتمالاً این نظریه در آن زمان شایع بوده برودیکوس را معقول نشمرد. اما احتمالاً این نظریه در آن زمان شایع بوده است، و چیزی شبیه آن را در «نویسنده ی ناشناخته ی کتاب یامبلیخوس» مشاهده می کنیم (دبلز – کرانتس، ۲، ۴۰۱، ۱۹–۱۶). «سقراط» در آکسیوخوس ( ۳۶۶ و بعد)، پس از انتقاد تند و خشن از ولع پرودیکوس

۱. ر. ک. اونترشتاینر، 207 . Sophs. 207 (و در مورد نظر نستله به) ۲۵. در آن به نظر اونترشتاینر هورای «بزرگترین اثر پرودیکوس» بوده است «که در آن به چرخمی اشیا و قانون حاکم بر همه، از دیدگاه واحدی نگریسته است.» اثبات این نظر آسان نیست. تأکید او بر استعمال درست واژه ها بر کل کتاب او تأثیر داشت، اما از افلاطون می آموزیم که بحث مفصل در این مورد در سخنرانی یا سخنرانی های دوره ای علیحده ای انجام یافته است. لازمه ی شمول داستان هراکلس، چنانکه گومپرتس بجا می گوید (۴. اس آن، به منزله ی یک حکایت، است که بسیاری از توصیفات کسنوفون درباره ی آن، به منزله ی یک حکایت، دروغی بیش نیست.

برای اخذ پول می گوید، او در خطابه ای که در خانه ی کالیکلس ایراد کرد، چنان توصیف بدبینانه ای درباره ی بی ارزش بودن زندگی عرضه داشت که خود وی [سقراط] نیز پس از آن اشتیاق شدیدی برای مرگ احساس می کند. ذکر خطابه حائز اهمیت است، و تشبیه پرودیکوس به تانتالوس در پروتاگوراس، و اینکه در رختخواب قرار گرفته بود (تا اینکه دیگران او را بیرون کشیدند) همگی تمایل او به دیدگاه بدبینانه را نشان می دهند. او بالاخره آنچه از تعالیم او بیش از همه اهمیت فلسفی دارد تأکید او بر استعمال دقیق کلمات، و نظریه ی او درباره ی منشأ دین است.

۱. اچ. گومپرتس دربارهی هر دوی این فقرهها بحث مفصلی در .R. به ارجاعات 102-10 انجام داده است. در مورد فقرهی اول همچنین ر.ک. به ارجاعات اونترشتاینر Sophs. 226, n. 82.

#### ۴.هیپیاس

هیپیاس پسر دیوپیتس Diopeithes از سوفسطاییان نسل جوان تر بود و بیش تر با سقراط همدوره بود تا با پروتاگوراس و گرگیاس. دختر بیوه ی او در سن پیری ایسوکراتس با وی ازدواج کرد. ایگانه مرجع ما در تاریخ زندگی وی افلاطون است، که فقط می گوید هیپیاس خیلی جوان تر از پروتاگوراس بود، آو زنده بودن وی در سال ۳۹۹ نیز از بیانات او استنباط می شود.

درباره ی صحت این قول ر. ک. دیلز ـ کرانتس A و ۴.

۲. پروناگوراس ۳۱۷ میپیاس بزد گ-۲۸۲ d-e اونترشتاینر می گوید او تا ۴۴۳ متولد نشده بود؛ دلیل او این است که هیپیاس مقدمهای برای شخصیتهای تئوفراستوس نوشته است. (ر.ک. م. 272 and 274, п. کرد کرد او همان نویسنده ناشناخته ی اونترشتاینر همچنین می گوید او همان نویسنده ی ناشناخته ی بامبلیخوس است و توسیدید ۳، ۴ (درباره ی حوادث کورکورا Corcyra) را او نوشته است. استدلال او این است که (Sof, III, 76) که مطابق پائوسانیاس او نوشته است. استدلال او این است که (Sof, III, 76) که مطابق پائوسانیاس قربانیان مسنه درست کرده بود، و این کتیبه متأخر از خود تندیسها بود، (ب) کتیبه ی که در اصل متعلق به تندیس دیگری از کالن بود (که در حفاری پیدا کتیبه ی هیپیاس نیز شده است)، تاریخ ۴۲۰-۴۲ را نشان می دهد، بنابراین کتیبه ی هیپیاس نیز باید در همان دهه نوشته شده باشد؛ من با این استدلال موافق نیستم. او به فریزر این نیست.

هیپیاس چون اهل الیس بود، همان طور که نستله گفته است (،360)، برعکس اکثر سوفسطاییان، یک دور پسی Dorian محسوب می شد، و به همین سبب بیشتر در شهرها مسافرت می کرد تا در آتن؛ و بیش از همه به اسپارت می رفت (افلاطون، هیپیاس بزرگ، ۲۸۱ b) ولی به سیسیل نیز می رفت (همان، ۲۸۲ e). هیپیاس (در محاورات افلاطون) با حالت مباهات می گوید مردم الیس همیشه او را انسان کامل می شمارند و از وی می خواهند که وضع شهرهای بیگانه را بر آنها توصیف کند و اینکه او در ضمن این دیدارها، به علت ابراز لیاقت بالا در سوفسطایی بودن، درآمد کلانی داشته است؛ وی در آتن و المپ و جاهای دیگر نیز به ایراد سخنرانی پرداخته است. او در المپیا «در جشن کل مردم هلاس»، هم سخنرانی های آماده شدهای را می خواند و هم به سوآلاتی که شنوندگان می پرسیدند به صورت ارتجالی می خواند و هم به سوآلاتی که شنوندگان می پرسیدند به صورت ارتجالی باسخ می گفت (هیپیاس کوچک ۲۶۳ c-d).

مهم ترین منبع اطلاعات ما درباره ی هیپیاس، افلاطون است، که در دو محاوره، فقط او را مخاطب سقراط قرار می دهد و در پروتاگوراس نیز پای او را در میان می کشد. بنابراین کسانی که می گویند افلاطون به دلیل کینه ای که از سوفسطاییان داشت نتوانست شخصیت واقعی آنها را باز شناسد ممکن است این محاورات را نادیده بگیرند و بگویند ما درباره ی هیپیاس اطلاعات اندکی داریم یا هیچ نمی دانیم. از سوی دیگر در برخورد افلاطون با آحاد سوفسطاییان اختلاف فاحشی وجود دارد. وقتی احترام او نسبت به

۱. نمیخواهم در اینجا وارد مسئله ی اصالت دو محاوره ی هیپیاس شوم. درباره ی منابع مخالف و موافق جدید ر. ک. Friedländer, Plato, II, 101 و برباره منابع مخالف و موافق جدید ر. ک. Wit 316 n. 1, 146 with 326 n. 6 فیرایش د. کا تارانت تا نامی در گابه ویرایش د. تارانت xvii تا نامی دران افلاطون نوشته است) و به xvii و به Bild, 24, n. به گاردان افلاطون نوشته است) و به ۱۰۲۵ a 6 محاوره ی کوچک مطلب نقل می کند ولی به مؤلف آن اشاره نمی کند.

پروتاگوراس و برخورد مؤدبانه ی او با گرگیاس را به خاطر آوریم انتقاد واقعی از چیزی را که به نظر افلاطون آثار مخربی داشت، باید برای کسانی از سوفسطاییان نگاه داریم که همدلی کمتری با وی دارند؛ او حتی با فضل فروشی تمایزهای معناشناختی پرودیکوس نیز با آهنگ ملایم تری برخورد می کند؛ با توجه به همه ی این موارد و با ملاحظه ی سازگاری درونی ریشخندهای وسیع افلاطون از هیپیاس، این احتمال جدی موجه می گردد که او واقعاً تا اندازه ای مغرور و تند و بی احساس بوده است. افلاطون برخی اظهارات پر نخوت از وی نقل می کند، از قبیل «هرگز کسی را ندیده ام که در چیزی بر من تفوق یابد»؛ و خشن ترین ریشخندها را از زبان سقراط بر او وارد می سازد که تحمل او در این مورد جالب توجه است. هیپیاس یقیناً ودجوش نبوده است. هیپیاس یقیناً

تردیدی وجود ندارد که هیپیاس چیزهایی داشته است که به آن ببالد. افلاطون می گوید او حافظه ی خارق العاده ای داشت، و پنجاه نام را با یک بار شنیدن می توانست به خاطر سپارد و برشمارد، سلاست وی نیز شگفت انگیز بود.

بجا بود که کسنوفون او را علامه بنامید. او بی تردید از کسانی بود که چیزهای مشکل را به آسانی و با سرعت می آموخت. موضوعاتی که تعلیم می داد عبارت بودند از ستاره شناسی، هندسه، حساب، دستور زبان، عروض، قافیه، موسیقی، علم رجال، اسطوره شناسی و تاریخ که شامل تاریخ

۱. نستله از گوناگونی برخورد افلاطون نتیجه ی دیگری می گیرد (۸۳ کا ۱۵۵): از آنجا که افلاطون پروتاگوراس را دوست داشت ولی اختلاف سلیقه ی عمیقی با هیپیاس داشت، تصویر او در دو محاوره ی هیپیاس درست مانند کاریکاتور است، اگرچه (نستله می پذیرد که) برخورد افلاطون با وی، در پروتاگوراس، جدی است. به عقیده ی وی این کار سبب می شود که در شناخت بروتاگوراس با جدی ترین مشکلات مواجه گردیم؛ ولی این مشکلی است که خود نستله می آفریند.

فلسفه و تاریخ ریاضیات می شد. ا مطالبی را نیز دربارهی شعرا نوشته است که بیشتر به مطالب اخلاقی می تواند مربوط باشد تا به نقد ادبی. در پروتاگوراس (۳۴۷ a) می گوید لو گوسی دربارهی سیمونیدس دارد (که اگر حاضران مایل بودند در جمع آنها بیان می کرد)، و در آغاز هیپیاس کوچک، تازه از ایراد خطابهای دربارهی هومر فارغ گشته است.افلاطون اکثر آثار او را بدون اینکه توضیحی بدهد برشمرده است، برخی از آنها را نویسندگان بعدی نیز آوردهاند. می گوید تالس از مشاهدهی عمل کهربا و آهنربا به این نتیجه رسید که اشیاء بی جان نیز روح دارند، ۲ و مامرکوس Mamercus، برادر سیمونیدس شاعر، را در هندسه جانشین تالس می داند. هیپیاس، به عنوان یک مورخ، توجه کرد که کلمهی تورانوس [= جبار] قبل از آرخیلوخوس به کار نرفته است، از استعداد نظامی لوکورگوس سخن گفت، و فهرستی از قهرمانان المپی را تهیه کرد، همان کاری که ارسطو در مورد قهرمانان پوتیایی انجام داد. (البته المپ در سرزمین خود وی قرار داشت.) در کتابی به نام نامگذاری قبایل Nomenclature of Tribes، مطالب مردم شناختی را مطرح ساخته است. در اسطورهشناسی با پیندار دربارهی نام نامادری فریخوس Phrixus مخالفت نمود و گفت قارههای آسیا و اروپا پس از حوریان دریایی Oceanids به این نام نامیده شدند. یگانه مطلب ستاره شناختی که از وی نقل شده است این است که او عدد ستارگان گروه

۱. کسنوفون، مهمانی ، ۴، ۶۴؛ افلاطون، پروتاگوراس ۳۱۵ c ۳۱۸؛ هیپیاس بزرگ ۲۸۵ c-e.

ارسطو این مطلب را با احتیاط در کتاب درباره ی نفس ۱۹ ه ۴۰۵ می کند:
 از آنچه که درباره ی وی نقل شده است، ظاهراً او نیز ...»، و دیوگنس لاثر تیوس (۲۰ ۲۲) به هر دوی ارسطو و هیپیاس ارجاع می دهد. اسنل Snell، و به تبع او کلاسن، گفته اند: ارسطو در این مورد و در سایر ارجاعات خود به تالس، از کتاب هیپیاس که کلمنت در پاره ی ۶ اسم می برد، سود جسته است؛ آن دو، در محاورات افلاطون، کراتولوس ۴۰۲ و مهمانی ه ۱۷۸۸، نیز نشانه های زیادی را از آن کتاب یافته اند. ر. ک. به کلاسن در Philol. 1965.

هیادس Hyades را هفت تا دانست. هیپیاس علاوه بر اینکه حافظهی حیرتآوری داشت در فن تقویت حافظه نیز استاد بود و آن را به دیگران می آموخت. آ او به این همه قانع نشد و به نوشتن تراژدی و اشعار شورانگیز نیز پرداخت؛ در کارهای عملی نیز به اندازه ی کارهای فکری مهارت داشت؛ براساس داستانی که افلاطون نقل می کند یک بار در المپ با پوششی حاضر شد که همه چیز آن را خودش بافته بود و حتی انگشتر و ظرف روغن و بُرسِ وی نیز ساخته ی دست خودش بود (هیپیاس کوچک b-d ۴۶۸). هیپیاس، براساس سودا (دیلز ـ کرانتس ۱۸)، خودبسندگی را هدف زندگی می دانست، اگر درواقع سنت آن زمان همین نبوده باشد، از حکایت مذکور نیز می توان به درستی گفته ی سودا یقین حاصل کرد.

هیپیاس هرگونه کتابی را میخواند، و چکیده ی مطالعات خود را در کتابی به نام خوناگو گه یعنی مجموعه یا کشکول می نوشت. آتنائوس از این کتاب اسم برده است؛ و نقل قول جالبِ کلمنتِ اسکندرانی را یفیناً باید توصیفِ خود وی درباره ی این کتاب بدانیم (این تنها فقرهای است که همه

اً. مامرکوس، هیپیاس، پارهی ۱۲ (پروکلوس)؛ تورانوس، پارهی ۹ (حاشیهی سوفوکلس)؛ لوکورگوس، پارهی ۱۱ (پلوتارک)؛ قهرمانان المپی، پارهی ۳ (Εθνῶν پیندار)؛ فریکسیوس، پارهی ۱۴ (حاشیهی پیندار)؛ ὀνομασίαι (Schol. Apoll. Rhod.)؛ هیادس، پارهی ۳۲ (Schol. Arat.)

۲. افلاطون در هیپیاس کوچک ۳۶۸ d با عنوان μηημονικον τέχνημα تقویت حافظه] به وی اشاره می کند، به علاوه ر. ک. کسنوفون، مهمانی، ۶۲،۲۶ تقویت حافظه] را از هیپیاس آموخت). (کالیکلس ۷۱ بستدلالهای مضاعف ۹ (دیلز ـ کرانتس، ۱۱، ۴۱۶) را می توان انعکاسی از استدلالهای مضاعف ۹ (دیلز ـ کرانتس، ۲۱، ۴۱۶) را می توان انعکاسی از هیپیاس دانست. (به گفته ی سیسرو، درباره ی محنود، ۲، ۸۶، ۲۵۱-۳۵۱ اولین کسی که به فن تقویت حافظه پرداخت سیمونیدس بود. Aelian, Hist. کسی که به فن تقویت حافظه پرداخت سیمونیدس از او و سیمونیدس نام می برند که تارانت هر دو را در ویرایش هیپیاس بزرگ xxvñ کردهاست.

## چیز را از زبان خود هیپیاس نقل می کند): ۱

ممکن است برخی از مطالب آن را اورفئوس گفته باشد، برخی دیگر از آن موسائیوس Musacus است، پارهای دیگر را هسیود و هومر گفته اند، و مقداری را نیز شاعران و نثرنویسان یونانی و غیر یونانی بیان کرده اند. من فقط مهم ترین مطالب این بزرگان را برگرفته ام و از مجموع آنها این کتاب تازه و جامع را به حاصل آورده ام.

تنها تکهای که از آن به دست ما رسیده است مربوط به تارگلیا اهل ملطیه Thargelia of Miletus است، «زن خردمند و زیبایی» که چهارده شوهر داشت.

کشف ریاضیای را نیز به هیپیاس نسبت می دهند که اگر صحیح باشد، همان طور که کی. فریمن K. Freeman می گوید (Companion, باشد، همان طور که کی. فریمن ممتاز می کند و در ردیف مکتشفان علمی قرار می دهد.»

این کشف معادلهای بود که درجه دوم quadratirix این کشف معادلهای بود که درجه دوم πετραγωνίσουσα) نامیده می شود، و همان طور که از اسم آن پیداست در تقسیم زاویه به سه قسمت مساوی یا به هر نسبت خاصی

۱. پاره ی ۶ از کلمنت، کشکول، ۱۶،۶ (۱۱, ۴۳٤ St.) کلمنت نقش خودش را نادیده می گیرد و آن را به صورت نقل قول مستقیم بیان می کند. (منظور او این نادیده می گیرد و آن را به صورت نقل قول مستقیم بیان می کند. (منظور او این است که یونانیان دزدهای ادبی اصلاح ناپذیری هستند.) عبارت که یونانیان دزدهای ادبی اصلاح تاپذیری هستند.) عبارت کان یونانی و غیر یونانی ا جالب است. همان طور که نستله می گوید (۱۹۵۰) محتی اگر هیپیاس آثار غیر یونانی را به صورت دست دوم، شاید از طریق هکاتایوس، هم برگرفته باشد، باز هم با این ادعای تکراری ولی غیر محتمل ناسازگار خواهد بود که یونانیان جز به زبان خود آشنایی نداشتند. در مورد اسناد آن ر. ک. باره ی ۴ (آتنایوس ۶۰۸ و بعد).

به کار می رود. پروکلوس وقتی آن را به هیپیاس نسبت می دهد، مضاف الیه هالیسی و را نمی آورد، و چون افراد زیادی به این نام وجود دارند (در - Real هالیسی را نمی آورد، و چون افراد زیادی به این نام وجود دارند (در - Encyclopädie نام هیجده تن آمده است)، برخی ها در این نسبت تردید کرده اند؛ به نظر آنها باور کردنی نیست که کسی که در هر شاخه ای از علوم نظری و عملی کار کرده است بتواند چنین اثر اصیلی را در یک زمینه به وجود آورد. استدلال دیگران این است که پرودیکوس قبلاً در همین کتاب قضیه ی مامرکوس را به هیپیاس الیسی نسبت داده است، و اگر در این جا فرد دیگری را در نظر داشت باید به آن تصریح می کرد. این سخن زیاد قانع کننده نیست (مخصوصاً اینکه وی عبارت مربوط به مامرکوس را تقریباً ۲۰۰ نیست (مخصوصاً اینکه وی عبارت مربوط به مامرکوس را تقریباً ۲۰۰ صفحه ی Teubner قبل از اولین موردی آورده است که به معادلا اشاره می کند)، اما جدید ترین دیدگاه ها مؤید این نسبت هستند. آ

یگانه منبع ما، پروکلوس، اقلیدس، صص ۲۷۲ (= هیپیاس، پارهی ۲۱) و ۳۵۶ فریدلندر Friedländer است که به او دموس ارجاع می دهد.

۲. از جمله ی مخالفان، ویلاموویتس (Platon, 1, 133, n. 3) و اشمید (Gesch. 54 f.) هستند. بیورنبو Björnbu در ای Gesch. 54 f.) هستند. بیورنبو انتساب آن بر هیپیاس ذکر می کند و هیچ یک از آنها را قانع کننده نمی داند؛ ولی به این مطلب اشاره نمی کند که سیمپلیکیوس در تفسیر بر طبیعیات ارسطو، ۵۴ و بعد؛ که مفصل ترین گزارش را در کوشش های انجام یافته برای تربیع دایره عرضه کرده است، هیچ اشارهای به هیپیاس نکرده است. این مسئله حایز اهمیت است. هیث (List. Gr. Math. I, 23, این مسئله حایز اهمیت است. هیث بول دارد. درباره ی جزییات معادله ی درجه دوم ر. ک. Freeman, Comp. 386-8، یا .Björnbo, loc. cit.

آتن نیز تکرار کند. موضوع ان گفت و گوی میان نستور Nestor و نئوپتولموس Ncoptolemos است که (همانطور که گروته می گوید) از وی می پرسد دجوانان باید چه طرحی در زندگی داشته باشند تا به آرزوهای نيكوي خويش برسنده؛ و به نظر گروته اهداف عالى اخلاقي آن احتمالاً هم سطح با خطابهی انتخاب هراکلس پرودیکوس است. شاید اینطور باشد شاید هم نباشد (ما از محتوای آن هیچ اطلاعی نداریم)، ولی در هر حال مطالب زیادی از هیپیاس نقل شده است که براساس آنها می توان او را متفکر اخلاقی واقعیای دانست. او از کسانی بود که قانون و طبیعت را ضد هم می دانستند و در زمینه های اخلاقی و انسانی، و نه خودخواهی و جاهطلبی، جانب طبیعت را می گرفتند. هیپیاس به نوعی نظریهی قرارداد اجتماعی درباب قانون معتقد بود: قانون مدوّن، چون نتیجهی توافق انسان هاست و همیشه تغییر می پذیرد، نمی تواند معیارهای رفتاری کلی و ثابتی را فراهم کند. چنین قانونی ممکن است به صورت «جباری درآید که خود را بر طبیعت تحمیل می کند». همچنین او معتقد بود قوانین نانوشتهای وجود دارد، كه منشأ الهي و اطلاق كلي دارند؛ پرستش خدايان و احترام به والدين نمونه هایی از این قوانین هستند. لازمهی اعتقاد به قوانین کلی و طبیعی (به نظر هیپیاس، قوانین طبیعی و الهی در اصل یک چیز هستند)، قبول وحدت بنیادی نسل بشر است؛ ذسته بندی های آنها فقط از نوموس نشأت می گیرد، یعنی از قانون مدون و از عادت ها و قراردادهای جا افتاده، ولی نادرست (ج ۱۰ ترجمهی فارس*ی ص* ۲۹۴ و بعد).

سخن آخر اینکه در مورد دیدگاههای اخلاقی او ملاحظاتی دربارهی حسادت و سعایت در دست است که پلوتارک نقل کرده است. ا

۱. پاره های ۱۶ و ۱۷. درواقع منبع ما در این مورد استوبائیوس است؛ او این مطالب را در کتابی از پلوتارک، درماره ی سعایت، دیده است که اکنون در دست نیست.

هیپیاس، دو گونه حسادت وجود دارد، که یکی صحیح است و دیگری غلط.
حسادت بر ستایش انسان بد درست است، ولی در مورد انسانهای خوب
جایز نیست. به علاوه افراد حسود از دو جهت رنج می برند: نه تنها مانند
همه ی انسانهای دیگر از مشکلات و ناکامی های خود در زحمت اند، بلکه
توفیقات دیگران نیز برای آنها مایه ی عذاب است. هیپیاس سعایت را یک
وبال می داند زیرا قانون هیچ کیفری برای آن، مثلاً از نوع کیفر دزدی، وضع
نکرده است، اگرچه آن در واقع دزدی بهترین شیء زندگی، یعنی دوستی و
نیکخواهی (فیلیا)، است. طبیعتِ مخفیانه ی سعایت، آن را به صورتی بدتر
از غارت آشکار درمی آورد. آنچه نمونه ای انضمامی از انتقادهای او از
فوموس است، و او، دست کم از این حیث، باید قوانین امروز را پیشرفته تر از
قوانین آن زمان بداند.

#### ٥. آنتيفون

نام آنتیفون به ویژه در آتیکا، بسیار رایج بوده است، و تشخیص هویت آنتیفون سوفسطایی که دیدگاههای او را در بخشهای پیشین این کتاب بررسی کردیم، موضوع مباحث تحقیقی بیپایانی بوده است. سوآل اصلی این است که آیا او همان آنتیفونِ خطیبِ راموس Rhamus است که توسیدید از زمره ی چهارصد تن می داند و مجموعهای از تمرین های سخنوری به نام تر الاگوی و سه سخنرانی جدلی نیز از وی باقی مانده است. ابهام مسئله هنگامی بیشتر می شود که از آنتیفون به عنوان شاعری تراژدی پرداز، و مؤلف کتابی درباره ی رؤیاها، و نیز با وصف فالگیر سخن به میان می آید. از این رو هاینیمن می گوید (۱۹۸ می ۱۹۸ سی از ۱۹۸ سی تردید باید آنتیفون سوفسطایی، هاینیمن می گوید (۱۹۸ سی ۱۹۸ سی راژدی سرا را سه شخص متفاوت بدانیم.»

۱. فی المثل افلاطون برادری ناتنی به نام آنتیفون داشته است که محاوره ی پارمنیدس را از زبان وی نقل می کند. بلاس (Att. Bereds. 2 I, 93 ff.) شش نفر را، غیر از آنتیفون سخنور، به این نام باز می شناسد (خلاصه ی آن در Loeb Plut. vol. x, 346 note d

است. ادر هر حال باید یک مطلب را همهشه در ذهن داشته باشیم: آنچه در منابع، با وصف «آنتیفون سوفسطایی » آمده است برای تشخیص سوفسطایی از سخنور کافی نیست، زیرا در آن زمان کلمه سوفیستس به طور مساوی به هر دو [ی سوفیست و سخنور] اطلاق می شد. اُریگن Origen می گوید آنتیفونی که کتاب دربارهی حقیقت را نوشت به سخنوری اشتهار داشته است (آنتیفون، پارهی ۱۲). این مسئله، از نظر تاریخ فلسفه، اهمیت زیادی ندارد، و بررسی آن به یک یادداشت (صص ۵-۲۴۱ کتاب حاضر) موکول شده است.

در این جا با آثار خطابی، نویسنده ی آنها هر کسی باشد، کاری نداریم. درباره ی وضع زندگی آنتیفونِ سوفسطایی (اگر غیر از آنتیفونِ سخنور بوده باشد) چیزی نمی توان گفت، و از تاریخ زندگی وی نیز اطلاع دقیقی نداریم، اگرچه او یقیناً معاصر سقراط بوده است. می گویند (پلوتارک مجعول، زندگی سخنوران، ۸۳۲ و بعد) آنتیفون سخنور در هنگام جنگهای ایران متولد شده است و اندکی جوان تر از گرگیاس بوده است؛ این سخن با یکی بودن آن دو منافات ندارد. در محاورات افلاطون ذکری از آنتیفون به میان

۱. اشمید می گوید: ۱ حتمال قوی آن است Gesch. 100) «spricht dafür سوفسطایی نوشته است. (Gesch. 100) «spricht dafür نستله (Fricht dafür) هر دو را آنتیفون سوفسطایی نوشته است. نستله (V Mzul, 1942, 387 f.) بدون اشاره به اشمید، با تکیه بر عبارت بر گزیدهای می گوید: ۱ احتمال قوی آن است es spricht daher die بر گزیدهای می گوید: ۱ احتمال قوی آن است و grösste wahrscheinlichkeit dafür سوفسطایی، یعنی مؤلف حقیقت، ننوشته است بلکه آنتیفون سخنور مؤلف آن

درباره ی تعیین تاریخ تألیف آثار آنتیفون سوفسطایی کوششهای زیادی صورت گرفته است. تاریخ .Π. ὁμ. و Π. ὁμ. و بایه ی دلیل نسبتاً ضعیف «انعکاس» آن در اوریپید (Altwegg and J. H. Finley)، دانسته اند؛ و .Π. ἀλ. و استا الله ۱۳۰۰ دانسته اند؛ و .Π. ἀλ. و درباره ی حقیقت حدود ده سال پس از آن، باز هم به دلیل باز تابهای نظریات اخلاقی او در نمایشنامه ها، به علاوه ی تحلیل آلی Aly از رابطه ی اثر ریاضی او و معاصرینش. د. ک. Greene, Moira,

نیامده است؛ زیرا افلاطون، همان طور که اشمید (Gesch. 159) گفته است، احتمالاً آنتیفون را شخصیتی درجه دوم می دانست.

مسئلهی دیگری که باید در اینجا مطرح کنیم این است که دیلز ـ کرانتس بیست و نه پاره را تحت عنوان دربارهی هماهنگی دسته بندی کرده اند، که بی تردید معدودی از آنها به این اثر تعلق داشته است، و هیچ یک از آنها به موضوع همآهنگی مربوط نیست. صحت انتساب آنها را می توان از سخنان اشمید (Gesch. 163, n. 1) فهمید، که می گوید چون برخی از آنها (که در استوبائیوس آمده اند) در قالب حکمت و مثل هستند، و یامبلیخوس در زندگینامهی آنتیفون (راهنوسی) می گوید اثر او دربارهی هماهنگی شامل مجموعه ای از امثال (گنومولو گویای) بود، می توان این پاره ها را با اطمینان به همان کتاب آنتیفون نسبتی را به ابر بم،

بر استدلالهای قبلی، به سبک نگارش پارههای پاپیروس استناد می جوید و بر استدلالهای قبلی، به سبک نگارش پارههای پاپیروس استناد می جوید و حدود ۴۲۰ را برای .π. ۵λ تعیین می کند. او قبول ندارد که این اثر در ابرها در ۴۲۰ مورد ریشخند قرار گرفته باشد. آنتیفون البته «سوفیستی نبود که آریستوفانس به طور خاص او را مد نظر داشته باشد»، اما او همچون پروتاگوراس (و شاید دیگران) در اخلاق سوفیستی ای سهیم بود که می توانست هدف حمله ی آریستوفانس واقع شود. اشمید (Gesch. 159) می گوید: تاریخ نگارش گفت و گوی سقراط با آنتیفون به وسیله ی کسنوفون را باید دهه ی آخر آن قرن دانست (یعنی پس از مرگ سخنور) و زمان نگارش آثار خود او را هم از دهه ی سیم مه بعد قرار داد.

۱. بعضی ها گمان کرده اند آنتیفون از این کلمه (که در هیچ یک از پاره ها نیامده است) هماهنگی درونی را قصد کرده است (یعنی چیزی که پس از وی افلاطون، و قرن ها بعد یامبلیخوس πρὸκέαυτὸν به نقل استوبائیوس، ۲، ۳۳، ۱۵)، و این مفهوم را با تأکید وی بر  $\sigma$  φροσύνη و تسلط بر نفس مطابق دانسته اند. ر. ک. به اشتنسل در RE, suppl. IV, 40 f. نستله این برداشت را قبول ندارد اشتنسل در VM ولی پراشتر (Ueberweg-P. 129) هر دو شیوه را می پذیرد.

کلمه ی گنومولو گیا کمک زیادی بر ما ممی گند تا آنها نشان تفکر اصیل خود وی بدانیم، اما عملاً در اصالت این مثل های گلچین ادبی جان استوبی Of Stobi وی بدانیم، اما عملاً در این کتاب دوازده مورد از آن مثل هاست که قبل از هر یک از آنها ترکیب «از آنتیفون» آمده است) تشکیک کرده اند. به عقیده ی هولاک (419 مقایسه ی آنها با پارههای پاپیروس بطلان همه را روشن می سازد، پاره ی ۴۹ را می توان از این حکم مستثنی کرد. از سوی دیگر دبلیو. سی. گرین (439 Moria, 239) می گوید هیچ گونه سازگاری واقعی میان آموزه های اخلاقی پارههای همآهنگی و پارههای حقیقت که در پاپیروس ها هستند وجود ندارد. آبی تردید اکثر «پارههای منسوب به همآهنگی از فرهنگ وجود ندارد. آبی تردید اکثر «پارههای منسوب به همآهنگی از فرهنگ وجود ندارد. آبی تردید اکثر «پارههای منسوب به همآهنگی از فرهنگ وجود ندارد. آبی تردید اکثر «پارههای هستند. سه مورد از آنها (پاره ۵-۲۵) مربوط به قبایل افسانه ی هستند، یعنی به اسکیاپودها (پاره ۴۵-۷) مربوط به قبایل افسانه ی هستند، یعنی به اسکیاپودها (پاره ۵-۲۵) مربوط به قبایل افسانه ی هستند، یعنی به اسکیاپودها (پاره ۵-۲۵) مربوط به قبایل افسانه ی هستند، یعنی به اسکیاپودها کودنه شده الها ایک هستند، یعنی به اسکیاپودها که که در پاپیروسفالها ایک هستند، یعنی به اسکیان زیر زمین که که در پاپیروسفالها ایک هستند، به میکنان زیر زمین که که در پاپیروسفالها ایک هما که که در پاپیروسفاله ایک به که در پاپیروسفاله ایک و که که در پاپیروسفاله ایک به که در پاپیروسفاله ایک به که در پاپیروسفاله ایک به که که در پاپیروسفاله ایک به که در پاپیروسفاله ایک به که در پاپیروسفاله ایک به که در پاپیروسفاله ایک به در پاپیروسفاله ایک به که در پاپیروسفاله ایک به در پاپیروسفاله ایک به در پاپیروسفاله ایک به که در پاپیروسفاله ایک به در پاپیروسفاله که در پاپیروسفاله ایک به در پاپیروسفاله ایک به در پاپیروسفاله به در پاپیروسفاله که در پاپیروسفاله که در پاپیروسفاله به در پاپیروسفاله که در پاپیروسفاله به در پاپیروسفاله که در پاپیروسفاله به در پاپیروسفاله که در پاپیروسفاله

۱. این پاره به مسئله ی ازدواج مربوط است، و به نظر هولاک با نگرش آنتیفون هماهنگی دارد، به شرط آنکه فرض کنیم نویسنده ی متأخری نوشته ی او را با «تأملات اخلاقی برگرفته از مدنا و فایدون» درهم آمیخته است. عبارتهایی در آن هست که هر دو اثر را به خاطر می آورد (به نظر برخی ها، اوریپید تحت تأثیر آنتیفون بوده است)؛ و (همان طور که هولاک نیز می گوید) سازگاری زیادی میان آن و پاره های ۷-۲۷۵ دمو کریتوس دیده می شود، ولی این نظر مانع از آن نشده است که او عبارت را مورد تدقق قرار دهد و با اطمینان به اینکه ما اندیشه ی آنتیفون را می دانیم به تشخیص صحیح از سقیم بپردازد.

۲. تردیدی نیست که این دو اثر یکی نبوده آند، ولی، همان طور که هولاک (همان، الله می گوید، باید تا حدودی به خاطر داشته باشیم که عناوین آثار ماقبل افلاطونی از مؤلف آنها نیست بلکه پژوهشگران اسکندرانی، با در نظر گرفتن آکادمی و لوکیوم و دیگر مدارس، این نام را برگزیده اند.

۳. مقدار حیرتانگیزی از این پاره ها مبتنی بر فقرات Harpocration هستند، مخصوصاً پاره های ۴-۸، که هیچ توجیهی برای اعتقاد آنتیفون به این نظریهی الیایی فراهم نمی سازند که همه اشیا، و تجربه های حسی (دیدن و شنیدن و غیره) توهمی بیش نیستند؛ کاری که فریمن درصدد انجام آن است (Comp.).
395 مقایسه کنید 395 (Untersteiner, Soph. 258, n. 5).

یا تروگلودوتها Troglodytes، و پاره که ۱ («انسان خود را بیش از سایر حیوانات خداگونه می نامد») به مطالب مردم شناختی مربوط است. ا پاره ی ۵۲ ملاحظه ی «فلسفی» این نکته است که شما نمی توانید زندگی را مانند حرکت مهره بازی به عقب برگردانید، ۲ بقیه ی پاره ها به شیوهای معمولی به توضیح تأمل نابجا (۵۵) و به معاشرت با افراد چاپلوس به جای برگزیدن دوستان واقعی می پردازد (۶۵). پاره ی ۶۳ می گوید «هرگاه آنها دیاتسیس (انتظام یا ترتیب) را بفهمند گوش می دهند»، و مومیگلیانو ذر مقاله اش در (1930). (Riv. di filol. (1930) براساس این پاره، و پاره هایی چند از حقیقت، بازسازی جالب و بسیار محتملی از آموزه ی بنیادی ای به دست می دهد که زیربنا و توحید بخش فلسفه ی آنتیفون درباره ی جهان و انسان است. در پاره ی ۴۲ می خوانیم: «آنتیفون واژه ی دیاتسیس را برای ذهن می دار بی کار می برد ... او در کتاب دوم درباره ی حقیقت آن را به معنای منظم ساختن جهان (διακόσμησιs) درنظر می گیرد؛ و در پاره ی ۲

۱. با توجه به بحث فوتیوس Photius باید (Nestle V M zu L, 382). به نظر (شخدا ترس») (εαιδέστατον) («خدا ترس») (εαιδέστατον) ودر امثال می آورد که زندگیشان مومیگلیانو، آنتیفون در پارههای ۴۵-۷ کسانی را مثال می آورد که زندگیشان بیش از همه به حالت طبیعی نزدیک بوده است یعنی همان چیزی که آرمان اوست (Riv. di filol. 1930, 129)؛ ولی آلتوک Altwegg می گوید (ر. ک. اوست (GreeneMoira, 233, n. 78) آنها «نمونه هایی از شرارت انسان» هستند. (قبلاً به هر دو نظر اشاره کردهاند، 382, n. 50. م. آبها را با این سخن آنتیفون در 1364, 86) بیگنون (در 1364, 86) بین یونانیان و بیگانه ها هیچ تفاوتی وجود ندارد: به نظر او، شاید منظور آنتیفون نشان دادن این نکته بوده است که حتی در میان غیر متمدن ترین مردم بیگانه نیز آثاری از انسانیت و زندگی اجتماعی به چشم می خورد. از اسامی موجود در Harpocration نمی توان به سود هیچ یک از این حدس ها استفاده کود.

۲. از Harpocration. استوبائیوس که گلچین کننده ی زبردستی است روایت مفصل تری از این مطلب را از زبان سقراط نقل می کند! ر.ک. Sof. IV, 131

«کار عقل (γνώμη) در همه اسانها گنترل جسم از حیث سلامت و بیماری و موارد دیگر است.» پاره ۱۷ نیز در همین راستاست: «اگر از مواد لازم بی بهره باشد، خیلی جیزهای خوب را به طرز بدی تنظیم می کند (διαθεῖτο)». (فاعل جمله را عموماً طبیعت می دانند، اما با این توضیح می توان آن را عقل یا γνώμη دانست.) استنباط مومیگلیانو این است که آتیفون در هر دوی طبیعت و انسان یک اصل فعال عقلانی را در کار می دانست، و برداشت او را بی تردید می توان متأثر از نوس آناکساگوراس دانست. به نظر من تلفیق میان این است، ولی نمی توان امیدوار بود که با او نسبت می دهند با مشکلاتی مواجه است، ولی نمی توان امیدوار بود که با نظر خود مومیگلیانو این اصل فعال، که در صورت فقدان آن کاملاً مستقل نظر خود مومیگلیانو این اصل فعال، که در صورت فقدان آن کاملاً مستقل متعالیای باشد که در پاره ی ۱۰ مذکور است، و اینک می توان دریافت که راه متعالیای باشد که در باره ی ۱۰ مذکور است، و اینک می توان دریافت که راه حل مورد نظر در این امکان نهفته است (زیرا نمی توان گفت آشکارا در آن هست).

سه مورد از پارههای برگزیده ی استوبائیوس، دارای نشان فلسفه ی بدبینی عمیقی هستند. پاره ی ۴۹ به از دواج مربوط است (ر.ک. ص ۲۳۲، یا دداشت ۱ کتاب حاضر). اگر زنی ناشایست از آب درآید جدایی از وی طاقت فرساست و موجب دشمنی دوستان می شود، ولی نگه داشتن او نیز دردناک است. زنِ خوب مایه ی دلخوشی و آسایش است، اما درد و رنج نیز در گوشه و کنار کمین کرده است. تأمین سلامت و نیازمندی های روزمره و آبروی خود فرد، بسی مایه ی دردسر است، و وقتی که مورد دو تا شد تکلیف نیز مضاعف می گردد. فقط نگرانی بچه ها برای والدین باقی می ماند؛ آنها به نیز مضاعف می گردد. فقط نگرانی بچه ها برای والدین باقی می ماند؛ آنها به

۱. پیش از این به دلبستگی آنتیفون به کیهانشناسی و فلسفه ی طبیعت اشاره کردهایم (ص. ۸۱ و بعد کتاب حاضر).

زودی بال و یر می گیرند و از پیرامون شما متفرق می شوند. پارهی ۵۱ می گوید زندگی مانند یک روزه نگهبانی است که در پایان روز نوبت جانشینان ما میرسد و ما مرخص می شویم؛ و پارهی ۵۳ کاملاً به تقبیح آن می پردازد: زندگی، هیچ عظمت و شرافتی ندارد عمری است کوتاه، ضعیف، مختصر و پیچیده به آلام دردناک. پارههای ۵۳ و ۵۳ به انتقاد از طمعکاران و کسانی میپردازد که طوری زندگی میکنند که گویی مقدمهای برای زندگی دیگر فراهم میسازند، و بدین ترتیب فرصت را از دست می دهند (در پارهی ۷۷ هزمان را ارزشمندترین چیزی، میداند که «انسان هزینه می کند»)، و پاره ۵۴ فقط داستان ازوب Aesop را در این مورد بازگو می کند و این نتیجه را می گیرد که اگر خداوند به انسان ثروت دهد، ولی عقل ندهد، درواقع او را از هر دو محروم ساخته است. پارههای ۶۲ و ۶۴ مطالب پیش پا افتادهای هستند (اولی می گوید دوستان در ساختن شخصیت پایدار انسان مؤثرند و براساس دومی دوستان قدیم لازم تر از دوستان نوپا هستند). پارهی ۵۸، که قبلاً (ص ۱۸۱) مورد اشاره قرار گرفت، اهمیّت بیشتری دارد؛ این یاره هشدار می دهد که که بی بند و باری در برابر هوسهای آنی ممکن است بیش از خویشتن داری موجب زحمت شود. (اشتیاق یک جوان به از دواج، و در مقابل آن، تعدی وی به ناموس یک همسایه را می توان به عنوان مثال ذکر کرد.) پارهی ۵۹ نیز در این راستا قرار دارد که براساس آن نمی توان کسی را که هیچ وقت وسوسه نمی شود خویشتن دار نامید. پارهی ۶۱ قوی ترین حربه در دست کسانی است که می گویند تعالیم دربارهی همآهنگی (که برخلاف استوبائیوس، این پارهها را از آن اثر میدانند) با تعالیم حقیقت ناسازگار هستند، ولی مدلول آن زیاد بی پایه نیست. با تفسیر یک بیت از سو**فوکلس** 

۱ آنتیگونه، ۶۷۲. به نظر بیگنون (Studi, 140)، سوفوکلس از آنتیفون مائر بوده است. ما هیچ اطلاعی نداریم.

شروع می شود که می گوید هیچ شری بزدگ تر از هرج و مرج نیست، اما سپس آن را فقط در مورد پرورش کودگان توضیح می دهد: به این دلیل است که «مردان سالمند» بچه ها را از اول عادت می دهند تا تحت فرمان باشند و کاری کنند که از آنها خواسته می شود، تا بدین طریق نگذارند، وقتی آنها بزرگ شدند و واقعیات را به گونهای دیگر یافتند، زیاد متحیر نگردند. اهمیت آموزش و پرورش خوب از این جا معلوم می شود (پاره ی ۶۰)، زیرا پایان خوب همیشه به دنبال آغاز خوب می آید.

اگر ما این پارهها، یا لااقل برخی از آنها، را که نشان خاصی دارند، اصیل بدانیم، بی تردید باید بپذیریم که آنتیفون، نسبت به آن زمان، روانشناس بزرگی بوده است. او یقیناً جلوتر از این نظریهی تربیتی بود که می گفت: «آنگونه که دوست داری عمل کن»، نظریهای که ورد زبان روشنفکران دههی ۱۹۳۰ بود؛ و میدانست که این نظریه هیچگونه آمادگیای برای زندگی دوران بزرگی و مسئولیت به وجود نمی آورد، و اگر انسانها از نظم حاکم بر جامعه پیروی نکنند با تجربههای تلخی روبهرو خواهند شد. فلسفه ی زندگی او، لذت گرایی ای اصلاح شده و عقلانی بود. هر كس بايد سعى كند از اين هستى ناقص و مختصر، حداكثر لذت را ببرد و تا حد امکان از آلام آن برکنار باشد، و در جامعهای که انتظام ندارد، و هر کسی می تواند مطابق هوسهای آنی خود عمل کند، و در هر فرصتی بر اطرافیان خود بتازد، نمی توان به این هدف دست یافت. چنین رفتاری به دنبال خود كينه و انتقام را خواهد آورد. قبول اين مطلب (همان طور كه او در پارهی ۴۴ a می گوید) به معنی انکار تصنعی و بد بودن قانون نیست، و با این نکته نیز منافات ندارد که کسی در این چارچوب قانونی زندگی کند ولی برای نیل به اهداف خود، هر کجا که احتمال مجازات و بدنامی در میان نباشد، به زیر یا نهادن قانون بیر دازد.

«هنر زندگی بی دردِ» (τέχνη ἀλυπίας) او را بایستی در راستای

همین بیان روانشناختی ملاحظه کنیم، که در همین ارتباط باید این فرض را نیز اضافه کنم (اگرچه شاید مطلبی تفننی بوده و با شاخصهای دقیق نقادی تحقیقی سازگار نباشد) که داستانی که در زندگی سخنوران (پلوتارک مجعول، ۸۳۳ c دیلز ـ کرانتس ۴ A) هست بر پایه ی این حقیقت استوار است که همان آنتیفون، درباره ی حقیقت را نوشته است. گار چندین نفر به نام آنتیفون داشته باشیم، یحتمل نویسنده آنها را از هم تشخیص نداده است. سخن او در مورد آنتیفون رامنوسی است؛ وی پس از بیان اینکه شصت خطابه به او نسبت داده اند می گوید او همچنین تراژدی هایی پرداخته است و خطابه به او نسبت داده اند می گوید او همچنین تراژدی هایی پرداخته است و

۱. یکی از منتقدان ادبی، جلد ۱ کتاب مرا، به علت نقل بدون توضیح گزارش سیسرون مبنی بر اینکه آناکساگوراس وقوع زمین لرزهای را برای مردم اسهارت پیش بینی کرد، به شدت مورد انتقاد قرار داد؛ به گفته ی او شاید آناکساگوراس این کار را به شیوهای انجام داده است که (به نقل The Times) امروزه نیز در یونان مرسوم است. من اعتراف می کنم که تصور کردم در این موضوع نسبتاً کم اهمیت، خوانندگان، بیشتر مایلند اطلاعی درباره ی شایعات مربوط به لکلکها داشته باشند بدون آنکه به ارزیابی (امروزه غیرممکن) سخن سیسرون علاقه ی زیادی نشان دهند.

۲. اچ. ان. فولر Leob Plut, X, 347 n.) H. N. Fowler و بسیاری دیگر معتقدند که منظور همان آنتیفون سوفسطایی بوده است. منبع دیگری دراختیار نداریم جز اینکه فیلوستراتوس ، باز هم در شرح زندگی آنتیفون رامنوسی، نداریم جز اینکه فیلوستراتوس ، باز هم در شرح زندگی آنتیفون رامنوسی، می گوید او «یک دوره سخنرانی غمزدا (۷ηπενθεῖς) ایراد کرد، و مدعی شد که هیچ کس نمی تواند مصیبت دردناکی برای او ذکر کند که او نتواند از ذهنش بیرون کند. ۱۹ «ادبیات تسکینی» بعدها شاخه ی مستقلی گردید (مقایسه کنید و آخره است که کلمه ی کنید و آخره است که کلمه کنید ۱۳ شرون کند. ۱۳ به معنی اثر مکتوبی بوده است، که آلتوگ حتی آن را با haltos با Advoicx در اشتنسل «۱۳۱۹ تغیر واقعی»، دیلز ـ کرانتس «اسازد» با کسی می گیرد، اما مفاد آن، احتمال مذکور را خیلی ضعیف می سازد، و در افلاطون (مهمانی ۱۸۶۹) را بنیان نهاده می گیرد». (مقایسه کنید و در افلاطون (مهمانی ۱۸۶۹) را بنیان نهاده می گیرد». (مقایسه کنید ۲۰۰۷ را بنیان نهاده می گیرد». (مقایسه کنید ۲۰۰۷ را معنی «هنر ما (پزشکان) را بنیان نهاده می گیرد». (مقایسه کنید ۲۰۰۷ را حتمال می دهد که «کلینیک» در اصل یک ابتکار طنزآلود محجون (Soc. 1961, 57) احتمال می دهد که «کلینیک» در اصل یک ابتکار طنزآلود محجون phrontisterion در برها بوده است.

«فن بی دردی را به وجود آورده است که می توان آن را با فن مداوای طبی بیماران مقایسه کرد. آنتیفون در کورنیت اتائی در نزدیکی میدان شهر آماده ساخت و اعلام کرد که می تواند. بیماران را به وسیلهی سخن درمان کند. او پرسشهایی از بیماران در مورد علل ناراحتی شان به عمل می آورد و موجب آرامش آنها می گردید. اینکه آنتیفون اولین کلینیک روان درمانی را افتتاح کرد با برخی بیانات مربوط به او سازگار است، از جمله این سخن که تخندی او اثر مکتوبی بوده است. در هر حال به نظر آنتیفون ریشههای بیماری های جسمانی را باید در روح جست و جو کرد (پارهی ۲)؛ او گاهی این بیماری ها را راه گریزی از زندگی فعال می دانست (پر کسیس، پارهی ۵۷). سفارش آنتیفون به خویشتن داری و پرهیز از ارضای امیال و هوسهای آنی، با فلسفهی لذت گرایی حسابگرانهی او همسو است و آرمان آن، امری منفی است، یعنی رهایی از درد و رنج. بیگنون (Studi, 83) این حالت آرامش خواهی (آلوپیا) را به حق با ایوتومیای دموکریتوس و آتاراکسیای اپیکوروس مقایسه می کند، و می گویذ لذت گرایی سودانگارانه، بی تردید مبنای اخلاق آنتیفون بود، اما این دو فیلسوف نیز به شکل معتدل تری بر همان اصل معتقد بودند.

درباره ی آموزه های اخلاقی کتاب حقیقت، که در فصل های پیشین توضیح دادیم و در این بخش نیز اشاراتی به آن داشتیم، باید به خاطر داشته باشیم که مبنای آن، تمایز صریح میان فوسیس و نوموس و جانبداری از فوسیس است. طبیعت ما را وا می دارد که از درد بپرهیزیم و در پی بیشترین لذت باشیم، زیرا درد زیانبار است و لذت سودمند. بنابراین انسان باید تا آنجا از قراردادها و قوانین پیروی کنیم که زیر پا نهادن آنها، برای نیل به لذت فوری، موجب رنج بیشتر در قالب عقاب یا عتاب خواهد شد. (هیچ توصیه ای برای از بین بردن قوانین و سنتها از طریق شورش علنی وجود ندارد.) مطلب دیگر اینکه از نظر طبیعی هیچ تمایزی میان طبقات و نژادها

وجود ندارد. ممکن است آنچه ما از کتاب همآهنگی میدانیم نشان تأکید دیگری دانسته شود، اگرچه مطلبی متضاد با محتوای حقیقت ندارد، ولی هیچ چیز مانع از این فرض نیست که هر دو کتاب را یک فرد در دورههای متفاوتی از زندگی خویش نوشته باشد. درواقع، با وجود کوششهای فراوانی که صورت گرفته است، پارههای مقبول این اثر، یا گواهیهای مقبول درباره ی محتویات آن، برای فراهم ساختن مبنای هیچ استدلال استواری کافی نیست.

لازم نیست دیدگاه های زبانشناختی او را تکرار کنیم؛ این دیدگاه ها نیز مانند اخلاق او، و همگام با آن، مبتنی بر تضاد نوموس ـ فوسیس است (ص ۸۴ و بعد) و با هستی شناسی ای مرتبط است که در آن، واقعیت و نمودارها ـ هر دو ـ مقبول هستند (صص ۸۰ و بعد). تاکنون فقط به برداشت جالب وی از زمان اشاره نکرده ایم (پاره ی ۹)؛ به نظر او زمان وجود جوهری ندارد، بلکه برداشتی ذهنی یا وسیله ای برای اندازه گیری است. اسعی او برای تربیع دایره به روش تخلیه exhaustion نیز شایان ذکر است. ارسطو از این روش به علت مبتنی نبودن بر اصول هندسی انتقاد می کرد. آ

۱. این اولین تعریف یونانیان از زمان است که باقی مانده است، زیرا آنچه به آرخوتاس Archutas نسبت می دهند (یامبلیخوس، به نقل سیمپلیکیوس، تفسیر طبیعیات، ۹۸۶، ۱۱)،اگر هم اصیل باشد،اندکی سپس تر است.ارسطو (طبیعیات ، ۲۲ ه ۲۲۳) نیز تردید دارد که زمان بتواند در صورت فقدان موجودات عاقل وجود داشته باشد، زیرا، به گفتهی وی، زمان فقط توالی است، ولی «توالی در آنجاست که شمارشی در کار باشد» (همان ۲۱۹ b ۲۱)، و اگر شمارندهای نباشد هیچ چیزی نمی تواند شمرده شود. او همگام با آنتیفون می گوید: زمان یک اندازه است («اندازه» حرکت یا سکون»، همان ۲۲۰ b ۲۲، می گرید: رمان اندازه می گیریم بلکه زمان را نیز با حرکت می سنجیم، زیرا حرکت را با زمان اندازه می گیریم بلکه زمان را نیز با حرکت می سنجیم، زیرا آن دو به وسیلهی یکدیگر تعریف می شوند» (همان ۲۲ b ۲۲).

۲. طبیعیات، ۱۴ ۱۸۵ مطلب را سیمپلیکیوس (تفسیر طبیعیات، ۱۵۴ر. ک. آنتیفون، پارهی ۱۳ دیلز ـ کرانتس) به تفصیل توضیح داده است، و خلاصهای

# یادداشت تکمیلی: هویت آنتیفون

هرموگنس (قرن ۴ میلادی، دیلز ـ کرانتس ۱۲) اولین نویسنده ای است که می گوید (دو نفر به نام آنتیفون وجود داشته اند، اگرچه به گفته ی وی دیدوموس Didymus حدود ۲۰۰ سال پیش از وی چنین عقیده ای داشته است. افراد زیادی به این نام بوده اند، ولی «دو تن از آنها به کار آسوفسطایی گری اشتغال داشته اند به (الف) آنتیفون سخنور، که خطابه هایی در زمینه ی قتل و کشف جرایم، در زمینه ی سیاست، و زمینه هایی از این قبیل تصنیف کرد، (ب) کسی که، در ضمن پیشگو و خواب گزار بودن، مؤلف کتاب های درباره ی حقیقت، درباره ی همآهنگی، و سیاست نیز بوده است. خود هرموگنس، بر پایه ی اختلاف سبک این دو، می گوید آنها یک تن نیستند، ولی وقتی سخنان افلاطون و دیگران را می خواند (افلاطون، منکسنوس، ۲۳۶ می گوید: آنتیفون رامنوسی آموزگار فن سخنوری بوده است)، دوباره به تردید می افتد. خیلی ها توسیدید را شاگرد آنتیفون رامنوسی دانسته اند که به نظر وی مؤلف خطابه های قضایی است، ولی به نظر

هرموگنس سبک نگارش توسیدید بیشتر به سبک کتاب حقیقت شباهت دارد. در هر حال، به نظر او باید به وجود دو آنتیفون معتقد باشیم، زیرا تفاوت میان دو دسته از آثار منتسب به این نام، فوق العاده زیاد است.

از میان مباحث جدید، خلاصه ای از بحث بیگنون را عرضه می کنم، که کامل تر و منصفانه تر از همه است. او، پس از ذکر سخنان هرموگنس، می گوید عجیب است که دو فرد بسیار مشهور به این نام در آتن وجود داشته باشد و در آثار آن زمان میان این دو فرق نگذاشته باشند. به علاوه، زادگاه و نام پدر آنتیفون سخنور را گفته اند، ولی درباره ی آنتیفون سوفسطایی چیزی نگفته اند (گومپرتس، 88. R. S)، و پلوتارک مجعول، درباره ی سخنور رامنوسی، می گوید او با سقراط گفت و شنودهایی داشته است که کسنوفون گزارش می کند. این که کسنوفون او را «آنتیفون سوفسطایی» می نامد با وحدت آن دو منافات ندارد، و به نظر کرویست، او با این لقب، آنتیفون سوفسطایی و سخنور را از دیگران، از جمله آنتیفون تراژدی پرداز، تمیز می دهد. ۲ ارسطو همیشه با نام «آنتیفون» از او یاد می کند و نیازی برای افزودن وصف دیگری نمی بیند. گاهشماری این دو مثل هم است. آنتیفون سخنور در سال ۴۱۱ مُرد (توسیدید، ۸، ۶۸)، و بحث با سقراط که سخنور در سال ۴۱۱ مُرد (توسیدید، ۸، ۶۸)، و بحث با سقراط که

۱. در ۲4-161, Studi, 161 «آنتيفون سخنور و آنتيفون سوفسطايي.»

۲. به هیچ وجه غیرممکن نیست که تراژدی ها را نیز یک سوفسطایی نوشته باشد، و جالب است که در یک مورد به تضاد میان نوموس و فوسیس اشاره می شود، که آنتیفون سوفسطایی کاملاً طرفدار آن است (پارهی ۴ ناوک πέχηη). از سوی دیگر معمولاً آنتیفون تراژدی پرداز را (که عنوان رامنوسی دارد) با دیونوسیوس اول حاکم سیراکوز، معاصر می دانند، که در آن صورت باید اندکی متأخرتر از آنتیفون سوفسطایی بوده باشد (. Gnomol. Vindod و زندگی سخنودان، ۹۶ و پارهی و دیلز کرانتس)، اگرچه ویلاموویتس بین این دو منافاتی نمی بیند و دیلز کرانتس)، اگرچه ویلاموویتس بین این دو منافاتی نمی بیند آنتیفون سوفسطایی شخص دیگری بوده باشد هیچ اطلاعی از مدت زندگانی و آنریخ و فات او نداریم.

كسنوفون نقل كرده است، احتمالاً قبل از اين تاريخ صورت گرفته است، زيرا افلاطون که پس از این تاریخ پیرو سقراط گردید، سخنی در این مورد نمی گوید. [نباید به این استدلال وقع بیشتری بنهیم.] آنتیفون سخنور در حدود ۴۸۰ متولد شد (Blass, Att. Bereds. 12, 94 ff.) و احتمالاً خطابه هایی را که هم اکنون باقی است در اواخر عمر، یعنی پس از ۴۲۷، نوشت؛ زیرا تأثیر گرگیاس در آنها دیده می شود. آیا می توان گفت که او ابتدا سوفسطایی و فیلسوف بود و سپس به سخنوری پرداخت؟ (به نظر کرویست ممكن است چنين باشد.) نشانه هاى سفسطه در آنتيفون سخنور نيز به چشم می خورد، و هر دوی آنها کلاس تشکیل می دادند و به تعلیم جوانان می پرداختند و از آنها پول می گرفتند (در مورد سخنور رامنوسی ر. ک. افلاطون، منکسنوس، a ۲۳۶، و در مورد سوفسطایی به کسنوفون، خاطرات، كتاب اول، فصل ششم). (مآخذ بيگنون عبارتند از كسنوفون، همان و یلوتارک مجعوّل، ۸۳۳ [مشکوک؟] و دیودوروس، به نقل کلمنت اسکندرانی، ۱، ۳۹۵ و ۲، D. ۴۶ D. و ۸mm. Marc. 30. 4 و پاپیروس دفاعیدی آنتیفون که به وسیله ی نیکل، Nicole, REG, 1909, 55، جاپ شده المِت.) آنتیفون سخنور زندگی سیاسی فعالی داشت، و آنتیفون سوفسطایی از سفراط به علت کناره گیری از سیاست انتقاد می کرد (کسنوفون، همان).

بیگنون درباره ی استدلال سبک شناختی، که قبلاً از هرموگنس نقل شد، می گوید اکثر مطالبی که از آنتیفون سوفسطایی در دست داریم درواقع گویای سبک متفاوتی نسبت به آنتیفون سخنور است، ولی این معیار تا حدودی ذهنی است و یک فرد ممکن است سبک نگارش خود را در طول حیات خویش تغییر داده باشد. با این حال، استدلال تاریخی محکمی نیز وجود دارد: آنتیفون سخنور اشرافی و الیگارش کاملی بود (توسیدید، کتاب ۴۴ b می پاره کا ۴۴ b

سوفسطایی احساسات دمو کرائه که تندی نشان می دهد. همچنین سخنور طرفدار جدی قوانین است، و فقرات زیادی در خطابه ها بر این مضمون دلالت دارند، ولی سوفسطایی شدیدا مخالف آنهاست. نتیجه گیری نهایی بیگنون این است که سوفسطایی و سخنور افراد متفاوتی هستند (اگرچه به نظر او کاملاً ممکن است آنتیفون سوفسطایی، پیشگو و نویسندهی تعبیر خواب نیز بوده باشد).

این نتیجه گیری چنان قبول عام یافته است که اشتنتسل مقالهی خود را در (suppl. IV. 33) بدين ترتيب آغاز مي كند: «امروزه همه قبول دارند که آنتیفون آتنی سوفسطایی است و با سخنور رامنوسی فرق دارد»، و اونترشتاینر (.) Sophs. 228 f.) فقط به بیگنون ارجاع می دهد و می گوید «به نظر من بي مورد است كه اين مسئله را دوباره مطرح سازيم». اما جي. اس. موریسون در ۱۹۶۱ دوباره به این مسئله پرداخت و گفت: سخنوری که خطابه های موجود را نوشته است همان سوفسطایی ای است که نویسندهی دربارهی حقیقت، و همآهنگی است، و در خاطرات کسنوفون با سقراط به گفت و شنید پرداخته است. این سخن موجب واکنش تندی از سوی اس. لوریا گردید؛ او قسمتهایی از خطابهها را جمع کرد تا نشان دهد که سخنوری که توسیدید (کتاب ۸، ۹۰،۱) الیگارش افراطی می نامد و عضو برجستهای از گروه چهار صد نفری می داند که شدیداً مخالف دموکراسی بود، به هیچ وجه نمی تواند دارای دیدگاه های دمو کراتیک بنیادی ای باشد که در پارههای پاپیروسی حقیقت به چشم میخورد. این سخنان را کسی می تواند بگوید که قوانین را نفی کند و جانب «طبیعت» را بگیرد و طرفدار جدی تساوی نسل بشر باشد. خطابه ها را فرد بسیار محافظه کاری ایراد کرده است که طرفدار حالت سنتی تقدس قانون هاست و بهتر می داند که قرن ها تغییری در آن به وجود نیاید (خطابههای ۵، ۱۴ و ۶، ۲). لوریا در ادامه می گوید: «نمی توان مبنا را سخنان مدعی قرار داد و در صحت و سقم قانون

تشکیک کرد؛ ما باید سخنان مدعی را با قانونها بسنجیم و ببینیم آیای ادعای او درست و قانونی است یا نه.» به علاوه نویسنده ی سخنرانی به طور جدی از دین سنتی حمایت می کند، خدایان را می ستاید و با الفاظی به پرستش و تقدیم قربانی دعوت می کند که (به گفته ی لوریا) محال است کسی که در کتاب حقیقت (پاره ی ۱۲) مشیت الهی را انکار می کند چنین سخنانی بر زبان آورد. ۱

۱. موریسون در PCPS, 1961، البته اگر نظر کرفرد صحیح باشد که دیدگاه های عرضه شده در پاره های پاپیروس اصلاً از آن خود آنتیفون نیست (ج ۱۰ ترجمه ی فارسی ص ۱۹۵)، استدلال لوریا استحکام خود را از دست می دهد؛ ولی هیچ مدر کی وجود ندارد که بگوییم آنتیفون فقط دیدگاه های دیگران را جهت بررسی مطرح کرده است، و به نظر می رسد کرفرد برخی مشکلات خیالی برای خود به وجود می آورد که برای رهایی از آنها چنین فرضیه ای را ارائه می کند (به ویژه در صفحه ی ۲۸). نستله (۲۸ سوفسی از تفسیم غیر معمول پیروی می کند؛ وی حقیقت و تراژدی ها را از سوفسطایی می داند و همآهنگی را به آنتیفون رامنوسی نسبت می دهد. برای سوفسطایی می داند و همآهنگی را به آنتیفون رامنوسی نسبت می دهد. برای ارجاعات بیشتر ر. ک. موریسون، همان، ۵۰، یا دداشت ۱ و برای مروری اجمالی ر. ک. که در سوفسالی به طرزی بی بدیل تنظیم شده است.

### ۶. تراسوماخوس

تراسوماخوس اهل خالکدون Chalcedon در بوسپوروس Bosporus بود؛ این شهر، مستعمره ی مگارا بود. شواهد یقینی که از روی آن بتوان تاریخ زندگی وی را تعیین گرد فقط عبارتند از (۱) میگساران المیستوفانس، که در ۴۲۷ به نمایش درآمد، و او را در آن نمایشنامه، مورد تمسخر قرار دادند (دیلز ـ کرانتس ۸۴)؛ (۲) جملهای از یکی از سخنان او (پاره ی ۲) که نشان می دهد در زمان حکومت آرخلائوس مقدونی Archelaus of Macedon بر تسالی (۴۱۳ تا ۴۹۹) نوشته شده است. اشارهای مبهمی در دست است که بر خودکشی احتمالی او دلالت می کند. ا تراسوماخوس قبل از هر چیز به عنوان آموزگار خطابه معروف بود، و در این کار نوآوری هایی داشت، و اکثر اشارات باقی مانده، ناظر به سبک او هستند. در نوشتن کتاب راهنماها و نمونههای سخنرانی، به

۱. نستله (۷ MzuL, 348) این امر را واقعی تلقی میکند، اما مأخذ آن خطِ افتادهای در (۷ Juvenal (7. 204) است، که برخی از ویراستاران ترجیح می دهند آن را «لوسیماخی» بخوانند، با توضیح مفسر که:

rhetoris apud Athenas qui suspendio periit

<sup>(</sup>دیلز ـ کرانتس، ۷ ۸۵۸).

جزیبات فئی این هنر توجه می کرد، و نثر خود را به صورت موزون به کار می برد، و البته در تحریک احساسات شنونده نیز نهایت سعی خود را به کار می بست (افلاطون، فایدروس ، ۲۶۷۷). ارسطو (مغالطات سوفیستی، ۱۸۲۵۲۱) او را خَلَفِ تیسیاس خواند، و تئوفراستوس او را مُبدع «سبک میانه» نامید (پارهی ۱). یگانه پارهی قابل ملاحظهای را که از وی باقی مانده است، دیونوسیوس اهل هالیکارناسوس فقط برای این منظور نقل کرده است که نمونه ای از سبک او را به دست دهد.

او به تمام معنی سوفسطایی بود؛ در قبال تدریس، پول می گرفت (جمهوری ۳۳۷۹)، در شهرهای بیگانه مسافرت می کرد، هر چند در سخنوری متخصص بود، به سوآلات اخلاقی نیز پاسخ می داد. تعلیمات او در باب عدالت، ظاهراً معروف بوده است. در جمهوری (همانجا) برای تعلیم آن، پول درخواست می کند، و کلیتوفون، در رسالهی منسوبی بدین نام، تهدید می کند که سقراط را رها ساخته، به سوی تراسوماخوس - که به نظر او در این مورد عالم تر از سقراط است ـ خواهد رفت. فقرهی باقی مانده از آثار در این مورد عالم تر از سقراط است ـ خواهد رفت. فقرهی باقی مانده از آثار نبود خودش نمی توانست آن را ایراد کند، ولی طوری تنظیم شده است که گویی واقعاً در مراحل بعدی جنگ پلوپونزی در خود مجلس ایراد شده است و نه اینکه برای صِرف تعلیم نگارش یافته است. گوینده لازم می داند که از بابت صِغَرِ سن خویش عذرخواهی کند. این قاعده که جوانان باید سکوت اختیار کنند، تا آن جا خوب است که نسل مسن تر کارها را به خوبی اداره کنند، ولی کسانی که پیشرفت شهر را شایعه ای بیش نمی بینند و دادره کنند، ولی کسانی که پیشرفت شهر را شایعه ای بیش نمی بینند و دادره کنند، ولی کسانی که پیشرفت شهر را شایعه ای بیش نمی بینند و دادره کنند، ولی کسانی که پیشرفت شهر را شایعه ای بیش نمی بینند و دادره کنند، ولی کسانی که پیشرفت شهر را شایعه ای بیش نمی بینند و دادره کنند، ولی کسانی که پیشرفت شهر را شایعه ای بیش نمی بینند و دادره کنند، ولی کسانی که پیشرفت شهر را شایعه ای بیش نمی بینند و

۱. قاعده ی کلی متون معتبر این بود که مقدمه باید توجه و همدلی شنونده را Rose, Arist. frr., Berlin ed. vol. V, جلب کند. ر. ک. توسیدید در ۱۴ مطابع، کتاب سوم، فصل ۱۴.

بدبختی و فلاکت آن را به تجربه می یابند ' ـ بدبختی هایی که از آسمان نمى آيند و حاصل بخت و اتفاق هم نيستند بلكه فقط از بي كفايتي دستاندرکاران ناشی می شوند ـ باید فریاد کشند. او نمی تواند سوء تدبیر عمدی برخی را بپذیرد یا ننگ طرحهای غیر اصولی دیگران را برتابد. همه مي دانيم كه در شهر، جنگ و مخاطره جاي صلح و آرامش را گرفته است، و نظم و امنیت داخلی به اختلاف و کشمکش مبدل گشته است. در جاهای دیگر کامیابی هاست که به غرور و تشتت منتهی می شود <sup>۲</sup>، در حالی که ما در روزهای موفقیت آرام نشستیم و بدبختی را جایگزین آن ساختیم. احزاب، بيخردانه فقط دريي كسب قدرت هستند. آنها شايد سياست خود را مغاير با سیاست دیگران بدانند ولی درواقع تفاوت واقعی میان آنها وجود ندارد. وقتى به اصول اوليه برمى گرديم اين سوآل مطرح مى شود كه آنها به دنبال چه اهدافی هستند؟ در وهلهی اول مسئلهی «قانون اجدادی» است که آنها را به اشتباه مى اندازد، در حالى كه فهم أن بسيار أسان است و بيش از هر چيزى به کل شهروندان مربوط است. سپس در آخرین جملهی نتیجه گیری، شاید با عنایت به جوان بودن خویش، می گوید: درباره ی چیزهایی که قبل از (تجربهی ما قرار دارند باید به سخنان نسلهای پیشین اعتماد کنیم یا،اگر در حافظهی افراد مسن تر چیزی مانده باشد، به طور مستقیم از آنها استفاده كنيم.

۱. من در ترجمه ی این عبارت، که به طور کامل باقی نمانده است، از هولاک پیروی کرده ام؛ او عبارت بلاس τὰς μὲν Εὐπραξίας را با مختار دیلز πάσχειν جمع می کند. بدین ترتیب معنی خوبی به دست می آید.

۲. دیدگاه متعارف یونانی این بود که κόρος به βρις منتهی می شود، ولی توسیدید با این سخن موافق نیست. مقایسه کنید کتاب سوم، ۲۲، ۲: «در حالت صلح و موفقیت، شهرها و انسانها به صورت معقول تری رفتار می کنند زیرا محبور نیستند مخالف اراده ی خویش عمل کنند، اما جنگ که آنها را از دلخوشی های روزمره محروم می سازد آموزگار تندی است، و خلق و خوی اکثر انسانها را تا سطح شرایط محیطی آنها پایین می آورد.

این سخنرانی در اصل یک نطق سهاسی است، و ارجاع به دقانون اجدادی نشان می دهد که نویسنده ی آن الیگارش است، داشرافی زاده ی جوان دارای افکار اسپارتی اما هولاک تحت تأثیر دحالت غیر حزبی، و جو عینیت، و تقاضای روشن اندیشی ان قرار می گیرد، و در وصف آن می گوید: «موضع عقلانی، و توضیح بنیادی رفتار و روشی سیاسی است، اگر نگوییم نظریه ای سیاسی است، ای یقینا پیشنهاد اصلی آن، پیشنهادی دایمی است برای کفایت و اصالت در حکومت، و برای آشتی میان احزاب، جهت نیل به آن هدف. دو توصیه ی او امروز هم حایز اهمیت است، و این نکته کاملاً برای ما ملموس است که کوشش های حزبی، مبتنی بر قدرت طلبی هستند، نه بر اختلافات بنیادی سیاسی.

آنچه گفتیم یگانه فقره ی مستقلی است که براساس آن می توان به ارزیابی منصفانه یا غیر منصفانه بودن توصیف افلاطون از تراسوماخوس در جمهوری (صص ۱۶۳ و بعد ج ۱۰ ترجمه ی فارسی) امیدوار بود. این سخنرانی برای کس دیگری نوشته شده است تا در مجلس بخواند، ولی فرض ما بر این است که تراسوماخوس، چیزی برخلاف اصول مورد قبول خویش در آن ننوشته است. کاملاً معقول است که بگوییم او فقط به گونهای می توانست اقامه ی دلیل کند که برای خود وی قانع کننده باشد. البته کل مطلب، بستگی به دیدگاهی دارد که ما درباره ی گزارش جمهوری داشته مطلب، بستگی به دیدگاهی دارد که ما درباره ی گزارش جمهوری داشته باشیم. دشمنی افلاطون با او از این جا معلوم می شود که او را در اظهار حالت عصبانیت سبعی و بیان تند افکار خویش آزاد می گذارد (اگرچه تعصب و تندزبانی وی تقریباً یگانه مطلبی است که از طریق دیگر نیز گزارش شده

ا. ὁμόνοια، همآهنگی یا همفکری. درباره ی اهمیت این مفهوم، مقایسه کنید با صص ۲۶۷ و بعد ج ۱۰ ترجمه ی فارسی. در مورد تحلیل و ارزیابی هولاک از این پاره ر. ک. کتاب او 9-233 . L. T. 233

است). ابا این حال اگر توجه کنیم که او، بنا به تفسیر من، در جمهوری، با عصبانیت ناشی از حالت سرخوردگی، و به قصد مقابله با خوش بینی سهل انگاراندی سقراط سخن می گوید، و اگر این نکته را هم بپذیریم که افلاطون در بیان نظریات دو طرف اندکی مبالغه آمیز عمل کرده است، ناسازگاری میان محاوره و خطابه، دست کم، تعدیل می شود. در محاوره می گوید حکومت ها برای افزون طلبی خود کار می کنند، و عدالت اسمی است که آن ها برای اطاعت از قانون های شان گذاشته اند: یعنی خدمت در جمت منافع دیگران. براساس منطق خشن وی، اگر رعیتی در پی قدرت باشد کار غیرعادلانه انجام داده است. او اگر بخواهد عادل باشد باید از قوانینی پیروی کند که طبقه ی حاکمه برای حفظ منافع خویش وضع کرده است. اما اگر هبی عدالتی وی موفق باشد، و او به حکومت و وضع قانون است. اما اگر هبی عدالتی وی موفق باشد، و او به حکومت و وضع قانون دست یابد (به عقیده ی تراسوماخوس، جبار بهترین نمونه ی بی عدالتی است) هر کسی به جای اینکه او را سرزنش کند، ستایش خواهد کرد.

خیانت هیچ وقت به جایی نمی رسد. چرا؟ زیرا اگر به جایی برسد، هیچ کس آن را خیانت نمی نامد.

پس، عدالت فایدهای ندارد، و کسی که آن را رعایت می کند شریف، اما ساده است (۳۴۸ c). تراسوماخوس با خشونت می گوید اینها واقعیت هستند و شما نمی توانید از آن رهایی یابید. او فقط آنچه را که پیرامون خود می بیند با واقع گرایی کلبی توصیف می کند. همان طور که توسیدید بارها می گوید، آتن به اوج قدرت خود رسیده بود و سعی می کرد آن را حفظ کند؛ زیرا بر پایه ی این عقیده عمل می کرد که «یگانه قانون موجود در زمین یا آسمان این است که توانمندان بر ناتوانان فرمان رانند» (توکودیدس، ۲،۵۰۵،۲). اما در

ارسطو، خطابه، ۱۹ ۱۴۰۰ و ۱۴۱۳۵.

اواخر جنگ پلوپونزی، پیروی از این فلسفه، در روابط خارجی و سیاستهای داخلی، موجب شکستهای بیرونی و فروپاشیهای درونی می گردید. حالا دیگر سیاست سلطه و زور به نفع آتن نبود، و با از بین رفتن آن، تشتتها و قدرتطلبیهای داخلی فقط موجب بدتر شدن اوضاع می گردید. تراسوماخوسِ خطابه قبول دارد که سیاست قبلی برای آن زمان خوب بود؛ او آن را سوفروسونه امی نامد - «در روزهای خوب، خودمان را خفظ کردیم» - اما حالا کاری از آن سیاست ساخته نیست. او کاملاً واقع گراست، ولی آتنیها باید خودشان را با شرایط محیطی تغییر یافته تطبیق دهند. آنها نمی توانند شاهد قدرت طلبیهای داخلی باشند. باز به گفته یه هولاک (L. T. 234):

اولاً، به عقیده ی وی، قصد حکومت کسب موفقیت و کفایت است؛ آن را باید با این معیار ارزیابی کرد... به عقیده ی وی خوشبختی و بدبختی را خود انسان ها به ارمغان می آورند نه خدایان؛ و ثانیاً، هر حکومتی می خواهد کامیابی خود را حفظ کند و از شکست مصون ماند... به نظر می رسد تقوای سنتی، و تقدیر گرایی کهن یونانی را باید به یک سو نهیم.

شخصیتی که افلاطون توصیف می کند با این عقاید مخالف نیست، و چنین کسی می تواند، براساس آخرین قسمتِ مدرک غیر افلاطونی (پارهی ۸، ج ۱۰ ترجمه ی فارسی ص ۱۷۷) بگوید خدایان عنایتی به کارهای بشر ندارند، و مخالف زیر پا نهادن عدالت نیستند، همان طور که اکنون زیر پا نهاده می شود. افلاطون این جنبه ی منفی را نشان داده است، یحتمل مأخذ وی در این مورد گفته ها و نوشته های تراسوماخوس، در اوج قدرت و غرور

۱. همانطور که در جمهوری ، بیعدالتی را «حُسنِ تدبیر» مینامد، Εὐβουλία (ج۱۰ ترجمهیفارسی ص ۱۶۶).

آتن بوده است (محتمل ترین تاریخ خیالی جمهوری حدود ۳۲۲ است)، ولی ما باید متوجه باشیم که آن، یک چهره ی تراسوماخوس واقعی است.

#### ۷. کریتیاس

به نظر افلاطون کریتیاس نمونه ی کامل طبیعت نیکویی است که به وسیله ی جامعه ی آن زمان و در اثر تعلیمات سوفسطایی ، فاسد گردیده است؛ تعلیماتی که تأکیدش بر کسب قدرت است و به نتایج اخلاقی مهارت خطابی و جدلی توجهی ندارد. وی ثروتی فراوان و تباری نیکو و چهرهای زیبا و اطلاعات فلسفی و ادبی وسیعی داشت و از پیروان جدی سفراط بود، اما بعدها او را رها کرد و به اشتغالات سیاسی پرداخت تا به صورت خون آشام ترین و بی رحم ترین عضو سی تن Thirty در آمد. این سی تن که در پایان جنگ برای وضع قانون انتخاب شده بودند، به صورت جبارانی در آمدند و مخالفان خود را از پای در آوردند. شخص وی مسئول مرگ ترامنس عضو سی وی همچون او، یک الیگارش ترامنس عصوست وی و، همچون او، یک الیگارش بود اما نمی خواست تا آن حد زیاده روی کند؛ معاشرت سفراط با افرادی چون کریتیاس موجب بدبینی شدید حکومت دموکراسی بر او گردید. به

۱. در این قسمت، هر کجا که منبعی ذکر نشده است، می توان مطالب اظهار شده Nestle, Diehl, RE, XI, 1902-12 و Diehl, RE, XI, 1902-20

نظر مى آيد كه او دقيقاً ملش كالهكلس را ايفا مى كند، و مى توان گفت حقانیت این دیدگاه افلاطون را در جمهوری (۴۹۱ d) نشان می دهد که «طبیعتهای نیکو اگر بد بار آورده شوند بیش از طبیعتهای متعارف آسیب خواهند دید» و اینکه (۲۹۵ ه) اخود وجود استعداد درخشان برای فهم حقایق فلسفی، اگر با تربیت مناسبی توأم نباشد، موجب دوری از فلسفه خواهد بود، و تأثير سوء أن كمتر از تأثير ثروت و ساير امتيازات بيروني نيست. ولي آيا افلاطون او را اين گونه توصيف مي كند؟ برعكس، او از كريتياس فقط به عنوان عضو صميمي حلقهي سقراطي ياد ميكند، و هیچ اشارهای نمی کند که او بدتر از دیگران است؛ سخنان او جز علاقدی خالصانه به فلسفه چیزی را نشان نمی دهند. کریتیاس در تیماثوس و كريتياس نقش اصلى را برعهده دارد، و افلاطون، كل داستان آتلانتيس Atlantis را از زبان وی نقل می کند. افلاطون حتی سال ها پس از مرگ وی، با احترام و محبت از او یاد می کند. این جا، رازی نهفته است که براساس شواهد موجود نمی توان آن را به طور کامل حل کرد. البته اگر با سر کارل پوپر همآوز باشیم و «افلاطون» را نیز «همچون خویشاوندان او، درگیر افتادن سقراط مؤثر» بدانيم (0. S. 194)، از حالت معمايي آن كاسته مي شود. ما نمي توانيم به قطع سخن بگوييم، ولي در هر حال، اگر دفاعيه و نامهي هفتم (۲۲۴ c-d) را بپذیریم هیچ کس نباید افلاطون را متهم به چشم پوشی از افزون طلبی های جنایت کارانه ی سی تن بکند، و او نیز چنین نکرده است. ولی

۱. او، علاوه بر تیمانوس و کریتیاس و در خارمیدس و پروتاگوراس ، و نیز در محاوره ی منسوب اروکسیاس نیز شرکت می جوید. درباره ی اینکه آیا گوینده ی کریتیاس اوست یا پدربزرگ او ر. ک. 1901 می کریتیاس اوست یا پدربزرگ او ر. ک. 1901 می آیا آد., Levinson, Defense, 359 f., and Rosenmayer in AJP, 1949 M. J. افزودن این نکته خالی از لطف نیست که به نظر ام جی اوبرین O'Brien نفرد این نکته می کند «فرد خارمیدس از او عرضه می کند «فرد خودستایی را نشان می دهد که بیشتر به فکر تمجید و ستایش است تا حقیقت (Socr. Parad. 124 f.).

چند نکته را باید مورد توجه قرار داد که خویشاوندی آن دو یکی از آنهاست. خویشاوندی آنها ریشهای کهن و آشنا دارد، هر دو از اعقاب سولون بودند و پیوند خویشی استواری با یکدیگر احساس می کردند. کریتیاس پسر كالائسخروس Callaeschrus و عموى مادر افلاطون، يريكتيونه Perictione، بود، یدر پریکتیونه یعنی گلاوکن Claucon برادر کالائسخروس بود، و وقتی گلاوکن مُرد، برادر پریکتیونه، خارمیدس charmides، محافظ کریتیاس گردید. همچنین افلاطون شیفتهی هوش سرشار و مواهب هنری و ادبی او بود، و بی تردید عوامل فوق در این اعتقاد افلاطون مؤثر بودند که دموكراسي افسار گسيخته عامل فساد جامعه است. ارسطو نيز همين عقيده را داشت، و اختلاف فاحشى ميان اشارات او به كريتياس و سي تن، و گزارش کسنوفون در هلنیکا وجود دارد؛ این گزارش یگانه مرجع معاصر برای بخش اعظمی از کارهای کریتیاس است. ارسطو در قانون اساسی آتن (۳۵ و بعد) به صراحت می گوید بی رحمی های سی تن موجب شد که ترامنس از زندگی دست شوید، تا آنها را از این کارها باز دارد، اما اسمی از کریتیاس به میان نمی آورد، و در سیاست (۲۶ b ۲۶) می گوید خاریکلس Charicles رهبر آلُها بود. در فن خطابه (۲۶ b ۲۶)، در موضوع مداحی، ظاهراً به طور علمدی، می گوید اگر بخواهید در مدح آشیل سخن گویید لازم نیست کارهای او را برشمارید، زیرا همه آنها را می دانند، ولی در مدح کریتیاس باید چنین کنید، زیرا شهرت او فراگیر نیست. شاید این سخن درست باشد. فیلوستراتوس، در زمان «دومین سوفسطایی»، گفته است یونانیان، فلسفهی او را به جد نگرفتند زیرا سخنان او با منش وی سازگار نبود. گزارش کسنوفون دربارهی رابطهی کریتیاس با سقراط این است (خاطرات، ۲،۱، ۱۲ به بعد) که او و آلکیبیادس شیفتهی جاه و مقام بودند، و چون از مهارت سقراط در استدلال، مطلع بودند، تعالیم او را برای رسیدن به اهداف خود کارساز دانستند. آنها نمی خواستند از روش خود برگردند و شیوهی زندگی سقراط را در پیش گیرند، و به محض اینکه احساس کردند مهارت لازم را، برای نیل به اهداف سیاسی، کسب کردهاند از وی جدا شدند. با این حال تأثیر سقراط چنان نیرومند بود که احساسات زشت آنها تا زمانی که با سقراط بودند تحت کنترل بود. جدایی میان این دو هنگامی اتفاق افتاد که سقراط در یک جمع، کریتیاس را به سبب سعی در اغوای جوانی که در حلقهی آنها بود، سرزنش کرد، کریتیاس این ضربهی سقراط را هرگز فراموش نکرد. وقتی سی تن جبار به قدرت رسیدند، سقراط را به علت انتقاد آشکار از عملکرد کریتیاس و خاریکلس مورد اذیت قرار دادند؛ وی بنابه روایت افلاطون در دفاعیه (۳۲ د)، از فرمانی که آنها صادر کرده بودند، تا او را شریک جرم خود سازند، به عمد سرییچی کرد.

با ملاحظه ی همدی این نکات، می توان گفت افلاطون او را نمونه ی جوان با استعدادی می دانست که در جمهوری توصیف می کند؛ جوانی که دارای مبانی فلسفی است و استعداد ذاتی برای خوب بودن دارد، هر چند اگر محیط او را فاسد سازد، برای بد بودن نیز بی استعداد نیست. متأسفانه همین طور شد، و داستان شرارتهای بعدی وی بر سر زبان ها افتاد. افلاطون برای حفظ تعادل و در اثر تحسر برای کسی که با وی خویشاوندی داشت و در یک دوره پیرو استاد او سقراط بود، فقط از دوران اولیه، و سال های نیکوی امید و انتظار وی سخن می گوید. او انتقاد آخود را فقط متوجه نیروهای مفسدی می سازد که به نظر وی مسئول انحطاط چنین جوانهای بااستعدادی هستند، این عوامل، هرج و مرج و عوام فریبی های رایج در دمو کراسی و آموزگاران سخنوری هستند که می گویند هنر سخنوری هیچ دموکراسی و آموزگاران سخنوری هستند که می گویند هنر سخنوری هیچ

کریتیاس در یک جنگ داخلی برعلیه دموکراتها در ۴۳۰ کشته شد،

۱. به نقل فیلوستراتوس مخصوصاً ۷۳ (کریتیاس ۱۷)، کریتیاس [سخنوری را] از گرگیاس آموخت، ولی از آن هنر برای اهداف خودش سود جست.

و عقیده بر این است که در آن هنگام حدود ۵۰ سال عمر کرده بود. او برای اولین بار در ۴۱۵ در صحنه ی سیاست ظاهر شد، آنگاه که به علت جرایمی چند از جمله شرکت در ناقص عضو کردن هرمای Hermae [مجسمههای نیم تنه ی هرمس] زندانی گردید. کریتیاس هم دشمن سرسخت دموکراسی بود و هم طرفدار خشن اسپارت، و یحتمل، همراه پدرش، در ۴۱۱ عضو چهارصد تن بوده است. اما به محض سقوط آنها تبعید نشد، در طرح ریزی برای بازگشت آلکیبیادس همکاری کرد. بعدها حکومت دموکراسی او را به تسالی تبعید کرد، که در آن جا اگر نگوییم با خود گرگیاس آشنا شد، با روشنفکران تعلیم یافته ی او معاشرت پیدا کرد. بس از قرارداد صلح آتن در به ۴۰۲ به آن جا بازگشت، و به عنوان یکی از سی نفر قانونگذار برگزیده شد، و به دنبال آن دست به کارهایی زد که اشاره کردیم.

البته کریتیاس به تمام معنا سوفسطایی نبود و به کسب پول از راه آموزگاری نمی پرداخت؛ ولی لسکی خوب گفته است که «ما در شخصیت او همه ی انگیزه های نهضت سوفسطایی گری را یکجا می یابیم، دوران جوش و خروش Sturm und Drang او با مرگ نمایشی وی به پایان نمادینی رسید خروش و دموکریتوس و دموکریتوس و دموکریتوس و

۱. ر.ک. Diehl in RE, XI, 1903, Nestle, VMzuL, 401. تنها منبع ما [دموس تنس]، ۵۸، ۶۷ است. نستله از «احتیاط عجیب» او در برابر چهارصد تن سخن می گوید، که به نظر وی با مردم مجامله می کرد تا مقدمات بازگشت آلکیبیادس را فراهم سازد.

۲. فیلوستراتوس، زندگی سوفسطاییان، ۱، ۱۶ (کریتیاس ۸۱) «۲ فیلوستراتوس، زندگی سوفسطاییان، ۱، ۱۶ (کریتیاس ۴۱) «Θετιαλία μικραί καὶ μείσον» πόλεις, منون ۵- ۵ «۷۰ مالی تسالی بودند که منون ۵- ۷۱ می گوید اهالی تسالی بودند که او را فاسد کردند؛ افلاطون می گوید آن سرزمین پر از ۵۳ ۵ (۵۳ طرف می گوید آن سرزمین پر از ۵۳ طرف و قانون شکنی] بود [کریتون ۵۳ طرف و قانون شکنی] بود [کریتون ۵۳ طرف فیلوستراتوس می گوید (زندگی سوفسطاییان، ۱، ۱۶) کریتیاس بود که موجب فساد اهالی تسالی گردید.

دیگران معتقد بود، که انسان ها با سعی و کوشش خود به طور تدریجی تكامل يافتهاند، قوانين نه از اول در ذات انسان بوده است و نه موهبت خدايان است، دین را انسانها فقط برای این منظور ابداع کردند که از رفتارهای خلاف قانون جلوگیری کنند. دین برای رهیت آمده است، تا اطاعت او را تضمین کند، نه برای فرمانروایی روشن اندیش. علاقهی او به پیشرفت فنی در یک دسته قصیده هایی ظاهر می شود که در آنها اختراعات را به ملت ها یا کشورهای خاصی نسبت می دهد. این اختراعات عبارتند از کالسکه، صندلی، تختخواب، کار بر روی طلا و برنز، کتابت، کشتی، چرز کوزه گری، و (به طور کاملاً عجیب) بازی کوتابوس kottabos (پارهی ۲). شاید به همین دلیل، بین آرته به طور کلی و مهارت فنی رابطهی نزدیکی برقرار میساخت، افکار اشرافی او مانع از این نشد که بگوید اکثر انسان ها در اثر اشتغال و تمرین خوب می شوند، نه به واسطهی موهبت طبیعی. آثار ادبی کریتیاس برجسته و متنوع است، او هم به نظم مینوشت و هم به نشر. شعر او در ستایش آلکیبیادس، قصیده ی نیای او سولون و تئوگنیس را دوباره احیا میکند، اگرچه او با شجاعت خاص خویش شعر ایامبیک را به جای شعر مرسوم پنج وتدی قرار داد، زیرا نام آلکیبیادس در شعر سرانگشتی dactylic نمی گنجید. از سخنرانی های او گزارشی در دست نیست، اما هرموگنس (ر. ک. ۱۹) به مجموعهای از «مقدمهها prooemia برای سخنرانی عمومی» اشاره میکند. پارههایی از دو مجموعهی سیاسی politeiai از وی در دست است، یکی به نظم و دیگری به نشر. یک قسمت از مجموعهی منظوم به تسالی ها مربوط است (پارهی ۳۱)، که در آن از شیوه های افراطی آنها یاد می کند، و یک قسمت نیز درباره ی اسپارتی ها

۱. ر.ک.صص ۱۶۷ و بعد و ۱۷۶ و بعد کتاب حاضر،

در نسخه های موجود کراتینوس Cratinus را مؤلف آنها دانسته اند، اما از زمان
 کاسایوبون Casaubon به بعد پذیرفته اند که این نسبت درست نیست.

است، که پارههای باقی مانده به شیوه ی زندگی آنها مربوط است نه به قانون آنها. او از عادتهای میگساری و جامهای آنها (که برای استفاده از میدانهای جنگ متناسب هستند)، و از پوشاک، لوازم خانگی و مجالس رقص، و از احتیاطهایی که در برابر هلوت ها Helots به کار می بستند سخن گفته است و نیز آثار اصلاح نژادی ریاضتهای سخت آنان را درباره ی مردان و زنان ستوده است. (پارههای ۷-۳۲). شعر او درباره ی اسپارت ها باز هم عمدتاً به عادتهای شُرب آنها و تأکید آنها بر میانه روی مربوط می شود، و در آن، این گفته را به خیلون Chilon منسوب می دارد که «در هیچ چیز افراط نکنید» (پارههای ۸-۶). در اشعار شش و تدی او درباره ی آناکر ثون نکنید» (پارههای ۸-۶). در اشعار شش و تدی او درباره ی آناکر ثون نکنید» (پارههای ۸)، و در آثار منثور وی، نیز ذوق ادبی به چشم می خورد. از پاره ی ۴۴، که از آرخیلوخوس به سبب بروز دادن عوام زادگی اش و ضعفهای اشعارش انتقاد می کند، غرور اشرافی او آشکار می شود.

دو کتاب موعظهی او می بایست حاوی مطالب فلسفی تری بوده باشد، و قسمتی که از اولی نقل شده است به رابطهی میان عقل و حواس می پردازد. دست کم آنچه در متن جالینوس آمده است نشان می دهد که در جملهی (پارهی ۴۰): «اگر تو خودت در تقویت عقل خود بکوشی، آنها کمتر تو را به اشتباه می اندازند» منظور از «آنها»، حواس است. این جمله در فقرهای آمده است که جالینوس مثال هایی برای اثبات این نکته ذکر می کند که در قدیم گنوهه را مترادف با عقل یا فکر به کار می بردند. او مثال دیگری نیز نقل می کند که به عقیده ی وی از کلمات قصار کریتیاس است (پارهی ۳۰): «نه آنچه با اعضای بدنش ادراک می کند و نه آنچه با عقلش می داند» و «انسان ها

۱. قطعه ی منثور «قانون اساسی آتن» را حاوی دو مورد از نقل قول های تصریح نشده ی وی می دانند. کریتیاس در یکی از نها به طور مشخص از مقدار اموالی که تمیستوکلس و کلیون از راه سیاست به دست آوردند سخن می گوید، و در دیگری با شهامت تمام از سیاست اسپارتی کیمون انتقاد می کند. (پاره های ۴۵ و ۵۲ در. ک. Diehl in RE, XI, 1908, and Nestle, VMzuL. 405).

فقط هنگامی دارای آگاهی هستند که در سلامت عقل خویش کوشا باشند.» ارسطو می گوید (درباره ی نفس، ۲۰۵ ۱۵): گریتیاس از جمله ی کسانی بود که نفس و خون را یک چیز می دانستند: آنها احساس را که به نظرشان مهم ترین ویژگی نفس بود ، ناشی از طبیعت خون می دانستند. فیلوپونوس در تفسیر خود (پس از بیان اینکه کریتیاس «یکی از سی تن جبار» است) بیتی از امپدوکلس (پاره ی ۲۰،۱۰۵) را به او نسبت می دهد که در آن آمده است «خون اطراف قلب ،اندیشه (پاره ی ۷۵ ۱۳) است». (ر. ک. کریتیاس، ۹۳۸. او شاید نظریه ی امپدوکلسی را از گرگیاس فرا گرفته است.) درواقع امپدوکلس، و همین طور کریتیاس، تفکر را ، احساس لطیف می دانند، اگرچه هر دو ، در نظر آنها پدیدارهایی کاملاً مادی بودند. رساله ی بقراطی مربوط به قلب، واژه ی گنومه را برای بیان این نکته به کار می گیرد که عقل بر بقیه ی قسمت های نفس حاکم است و در بطن چپ قرار دارد.

کریتیاس نمایشنامههایی نیز نوشته است. فقراتی از سه تراژدی او،
یعنی تنس Tennes و رادامانتوس Rhadamanthys و پیریتوس peirithous باقی مانده است؛ و قسمت مفصلی از نمایشنامهی ساتیری او به نام سیسونوس نیز در دست است که نظریهی او رادربارهی منشأ دین بیان می کند. در دامانتوس (پارهی ۱۵) مشتمل بر فهرستی از متعلقات گوناگون آرزوهای انسانهاست. اینگونه فهرستها در آن زمان رایج بود ۲، اما فهرست

۱. صص ۱۵۳ و بعد کتاب حاضر. لازم به تذکر است که همه ی اینها را در قدیم به اوریپید نسبت می دادند، اگرچه زندگی نامه ی اوریپید انتساب این تراژدی ها را رد می کرد (کریتیاس پاره ی ۱۰)، و سکستوس سیسوفوس را به کریتیاس نسبت می دهد. ویلاموویتس انتساب این آثار را به کریتیاس مستدل ساخته است، Analecta Eurip. Hermes, 1927, 291 f. ۹. Ibb. 1908, 57 است، 166. اشمید هنوز هم در تألیف این نمایشنامه ها به وسیله ی کریتیاس تردید دارد (Gesch. 176).

۲. مقایسه کنید با حاشیه بر چیزهای خوب زندگی Diehl, Anth. Lyr. no. 7. مقایسه کنید با حاشیه بر چیزهای خوب زندگی (II, 183) همراه با آثار متعددی که در آن جا آورده شده است.

کریتیاس بیشتر دارای صبغهی عصر سوفسطایی است. به صحتِ بدن اشاره نکرده است؛ ما، علاوه بر شرافت خانوادگی و ثروت، قوت و شهامتِ متقاعد کردن دیگران بر چیزهای نادرست را هم داریم. سپس گوینده واعلام می کند ک خود وی آوازهی نیکو را بر هر چیزی ترجیح می دهد. دو پارهی سرودی باقی مانده از پیریتوس، مربوط به مطالب جهانشناختی هستند. پارهی ۱۸ از زمان خستگی ناپذیر سخن می گوید که از ازل تا ابد و در یک جریان دایمی به خودزایی مشغول است؛ و در پارهی ۱۹ اصطلاح «خود ـزاده» نشان می دهد که باز هم زمان است که در چرخهی آسمانی، همه چیز را دربر می گیرد، در حالي كه روشني و تاريكي، و انبوه ستارگان، تا ابد بر پيرامون آن چرخه مى چرخند. كلمنت اسكندراني، كه اين پاره را نقل مى كند، اصطلاح وخود ـ زاده» را به معنی «عقل دمیورژی» در نظر می گیرد، ۱ او بیشتر افلاطون را مد نظر دارد تا آناکساگوراس را؛ ولی اکثر محققان، کل پاره را متأثر از آناکساگوراس دانستهاند. تأثیر نظریهی آفرینش اُرفهای یانظریهی فرکودس سورُسی Pherecydes of Syros بر این باره چشمگیر است، آنجا که خرونوس (زمان) به عنوان اولین نیروی آفریننده ظاهر میشود. (اگر این (کتاب ما را از آن کریتیاس بدانیم و نه اوریپید) باید بگوییم که او در پراختن بله تفكرات كيهانشنا ختى با اوريپيد همسو بوده است. ا چند عبارت ديگر از این نمایشنامه که در گلجین استوبائیوس آمده است بیشتر با اطلاعاتی که ما از کریتیاس داریم سازگار است: " بارهی ۲۱ «کسی که گفته است بخت طرفدار خردمندان است، عقل کارکشتهای داشته است»؛ یارهی ۲۳ «بدرود

۱. stromateis (= خورجین رنگارنگ)، ۲، ۴۰۳، ۱۲ استائلین، به نقل ناوک در اوریپید، پارهی ۵۹۳.

Guthgrie, O. کرونوس در نظریه ی آفرینش اورفهای و فرکودس ر. ک. . Guthgrie, O. کرونوس در . ک. . KR, 56 گو کریک در . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C . C .

۳. حتی اگر از محتوای نمایشی و گویندگانِ نمایشنامه ها به طور کامل غفلت ورزیم.

حیات گفتن، بهتر از زیستن در سیه روزی است و پارهی ۲۲ دربارهی برتری منش بر نوموس است (ج ۱۰ ترجمهی فارسی صص ۱۳۰ و بعد).

بدین ترتیب به تصویری از مردمی می رسیم که دارای موهبتهای درخشان عقلی و اشرافی است، با اشتیاق و جدیت به مباحث فلسفی عصر خویش می پردازد، مباحثی که غالباً با حیات سیاسی آن زمان رابطهای مستقیم دارند. اما برخی از نظریههای بنیادی وی با الهام از شخصیت جاهطلب و کله شق و بی ثبات او، که نتیجه ی تعلیمات سیاستمداران و شعرای آن زمان بود، باعث شد که او از حکمت سقراط فاصله گیرد و به خشونت و خونریزی بپردازد و سرانجام در یک شورش داخلی جان بازد.

# ٨.آنتيس تنس

آنتیس تنس از شخصیتهای واسطهای مهمی است که نشان می دهد در فاصلهی کوتاه بین میانسالی سقراط و مرگ افلاطون چه حوادثی رخ داده استَ. از آنجا که او شاگرد سقراط، و معلم مشهور دیوگنس و بنیانگذار مكتب كلبي بود، شايد مناسب مي نمود كه شرح احوال او را پس ميقراط و تحت عنوان «سقراطیان » باز میگفتیم. ولی او در زمان کر و فرّ سوفسطاییان زندگی می کرد، شاید اندکی مسن تر از پرودیکوس و هیپیاس بود، و چنانکه دیدیم عمیقاً با استدلال مربوط به کاربرد زبان و امکان تناقض درگیر بود؛ این بحث بخشی از پشتواندی نظری سخنوری قرن پنجم را تشکیل می داد و رهبری آن را پروتاگوراس برعهده داشت. و چون به همین دلیل پیشتر، او را وارد بحث کردیم، بهتر است در اینجا نیز برخی ملاحظات كلى دربار اش داشته باشيم. آنتيس تنس پيش از آنكه تحت تأثير سقراط قرار گیرد، به سخنوری اشتغال داشت و پیرو گرگیاس بود. یژوهشگران در سال های اخیر، داوری های گوناگونی درباره ی وی داشته اند. پوپر (٥. ٪ . ٥) مي گويد او يگانه جانشين شايستهي سفراط در پايان «نسل بزرگ» است؛ این سخن وی از گروته متأثر است: «آنتیس تنس، و شاگرد او دیوگنس، از بسیاری جهات بهشترین شباهت را به سقراط داشتند، شباهت آنها بیش از افلاطون و هر کس دیگری از طرفداران سقراط بود» (Plato, III, 505). از طرف دیگر اشمید می گوید «برخلاف طرفداری بود» (Plato, III, 505). از طرف دیگر اشمید می گوید «برخلاف طرفداری جدی او از سقراط در اواخر عمر وی، فلسفه ی او بیشتر با آزاد اندیشی بی سامانی سازگار بود که افلاطون مجبور شد به طور جدی با آن مقابله کند» (Gesch. 272 f.)، و کمپبل، با اعتماد بر کسنوفون و ارسطو، می گوید «به نظر می رسد» او «ته مانده ی مکتب سقراطی بوده است، ترکیبی از آژاکس و تریسیاس... او بیشتر از صورت تعلیمات سقراطی پیروی کرد تا روح آن» (ویرایش تایتوس، XI-XII). نظر کارل یوئل نیز خواندنی است روح آن» (ویرایش تایتوس، XI-XII). نظر کارل یوئل نیز خواندنی است

آنچه در سقراط، یک نوع اعجاز ناخودآگاه ناشی از طبیعت وی بود، در آنتیس تنس به صورت یک هدف درآمد، و او را به سوی تلوّن و انجام کارهای تصنعی کشانید. او صورت زندگی سقراط را برگرفت و تعلیمات او را به صورت قالبی درآورد، و بدین ترتیب بیشتر بر ظاهر استاد خویش تکیه کرد تا بر روح و محتوای او؛ نسبت او به استادش مانند نسبت زهاد خشک است به قدیس، یا بهتر بگوییم مآمند نسبت رمانتیستها ـ شاعران لوسینده Lucinde ـ آست به گوییم مآمند نسبت رمانتیستها ـ شاعران لوسینده

شاید بهترین سخن را در این مورد پوپر (O.S. 277) گفته است: «منابع دست اول مطالب بسیار ناچیزی درباره ی آنتیس تنس دارند» و همین طور سخن فیلد: «درباره ی وی با انبوهی از حدسیات و فرضیات» روبه رو هستیم (Plato and Contemps. 160).

بیشتر اطلاعات ما دربارهی زندگی و احوال او از منابع قرون متأخر به دست می آید، و بنابراین باید با شواهد و قراین متقابل، مورد بررسی قرار

گیرند. ۱ برخی ها گفته اند آنتیس تنس بنیانگدار مکتب کلیی است و از آن طریق بر رواقیان نیز تأثیر گذاشته است، و ممکن است مقداری از آنچه را که یس از اشتهار این دو مکتب رایج گردیده، به حساب تعلیمات او گذاشته باشند. می گویند یکی از والدین او اهل آتن و دیگری بردهای از اهالی تراکیه بوده است، بنابراین او شهروند آتنی محسوب نمی شد؛ آ او در تاناگرا Tanagra جنگیده است (دیوگنس لائرتیوس، ۶، ۱)، این جنگ در ۴۲۶ در آن منطقه رخ داده است (توسیدید، ۳، ۹۱). دیودوروس (۱۵، ۷۶) او را تا ۳۶۶ زنده می داند و پلوتارک (لوکور گوس ۳۰) سخنی از او دربارهی جنگ لئوكترا Leuctra (۳۷۱) نقل مي كند. كسنوفون (مهماني، ۴، ۶۲) مي گويد او کالیاس را که طرفدار سوفسطاییان بود به پرودیکوس و هیپیاس معرفی کرد، و در سخنان خود، او را مسنتر از خود وی و افلاطون نشان می دهد، بدین ترتیب (اگرچه اطلاعات ما دقیق نیست) بعید نیست که سالهای ۴۵۵-۳۶۰ را زمان تقریبی زندگی طولانی وی بدانیم. آنتیس تنس به سخنوري اشتغال داشت و پیرو گرگیاس بود، ولی بعدها شدیداً از او انتقاد می کرد؛ بعضی ها او را متأثر از سوفسطاییان دیگر نیز دانسته اند. او بعدها

۱. منابع موجود و کایزی در بارههای آنیس تنس Antisthenis Fragmeta، به طرز غیر متعالله بادی کرده است. او پس از عنوان «پارهها» همه فقرات و آنها را به سه دسته تقسیم می کند: «پارههای دا به طور مسلسل ذکر می کند، و آنها را به سه دسته تقسیم می کند: «پارههای ۱۲۱-۱» پارههای موجود و اصیل هستند (یا اینگونه به حساب می آیند)، ۱۲۲-۴۴ «یادداشت های زندگی نامه ای هستند و ۱۴۵-۹۵ امثال و حکایات هستند. کایزی کتابشناسی کاملی نیز آورده است.

دیوگنس لائرتیوس، ۶، ۱ و ۳۱،۲۳؛ سنکا، درباره ی حکومت اسپارت، ۵،۱۸.
اما فیلد تذکر می دهد (Plato and Contemps. 160 п.) که افلاطون در فایدون از او به عنوان یک ἐπιχώριος یاد می کند، بی آنکه بین او و کریتون و اسخینس و دیگران فرقی بگذارد. دیوگنس لائرتیوس این مطلب را برای اعتبار بخشیدن به دو حکایت احتمالاً جعلی، نقل می کند.

۳. آنتیستنس و گرگیاس، دیوگنس لائرتیوس، ۶، ۱، آتنایوس ۲۲۰d (از آرخلاتوس آنتیستنس). دربارهی پروتاگوراس و غیرممکن بودن تناقض ر.ک.

دوست و عاشق دلباخته ی سفراط گردید، تا حدی مسلم است، و افلاطون (فایدون ۵۹ b) نیز می گوید که او در مهان معدود محرمانی بود که در ساعات پایانی عمر سفراط در زندان بودند.

آنتیس تنس مخصوصاً شیفته ی بعد زاهدانه ی زندگی سقراط و وارستگی او از متاع دنیوی بود، و این جنبه را تا جایی پیش برد که در مرحله ی اخیر دوره ی باستان، عموماً او را مؤسس مکتب کلبی دانستند، و استاد دیوگنس هسگه. (ر. ک. پارههای ۱۳۹، ۱۳۸ کایزی.) امروزه عقیده ی رایج این است که کلبی ها مهم ترین ویژگی ها، و همین طور نام خود را، وامدار دیوگنس هستند. مدرسه ی کلبی هیچ وقت، به معنی دقیق کلمه همچون آکادمی و لوکیوم و رواق Stoa، یک مدرسه نبوده است. خود آنتیس تنس یحتمل نوعی مدرسه، یا دست کم تعدادی شاگرد، داشته است که در محل ثابتی با آنها ملاقات می کرده است، زیرا دیوگنس لاثر تیوس (۶، که در محل ثابتی با آنها ملاقات می کرده است، زیرا دیوگنس لاثر تیوس (۶)

ص ۲۴، یادداشت، ۲ کتاب حاضر. دوملر (۱۹۹ میگرید این سخن آتنیس تنس که هیچ کس نمی تواند سخنی را دروغ بخواند در اصل از گیاس بوده است (ملیسوس، کسنوفانس و گرگیاس ۱۰ هی آتیر تأثیر پرودیکوس و هیپیاس را نیز بر او روشن می داند (،256 فی 158 فی 158 می 274).

۱. کونوسارگس همان ورزشگاهی است که به حرامزادگان، و افرادی که دارای براد آمیخته هستند منسوب است (دموستنس، ۲۳، ۲۱۳، و منابع متأخرتر)، که با گزارش مربوط به نیمه بیگانه بودن اصلیت او سازگار است. ولی دیوگنس لاثرتیوس یا منابع او به هر طریقی سعی میکنند آنتیستنس را بنیانگذار مکتب کلبی وانمود کنند. وجه تسمیه دیگری که برای نام این مکتب (Cynicism) درنظر میگیرند همان «کونوسارگس» است، و دیوگنس لاثرتیوس بی درنگ ادامه می دهد که خود آنتس تنس را «آپلوکُن لاثرتیوس بی درنگ ادامه می دهد که خود آنتس تنس را «آپلوکُن مامیدند (همچنین هرودیکوس در قرن اول پیش از میلاد او را کُن κύων نامیده است، به نقل، آتنایوس، ۲۱۶ b)، در حالی که بی تردید اولین سگ (Dog) دیوگنس بوده است. ارسطو او را بدین نام می شناخت (فن خطابه کله می آنتیس تنسیان نام آنتیس تنسیان

«کاربرد دیالکتیک») بپردازد، اما این قول بی تردید او را به کلبی ها نزدیک نمی سازد، زیرا آنها هرگز از این شیوه تبعبت نمی کردند. یحتمل آنتیس تنس با برخی از اصول و رفتارهای دیوگنس موافق نبود. دلایلی هست که بر آشنایی آن دو با یکدیگر دلالت می کند، و همه ی داستانهای مربوط به آنها، حکایت از این دارند که دیوگنس مورد پسندِ آنتیس تنس نبود، ولی اصرارها و پافشاری های خالصانه ی او موجب پیوند آن دو می شد. اما تصویری که کسنوفون از آنتیس تنس در مهمانی ترسیم می کند رفتارهایی را نشان می دهد که، اگر به طور افراطی در نظر گرفته شود، همان ویژگی های کلبی هاست. او خود را غنی ترین انسان نامید، زیرا ثروت در روح انسان هاست، نه در جیب آنها؛ وی فقر را همان وابستگی دانست. کسانی که برای افزایش ثروت خویش دست و پا می زنند، بیمارانی قابل ترحم هستند.

این که او شاگردان اندکی داشته است، زیرا خودش می گوید آنها را با عصای این که او شاگردان اندکی داشته است، زیرا خودش می گوید آنها را با عصای نقره پراکنده ساخته است، اگر واقعیت داشته باشد، نشان می دهد که او برده این دوی از سقراط، مبلغ گزافی برای تدریس، پول می گرفت، به طوری که آن نبودند. این کار تأثیر حرفه ی سخنوری و شاکردان راضی به پرداخت آن نبودند. این کار تأثیر حرفه ی سخنوری و شاکردان داد.

آنها از بیماری کسانی رنح می برمه. که همیشه می خورند ولی هیچ وقت سیر نمی شوند. خوشبختی این نیست که ثروت زیاد داشته باشیم، خوشبخت كسي است كه اشتياقي نسبت به أن مداشته باشد. او مي گويد همهي اينها را از سقراط آموخته است. سخن انتیس تنس در مورد رابطهی جنسی مخصوصاً آهنگ کلبی دارد: این رابطه نیازی طبیعی است که با هر زنی مى توان برطرف كرد (مهماني، ٢، ٣٨). مخالفت او با لذت گرايي نيز گرايشي کلبی بود. منابع متأخر در این مورد شاید زیاد معتبر نباشند، زیرا آنها اول او را بنیانگذار این نحله می دانند و سپس از وی نقل می کنند که دیوانه بودن بهتر از لذت بردن است (یارههای ۱۰۸ A-F)؛ اما این تمایل در طرز بیان کسنوفون (مهمانی، ۴، ۳۹) دربارهی شهوت جنسی ـ که از نظر او یک نیاز طبیعی مانند نیاز به غذاست ـ نیز وجود دارد، او در آنجا می گوید: ترجیح مى دهداين نياز را بدون لذت برأورده سازد، زيرا لذت شديدي كه از اين عمل ناشی می شود زیان آور است. به همین منوال، خوردن و آشامیدن نیز باید فقط برای برطرف ساختن گرسنگی و تشنگی صورت گیرد. ی**گانه لذتی** که او توصیه می کند لذت ناشی از کار سنگین است (بارهی ۱۲۴) و لفرتی که پشیمانی پشت سر خود نداشته باشد (بارهی ۱۱۰). او فضیلت های مشکل را با ذکر نمونه هایی از هراکلس و کوروش در کتاب هایی کُهُ پُنش از آنها تدوین شد مورد سفارش فرار می دهد (پارههای ۲۸–۱۹). ا

می گویند آنتیس تنس از طریق تأسیس مکتب کلبی، مکتب رواقی را نیز، قبل از زنون، پایهریزی کرده است، و دیوگنس از طبقه نویسان نقل می کند که سلسله ی استاد شاگردی آنها بدین قرار است: آنتیس تنس دیوگنس د کراتس د زنون اگر، آن گونه که امروزه معتقدند، این سخن از نظر تاریخی کاملاً صحیح نباشد، احتمالاً از این جهت درست است که او بر هر

۱. کایزی در یادداشتهای خود بر باره های ۱۰۸-۱۳ منابع مربوط به دیدگاه های آنتیش تنس درباره ی لذت را کرد اورده است.

یک از آنها از حیث ویژگی بازرشان تأثیر نهاده است: یعنی، چنانکه ديوگنس لائرتيوس مي گويد: «بر بي مبالاتي ديوگنس، خويشتن داري کراتس، و طاقت و بردباری زنون» - خود وی مدعی بود که همهی این صفات را در سقراط می دید. او در اینکه فضیلت را هدف زندگی می دانست (یارهی ۲۲) بی تردید بر زنون پیشقدم بود. فضیلت آموختنی است و یک بار که به دست آمد نمی تواند از دست رود (پارههای ۶۹، ۷۱). برای این کار قوت سقراطی لازم است، آن را با عمل و سرمشق می توان آموخت تا با استدلال و آموزش و پرورش؛ فضیلت به تنهایی برای تأمین خوشبختی انسان کافی است (پاره ۷۰). آموزش و پرورش لازم است (پارهی ۶۸)، اما آن نوع آموزش و پرورشی که خیرون در مورد هراکلس به کار گرفت (پارهی ۲۴). فضیلت نیازی به سخنرانی های طولانی ندارد (پارهی ۸۶). حکیم خودبسنده است، زیرا آنچه همه دارند او تنها دارد (پارهی ۸۰، که مخصوصاً آهنگ رواقی دارد). شواهدی که ما دراختیار داریم نشان میدهد که آموزهی اخلاقی وی کاملاً صبغهی عملی داشته است. هیچ انسجام نظری ای در آن دیده نمی شود و برخلاف آنچه در برخی از سوفسطاییان مشهود است، رابطهای هم با نظریدی منطقی او ندارد. تضاد نوموس ـ فوسیس (که باز هم در اظهارات خداشنا ختی او دیده می شود، ص ۱۶۳ کتاب حاضر) در این سخن وی منعکش است که انسان خردمند براساس قانونهای جاری رفتار نمیکند، بلکه قانونهای فضیلت را ملاک رفتار خویش قرار می دهد (پارهی ۱۰۱، ص ۲۰۸ ج ۱۰ ترجمه ی فارسی). از طرف دیگر آنچه دربارههای دیدگاههای سیاسی آنتیس تنس می توان گفت این است که او طرفدار تساوی حقوق انسانها نبوده است، زیرا او به تفکر شیران اشاره میکند، آنگاه که سخنرانی های عمومی خرگوش ها را در حمایت از برابری حقوق همگان شنیدند. (مسیم ما ارسطو، سیاست ۱۲۸۴ a ۱۵ است.) [شیرها گفته بودند پس جنگال شما خرگوشان كو؟ پاورقى ترجمهى مرحوم عنايت. م.]

می گویند لوگوس سیاسی او بر هممهی عوام فریبان آتن به می تاخت، او مخصوصاً آلکیبیادس را هدف انتفاد فرار می داد (پاره های ۲۹، ۲۹، ۳۰). در آرخلاتوس به استاد پیشین خود گرگیاس می تازد، که نتیجه ی طبیعی معاشرت او با سقراط است. آشاید استدلال او این بوده است که سخنوری، نه فقط وسیله ی اقناع، بلکه معیار و مقیاس حقیقت است. آ

در شرحی که از آنتیس تنس به دست دادیم از منابع متأخر و قدیم بهره گرفتیم، ولی به موضع اخلاقی سازگاری دست یافتیم. علاوه بر این، از منطق وی و از نگرش توحیدی او در فصل های پیشین سخن گفتیم. چیز دیگری در مورد او وجود ندارد جز گزارشی از پاسخ جانسونی به نظریهی پارمنیدس مبنی بر غیرممکن بودن حرکت: او که نمی توانست در جواب آن استدلالها سخنی بگوید، فقط برخاست و قدم زد. ه

آموزگاران یونان، معمولاً برای اهداف اخلاقی، به تفسیر شعر

۱. مقایسه کنید با این سخن وی که باید با رأی خود، موقعیت اسب ها را بر خران ببخشند، ص ۹۶ یادداشت ۱ کتاب حاضر.

۲. پاره ی ۴۲. آبن آرخلائوس همان جبار مقدونیه است که شاگرد گرفیاس، پولوس، در محاوره ی گرگیاس (۴۷۰ d و بعد) به سقراط می گرفیاس پولوس، در محاوره ی گرگیاس (۴۷۰ d و بعد) به سقراط می گرفته او هم ستمکار است و هم کاملاً خوشبخت. او در مقابل این تعلیم سقراط است در به می کرد که زیر بار ظلم رفتن بهتر از این است که دست به ستم بیالاییم. (دوملر، در توضیح مأخذ شناختی، مدعی شده است که محتوای از خلاتوس را در سیزدهمین سخنرانی دیوخروسوستوم Dio Chrysostom یافته است. ر. ک. به کتاب او .۸۱ -۱۸. Akad.

<sup>3.</sup>See. Caizzi, Stud. Urb. 1964, 54.

جانسون وقتی استدلال بارکلی را شنید پای خود را به سنگی کوبید و گفت بدین وسیله آن را ابطال می کنم. م.

۵. پارهی ۱۶۰ این سخن ارزش نقل را دارد، اگرچه دیوگنس لاثرتیوس، ۹، ۳۹ آن را به دیوگنس نسبت داده است. شاید انتساب برخی دیگر از پارهها نیز محل تردید باشد. در عین حال که برخی از پارهها را به آثار مشخص آنتیس نسبت داده اند، اکثر انها را کایزی فقط تحت عنوان «حکایات» آورده است.

مي پرداختند، و انتيس تنس نيز از اين امر مستثنى نبود. تعدادي از سخنان او دربارهی هومر در دست است، که عمدتاً به مطالب اخلاقی مربوط است و گاهی هم به مطالب عامیانه و سطحی؛ مثلاً أنجا كه می گوید علت اینكه نستور پیرمرد تنها کسی بود که توانست جام را بردارد (ایلیاد، سرود دوم، ۶۳۶) نیرومندی فوق العاده ای او نبود، بلکه او تنها کسی بود که مست نشده بود. در تحلیل مفصل لقب پولوتروپوس polytropos که بر اودیسه اطلاق مي شد، گفته است اين لقب هم از حيث كردار بر او داده شد و هم از حيث گفتار؛ او از نظر گفتار چنان سخنور هوشمندی بود که به اصطلاح آن زمان يك سوفوس تلقى مى شد و از اين جهت به او پولو تروپوس مى گفتند كه استاد تروبوسها یا سخن و استدلال بود. او همچنین با بیان اینکه هومر بین حقیقت و عقیده فرق می گذاشت، به اشعار وی آهنگ زمان خودش را مى داد. تفسيرهاى او از هومر عمدتاً در پرتو مطالب رايج در قرن پنجم صورت می گرفت، مانند استدلال در دفاع از سیمونیدس در پروتاگوراس ؛ اگریجه او منحن پروتاگوراس و گرگیاس را قبول ندارد که عقیده[ی هر کس] همه چیز است و هیچ معیار عینیای برای حقیقت وجود ندارد. دیو خروسوسترم، که در این مورد مرجع ماست، در باب تمایز عقیده و حقیقت در موس رياد سخن نمي كويد، او مي كويد آنتيس تنس آن را زياد بسط نداد بِلْكُهُ زَنُونٌ بُوْد كه به طور مفصل به آن پرداخت. كسنوفون در مهماني (۵،۳) از او نقل می کند که بر نیکراتوس Niceratus می خندید که می گوید او انسان والایی است چون اشعار هومر را از بر کرده است: در آن صورت باید هر نقّالی این گونه بود، در حالی که هیچ جماعتی احمق تر از نقّالان نیستند. سقراط می گوید: اما نیکراتس با استادان مَثَل همنشین بوده است و به همهی معناهای پوشیده علم داشته است. بعداً (۴،۶) آنتیش تنس از روی استهزا از نیکراتس می برسد آیا او می تواند به این دلیل که همهی مطالب مربوط به آگاممنون را می داند، به پادشاهی دست یابد. این سخنان تاحدودی به سبک بعد از غذا، رد و بدل شده الد، ولی به نظر نمی رسد او در آن جا که می گوید هومر در این مورد «حقیقت»، در اثر هومر در این مورد «حقیقت»، در اثر اشتیاق برای پیدا کردن معنای مثلی فریب خورده است و یا در اثر این عقیده ی رایج که هومر راهنمای عملی همه ی موضوعاتی بوده است که در اشعار خود از آنها سخن گفته است.

بسیاری از پژوهشگران، به ویژه در آلمان، مدعی شدهاند که در محاورات افلاطون به انتقادهای پنهانی فراوانی از آنتیس تنس برخوردهاند، افلاطون گاهی نام دیگری بر وی نهاده است، و با این شیوهها به بازسازی بسیاری از تعالیم او پرداخته است. او زحمت زیادی برای این کار کشیده است و تا حدودی هم به طرز غیر خالصانه عمل کرده است؛ ما دلیل استواری برای دشمنی بین این دو در دست داریم. صرف نظر از حکایتها، آنیس تنس محاورهای نوشت و در آن با نام ننگ آور ساتون بر افلاطون اهانت کرد. اما این ادعاها به هیچ وجه یقینی نیستند و در سالهای اخیر خالبا آنها را بی پایه می دانند. همین سخن را درباره ی نظریه ی کارل پوتل می توان

۲. ر. ک. آنتیس تنس پاره های ۲۰ ۳۶. عنوان ثانوی آن «در باره» تناقض» بوده است. (دیو گنس لاثریتوس، ۴۶، ۱۶)، این عنوان مؤید حکایتی است که براساس آن وی محاوره ی مذکور را در رد این انتقاد افلاطون نوشت که انکار تناقض را می توان بر ضد گویندگان آن به کار گرفت.  $\Sigma \acute{\alpha} \theta \omega \lor 0$ ، که به بچه ها اطلاق می شود، مصغر  $\sigma \acute{\alpha} \theta \eta$  به معنی آلت تناسلی مردان است.

۳. به عنوان نمونه ر. ک. به فیلد ۱۵۰ از Plato and Contemps. این تحقیق دامنه بسیار زیادی پیدا کرد. در ۱۹۸۴ ناتورپ Natorp توانست بگوید «به طور مکرر ثابت شده است» که تناینتوس، و او تو دموس، و کراتولوس و نیز احتمالاً هیپیاس بزرگ و کوچک، و ایون، اتوفرون، عمدتاً به بحث جدلی در برابر آنتیس تنس اختصاص یافته اند، افلاطون در این محاورات او را یا بدون ذکر نام

گفت که می گوید تصویر کسنوفون از سقراط ارزش تاریخی ندارد زیرا او را به صورت شخصیتی آنتیس تنسی و کلبی مجسم ساخته است. در کتاب یوثل اهمیت و تأثیر آنتیس تنس به حداکثر می رسد، و خود افلاطون به مقدار زیادی مدیون او نشان داده می شود. تا آن جا که ما از سایر منابع مربوط به آنتیس تنس آگاهی داریم، یگانه موضوعی که در آن، این گونه ادعاها را می توان دارای پایه ی استوار دانست، منطق اوست. تنها سخنی که افلاطون درباره ی وی می گوید این است که او در میان دوستان صمیمی ای بوده است که در لحظات پایانی عمر سقراط، در زندان، در پیش او حضور داشتند.

آنتیس تنس هم در سخنوری و هم در فلسفه، نویسنده ی برجسته ای بود. دیوگنس لاثرتیوس حدود هفتاد و چهار عنوان اسم می برد که به ده مجلد تقسیم می شوند. او در دوره ی سخنوری خویش، مانند استادش گرگیاس، سخنرانی هایی را بر پایه ی موضوعات اسطوره ای مرتب ساخته است، که دو مورد از آنها باقی مانده است؛ در آنها آژاکس و اودیسه به نوبت به نوبت نیز از می کنند. ۲ به دفاعیه ای نیز از

تراس در ۱۰۰ کانیزی، آنتیس تنس، پاره های ص ۱۰۹ درباره ی تلایتتوس، و کراتولوس، کانیزی، آنتیس تنس، پاره های ص ۱۰۹ درباره ی تلایتتوس، و کراتولوس، و سوفسطایی به صص ۱۰۰ ۹۷ حاضر، و برای کراتولوس به مقاله ی فریتس در 1927 Hermes به نظر دوملر صفحه ی ۴۹۵ c-d جمهوری، او را مد نظر دارد، ولی ر. ک. به Adam همان جا. در مورد جاهای دیگر جمهوری ر. ک. به به گیلسپی در ک. پوپر، O.S. 277 درباره ی «رؤیای» سقراط در تنایتتوس، به گیلسپی در Arch. f. G. d. Phil. 1913 and 1914

است که هم در افلاطون و هم در کسنوفون اسم پرودیکوس برای خود او به کار است که هم در افلاطون و هم در کسنوفون اسم پرودیکوس برای خود او به کار نرفته است بلکه از آن به عنوان نقابی برای آنتیس تنس استفاده شده است، که در آن صورت باید داستان انتخاب هراکلس را نیز به او نسبت دهیم. (در این مورد، ر. ک. H. Mayer, Prod. 120). این کتاب را خیلی ها از جمله خود یوئل مورد انتقاد قرار داده اند (ر. ک. به کتاب او Gesch. 731, n. 3) اخیراً این مسئله را کایزی دوباره در 76-60 به 51سط. مطرح کرده است.

اورستوس اشاره شده است. به معل دیوگنس لائر تیوس سبک خطابی وی بر محاوراتش نیز رسوخ کرد، و ارسطو معودهای از استعارههای نسبتاً نامعقول او را نقل می کند. ایرخی از محاورات او، نه همه ی آنها، سقراطی بود (دیوگنس لائر تیوس، ۲، ۶۲). هراکلس و کوروش محتوای اخلاقی داشتند، و به ستایش فضیلتهای سحث کوشی اختصاص یافته بودند؛ آسپاسیا حاوی انتقادهای ناسزاگویانه از پریکلس و فرزندان او بود. از ساتون و آخلاتوس ، و پلیتیکوس قبلاً سخن گفتیم، و اسمی نیز از فوسیو گنومونیکوس [آفرینش طبیعت] و پروتریتیکوس [ترغیب به فلسفه] به فوسیو گنومونیکوس [آفرینش طبیعت] و پروتریتیکوس [ترغیب به فلسفه] به توحید در آن است، و «درباره ی آموزش و پرورش یا درباره ی نامها » به او نسبت داده اند (صص ۱۶۱ و بعد و ۹۱ و بعد کتاب حاضر). ۲

۲. اعتبار آنها محل تردید است، ولی ر. ک. Caizzi, loc. cit. 43.

۱. ارسطو، فن خطابه ۱۰ ۱۲۰۷ او فرد مستعد، ولی ضعیف و ظریف، را به کندر تشبیه می کند که وقتی مصرف می شود لذت می بخشد.

۲. به برخی از آثاری که در فهرست فراگیر دیوگنس لائرتیوس نیامده است اشاره کرده ام. منابع مربوطه در پاره های کایزی هست. براساس فهرست مذکور کتاب آفرینش طبیعت دارای عنوان فرعی «دربارهی سوفسطاییان» بوده است.

#### ٩. آلکیداماس

آلکیداماس، براساس سودا ، اهل شهر آبولیسی النا Elaca ، در دروازه ی پرگامون Pergamon بوده است. این اشاره ی موجود در مورد تاریخ وی، این است که، او نیز مثل آنتیس تنس و لوکوفرون، شاگرد گرگیاس بوده است. اخود گرگیاس، هم به نوشتن سخنرانی های مکتوب و آماده می پرداخت و هم به انشای خطابه های ارتجالی، اما «پیروان» او از این نظر به دو دسته تقسیم شدند: آلکیداماس، در رأس یک دسته، طرفدار بدیهه گویی بود و بر نظریه ی گرگیاس در مورد کابروس یا رعایت تناسب زمان و مکان تأکید می کرد، و دسته ی که ایسوکراتس پیشرو آنها بود بر سخنرانی مکتوب اهمیت می دادند. ولی قطعه ی کوتاهی از آلکیداماس به نام «درباره»

۱. برای اطلاعات کلی درباره ی وی ر. ک. برتسوسکا در Paiter-Sauppe, Orat. آنچه از او باقی مانده است در آثار زیر یافت می شود. Att. pt. II (1850), 155-62, and Radermacher, Artium .Scriptores, 132-196

۲. شوری (۱۹۵, 1909, 1909) امکان تعیین تاریخ وی را از روی تطابق میان کتاب او دربارهی سوفسطاییان، و فایدروس افلاطون، و مدیحهی ایسوکراتس بررسی کرد، ولی به این نتیجه رسید که این منابع برای تعین تاریخ آلکیداماس نسبت به افلاطون یا ایسوکراتس، کافی نیستند.»

کسانی که سخنرانی های مکتوب فراهم می کنند یا درباره ی سوفسطاییان باقی مانده است که در آن از کسانی انتقاد می کند که می گویند سوفسطاییان مخالف پژوهش و فرهنگ (یا آموزش و پرورش) هستند، و از ایراد سخنرانی های عمومی ناتوانند. آنها فراست خود را در سخنان مکتوب به نمایش می گذارند و گمان می کنند استادان سخنوری هستند در حالی فقط بخش ناچیزی از این فن را در اختیار دارند. او نمی گفت ایراد سخنرانی مکتوب جزو سخنوری نیست، بلکه تأکید می کرد که این کار باید بخشی از هنر آنها باشد، نه چیزی که بر آن ببالند؛ و کسانی که وقت خود را مصروف آن می سازند از بخش بزرگی از سخنوری و فلسفه غافلند و لایق نام سوفسطایی نیستند. وقتی این سخنان را با فقراتی که از آثار ایسوکراتس بر جای مانده است مقایسه کنیم به رقابت و دشمنی آگاهانه ی آن دو پی می بریم. از رساله ی کوچک او نشان می دهد که ما در میان مقلدان آذبی قرار گرفته ایم، و سوفسطاییان شیوه ی خود را، نسبت به دوره ی بردگی که گرفته ایم، و سوفسطاییان شیوه ی خود را، نسبت به دوره ی بردگی که گرفته ایم، و سوفسطاییان شیوه ی خود را، نسبت به دوره ی بردتاگی که گرفته ایم، و سوفسطاییان شیوه ی خود را، نسبت به دوره ی بردگی که پروتاگوراس و گرگیاس در رأس آن بودند، عوض کرده اند.

آلکیداماس در میان متجددین به واسطه ی این سخن شجاهاناش که وخدا همه ی انسانها را آزاد آفریده است، طبیعت کسی را برده قرار نداده است»، شهرت بزرگ، و شاید توجیه پذیری، به دست آورده است (ج ۱۰ ترجمه ی فارسی، ص ۲۸۷). اما او در وهله ی اول یک سخنور بود و در دفاع از سخنوری به مثابه «قدرت اقناع»، کاملاً بر استاد خویش تأسی می جست. "به غیر از جزوه ی کوچکی که در انتقاد از سخنرانی های مکتوب تنظیم شده

۱. برای مخالفت آن دو با یکدیگر ر. ک. به ارجاعات لسکی در .HGL, 353, n. .

۲. مقایسه کنید با موریسون در 56, 1949, 56

۳. پلوتارک، زندگی دموستنس، ۵، ۷ (رادرماشر، ۱۵۴ .p) و [پلوتارک] زندگی سخنوران، ۸۴۴ e.

است، اتقریباً همه ی نقل قول های او از فن خطابه ی ارسطوست؛ ارسطو اکثر آنها را برای محتوایشان نقل نمی کند بلکه به عنوان مثال هایی برای سبک غلط، از آنها یاد می کند. انمونه ای از مثال های نادرست او، این است که وفلسفه، حصاری در برابر قوانین (نوموی) است، (فن خطابه، ۱۱ ه ۱۹۰۶)؛ می توان این استعاره ی او را، همراه با این سخن که برده داری خلاف طبیعت است و این پیشنهاد که سوفسطاییان باید به فلسفه برگردند، دلایلی بر این مدعا دانست که او می خواست همانند یکی از سوفسطاییان پیشین باشد، که سخنوری و فلسفه را در وجود خود به هم آمیخته بودند، و او را با آنتیفون می توان مقایسه کرد که طرفدار طبیعت بود و با قانون و قرارداد مخالفت می ورزید. "

۱. نیز سخنرانیای هم بر ضد پالامدس در دست است، از نوع سرمشقهایی براساس موضوعات اسطورهای که آموزگاران سخنوری برای تعلیم شاگردان خویش تنظیم می کردند، اما اعتبار آن مشکوک است. این سخنرانی ارزش شاچیزی دارد، و هیچ نسبتی با پالامدس گرگیاس ندارد.

۲. جمله این جمله برای روشن ساختن تفاوت میان عدالت قانونی و عدالت طبیعی این جمله برای روشن ساختن تفاوت میان عدالت قانونی و عدالت طبیعی آورده شده است. (نقل قول موجود، از مفسر خطابه است.) او همچنین، در آورده شده است. (استدلال اورده شده است.) او سمچنین، در روی ضد و استدلال استقرایی) را نقل می کند که در خطابه به کار رفته است. در جاهای دیگر، از او به دلیل استعمال ترکیبات شاعرانه (۱۴۰۶۵۱)، لغات بیگانه (۱۴۰۶۵۸)، القاب یا عبارات توصیفی زاید (مثل «شیرین مرطوب»، وقوانین، سلاطین شهرها»، ۱۴۰۶۵۱۸ و بعد) انتقاد می کند، و همین طور از میث مناسبت استعاره ها (۱۴۰۶۵۱). سیسرون داوری مساعدتری درباره ی وی انجام می دهد، حشو او را پر ثمر می نامد و او را ۱۳ می استدلالهای وی انجام می دهد، حشو او را پر ثمر می نامد و او را به دقایق استدلالهای فلسفی، ناتوان بوده است (۱۶٬۲۸٬۱٬۳۵۶).

۳. نستله (۷ MzuL, 344) از نظریهی رابطهی میان سیاست و فلسفه در آلکیداماس سخن می گوید؛ مبنای این سخن او قرائت ضعیف νομέμους به جای νόμους در خطابهی ارسطو ۲۳ ه ۱۴۰۶ است. هیچ ویراستاری این قرائت را ضبط نمی کند، و با نظر ارسطو مبنی بر زاید بودن کلمه سازگار

نیست، ولی نستله، بدون هیچ توضیحی، و فقط با اشارهای به قرائت دیگر، آن را به کار می گیرد. (او درواقع این قرائت را، بدون اینکه بر زبان آورد، از زالومون در Savigny-Stift. 1911, 154 بر گرفته است.)

۱. سیسرون، .Tusc، ۱۸، ۱۸۴ ر. ک. Radermacher, 155.

# ۱۰. لوکوفرون

از لوکوفرون پیش از این به مناسب برخی از آراء او سخن گفتیم، از جمله اینکه قانون وسیله ای برای تضمین حقوق افراد، در مقابل همشهریان اوست، ولی هیچ ارتباطی با اخلاق محصل ندارد، و انتقاد او از اشرافی زادگی، و نظریهی زبان و معرفت شناسی او. اگرچه مبارزه با اشرافیت در زمان وی، یا پیش آن آن، کاملا رایج بود، همان گونه که در آنتیفون و اوریپید دیدیم، این دیدگاه های او به طور کلی شخصیتی جالب را برای ما نشان می دهند؛ متأسفانه چیز دیگری درباره ی او نمی دانیم. ارسطو از او به عنوان سوفسطایی یاد می کند، او هر چند در جایی تصریح نشده است، اهمگان،

میاست، ۱۱ ا ۱۲۸۰ شاید به همین دلیل است که دیلز - کرانتس او را جزو پیش از سقراطیان قرار می دهند، اما در مورد آلکیداماس که بر ضد برده داری سخن گفته است، چنین نمی کنند. حجم شواهد و مدارک مربوط به وی فقط یک صفحه است (دیلز-کرانتس، شماره ی ۲۰۷، ۲ ای ۳۰۷ و بعد).

۱۱, ۳۰۷ می گویند واحتمالاً شاگرد گرگیاس بوده است (۲۰۰۱ میلز ـ کرانتس می گویند واحتمالاً شاگرد گرگیاس بوده است (۱۱, ۳۰۷ میلز میلز دادن او در مکتب گرگیاس (که قوی ترین قول است)، انتقادهای ارسطو از سبک اوست. ر. ک. ۳ می ۱۲۳۲ می روی به آلکیداماس ر. ک. ۲۹۲ می تاریخ و نسبت وی به آلکیداماس ر. ک. 261 می وقایع زندگی که به صراحت می گوید: در همه ی اینها، و در هر چیزی درباره ی وقایع زندگی

او را شاگرد گرگیاس می دانند ۱۰ این احدمال خیلی قریب به یقین است، و نیز اینکه او معاصر همشاگردی خویش، الکیداماس، بوده است. ارسطو از هر سهی آنها به دلیل خطاهای سبکی مشابه شان انتقاد می کند. از زادگاه و تاریخ و زندگینامه ی لوکوفرون چیزی گزارش نشده است.

لوكوفرون، بايد كاملًا تأمل كرد.

# ۱۱. نویسندگان ناشناخته ۱

الف) نویسنده ی ناشناخته ی کتاب منسوب به یامبلیخوس ۲

درباره ی محتوای این کتاب قبلاً بحث کرده ام (ج ۱۰ ترجمه ی فارسی صص ۱۳۳ و بعد), کتاب پروتربتیکوس [= ترغیب به فلسفه]ی یامبلیخوس مجموعه ای گرد آمده از سخنان فیلسوفان پیشین است، بدون اینکه نام آنها آنها آورده شود، به طوری که می توان مجموعه ای از برداشتهای کلمه به کلمه ی آن از فایدون را بالعیان مشاهده کرد. به طور کلی پذیرفته اند (اگرچه در جرییات آن اختلافات زیادی وجود دارد) که بای واتر Bywater بحق می گوید: قسمتهای زیادی از پروتربتیکوس مفقود ارسطو را در آن کشف کرده است. بنابراین مشکل پیشینی برای این فرض وجود ندارد که سایر قسمتهای آن نیز مستقیماً از کتاب ناشناخته ی دیگری، از اواخر قرن پنجم یا اوایل قرن چهارم، برگرفته شده باشد؛ و فردریش بلاس این نکته را در یا اوایل قرن چهارم، برگرفته شده باشد؛ و فردریش بلاس این نکته را در

۱. دربارهی «Anon. Π. νόμων» پیش از این، ج ۱۰ ترجمه ی فارسی صص ۱۰ درباره ی ۱۲۰ و بعد، به حد کافی سخن گفته ایم.

۲. متن، از ترغیب به فلسفه ی یامبلیخوس، بخش ۲۰، در دیلز ـ کرانتس، ج ۲، ۲۰۰ و بعد.

بخشاز کتاب را تشکیل می دهد یا همهی آن را.

كوشش زيادي صورت گرفته است تا مؤلف اين يارهها را مشخص كنند، ولى هيچ كس نتوانسته است رضايت همگان را جلب كند. بلاس، كه ذکاوت او، برای اولین بار، منشأ أنها را به دوره ی روشن اندیشی برد، آنتیفون سوفسطایی را مؤلف آنها دانست، اما هنگامی که یارههای پایپروسی حقیقت کشف شد، بطلان این قول آشکار گشت. به نظر کارل یوثل نویسندهی آنها آنتیس تنس بوده است (و البته تردیدی نیست که آنتیس تنس کتابی به نام پروترینیکوس نوشته است، و یامبلیخوس می توانست پاره هایی از آن را به یغما برد، همانطور دربارهی ارسطو چنین کرده است)؛ ویلاموویتس به طرز شگفتانگیزی می گوید «بعید نیست» که کریتیاس آن را نوشته باشد (اگر چه پیش از آن، پروتاگوراس را برای این کار در نظر گرفته بود)؛ کاتودلاً Cataudella این کتاب را مجموعهای از قطعاتی از گتاب سیاسی ـ اخلاقی دموکریتوس دانسته است، نستله آنتیفون رامتوسی را معرفی کرده است، اونترشتاینر هیپیاس را مؤلف آن می دانگ آنج. گومپرتس نيز مايل است اين سخن را بپذيرد ولي، به نظر او، اونترشتاينر آن واعستدل نساخته است. (نستله در محالفت با این نظر می گوید، VMzuL, 430؛ نویسنده «آشکارا با نظریهی نوموس هیپیاس مخالف است.») اما اکثر منتقدانِ جدید پذیرفته اند که نباید به پیدا کردن مؤلف آن امیدوار بأشیم. نویسنده به احتمال زیاد شاگرد پروتاگوراس بوده است، و با تعلیمات سوفسطاییان دیگر و با سقراط آشنایی داشته است و خودش احتمالًا سوفیستی متحرف نبوده است. اچ. گومپرتس او را یک تن می دانست ( S. u. ) R. 76)، اما برای نظر خود دلایل مستدلی نیاورده است، و نستله (همانجا، 424) گفته است او انسانی عامی، ولی فرهیخته، همچون کریتیاس بوده است.

دیدگاه سطحی او نسبت به سخنوری نشان میدهد که او بی تردید

سوفسطایی نبوده است. <sup>۱</sup>

ارزیابی های مربوط به تاریخ نگارش کتاب از سال های پایانی جنگ پلوپونزی، دوره ی دموکراسی افراطی مابعد پریکلسی (نستله، همانجا، پلوپونزی، دوره ی دموکراسی افراطی مابعد پریکلسی (نستله، همانجا، تا 67. and Irral. 197, n. 27 نیز حدس مشابهی دارد)، تا یکی از سال های نیمه ی اول قرن چهارم متغیر است. بدین ترتیب گیگانته یکی از سال های نیمه ی اول قرن چهارم متغیر است. بدین ترتیب گیگانته شوری در یادداشتی در 17. مبنای سقراطی ــ افلاطونی دانست. پل شوری در یادداشتی در 1 با 1909, 192, n. این پارهها را از عناصری این قول احتیاط ورزیم. به گفته ی او از زمان بلاس این پارهها را از عناصری که از افلاطون وایسو کراتس گرفته است پیراسته اند، ولی باز هم در آنچه باقی مانده است نشانه هایی از افلاطون دیده می شود. بنابراین به نظر شوری باز هم باید مقدار آنچه را که مستقیماً از نثر قرن پنجم برگرفته شده است محدود تر سازیم؛ او با این فرض موافق است که آنچه در دست ماست از طریق منبعی به دست یامبلیخوس رسیده است که صبغه ی افلاطونی به آن طریق منبعی به دست یامبلیخوس رسیده است که صبغه ی افلاطونی به آن داده است. من، پیش از این، در استفاده از پاره ها، سعی کرده ام خود را به آن چیزی محدود سازم که در تعلق آن به قرن پنجم و چهارم تردیدی وجود خدارد.

درباره ی کتابشناسی مربوط به این اثر، ر. ک. تسلر ـ نستله، ۱۳۲۸، یادداشت ۲؛ دیلز ـ کرانتس، ج ۲، ۴۰۰، یادداشت (با پیوستهایی در ۱۸۳۸، Bas. میاک بعد)؛ اونترشتاینر، ۴ این از ۱۱۵ به ۱۱۵ کیگانته، ۱۲۵، ۱۲۵۰ بادداشتهای مقاله ی ای تی. کل در ۱۹۵۱ بادداشتهای مقاله ی ای تی کل در ۱۹۵۱ بادداشتهای مقاله ی ای تی کل در ۱۹۵۱ بادداشتهای مقاله ی ای تی کل در ۱۹۵۱ بادداشتهای مقاله ی تی کل در ۱۹۵۱ بادداشتهای مقاله ی تی کل در ۱۹۵۱ بادداشتهای مقاله ی تی کل در ۱۹۵۱ بادداشتهای در تابی در ۱۹۵۱ بادداشتهای در ۱۹۵ بادداشتهای در ۱۹۵۱ بادداشتهای در ۱۹۵ بادداشتهای در ۱۹۵ بادداش

۱. ای. تی. کُل اخیراً (در 1961, 1961) صورت اصلاح یافته ای از نظریه ی کاتودلاً را به طرز استواری مستدل ساخته است، که براساس آن نویسنده ی کتاب، «پیرو آتنی دموکریتوس بوده است که بیش از استاد خویش از سخنوری قرن پنجم تأثیر پذیرفته است. مقاله ی او، به ویژه درباره ی تأثیر این «نویسنده ی گمنام» بر فلسفه ی بعدی، جالب توجه است.

# ب) داستدلالهای دوگاندی

این کتاب کوچک عجیب که عمدتاً به لهجهی دوریسی است، در پایان دستنوشته های سکستوس امپریکوس بدون اشاره به مؤلف و عنوان آن آمده است. کتاب، بی تردید ناقص است و هدف نهایی نویسنده معلوم نیست. استفانوس آن را به نام دیلاکسیس نامید، ولی در قرون اخیر به دیسوی لو گوی داستدلال ها مضاعف (دوگانه)» مشهور شده است؛ علت این اشتهار، سرآغازی است که سپستر می آید: «دوگونه استدلال شده است (یا «دو دیدگاه وجود دارد») دربارهی ...» آ. این اثر ارزش فلسفی یا ادبی ندارد و به حق احتمال داده اند که یادداشتهای شاگردی، از سخنان آموزگارش، بوده است که به شیوه ی پروتاگوراس مشی می کرده است؛ یا چیزی بوده است که به معلمی برای شاگردش نوشته است. و از این نظر مهم است که نوع تعلیمات رایج در میان نسل دوم سوفسطاییان را نشان می دهد، و نیز روشن می سازد رایج در میان نسل دوم سوفسطاییان را نشان می دهد، و نیز روشن می سازد که چگونه استدلال مربوط به آموختنی بودن فضیلت، به صورت مطلب پیش یا افتاده ی تعلیمی تنزل یافته بود. تاریخ نگارش آن خوشبختانه در اثر اشاره به پیروزی اسپارت ها بر آتنیان و اتحاد آنها که با عبارت «اندکی پیش ه از آن این می ده در اثر اشاره به پیروزی اسپارت ها بر آتنیان و اتحاد آنها که با عبارت «اندکی پیش ه و از آن

۱. برای توضیح بیشتر ر. ک. تیلور، ۱۵۵-28 به مؤلف خاصی، به نتیجه کوششهای انجام یافته برای نسبت دادن کتاب، به مؤلف خاصی، به نتیجه نرسیده است. برای دیدگاه های گوناگون در این مورد و ویژگی کلی آن، ر. ک. اونترشتاینر Sof. III, 148 f. و Sophs. 308, n. 2. کتابشناسی کامل تر در O'Brien, Socr. Paradoxes, 75, n. 47 و بعد آمده است.

۲. اگر محتوا پروتاگوراسی است، خود عبارت ظاهراً به اوریپید ناظر است پاره ی ۱۸۹ (از آنتیویه):

ἐκ παντὸς ἀν τις πράγματος δισσῶν λόγων ἀγῶνα θεῖτ' ἄν εἰ λέγειν εἴη σοφός

برای بازتابهای دیگر اوریپید، ر. ک. تیلور Var. Socr. I, 96

می دانیم که بروتاگوراس می گفت دربارهی هر موضوعی دو استدلال متقابل می توان اقامه کرد، و خود وی دو کتاب در «استدلالهای متقابل» تألیف کرد. او بدین ترتیب شاگردان خود را برمی انگیخت، تا دیدگاههای مخالف را با هم سازش دهند یا یکی را بر دیگری غالب گردانند. سخنرانی حاضر \_ یا مجموعهای از نمونه های متنی \_ ظاهراً تقلیدی از این روش است. بیشتر بخشهای کتاب با این عبارت شروع می شود که دو نظر وجود دارد»، دربارهی خیر و شر، یا عدالت و ظلم، باک و ناپاک، حقیقت و خطا: یکی اینکه آن دو یک چیز هستند، و دیگر اینکه آنها با هم فرق دارند. نویسنده، استدلالها را مطرح می کند، و خودش یک طرف را می پذیرد. بدین ترتیب در بخش ۱، «دربارهی خیر و شر»، با دیدگاه نسبی گرایانه دربارهی خوب و بد مواجه هستیم، که به شیوهای مشابه شیوهی پروتاگوراس در محاورهی افلاطون (پروتاگوراس ۳۳۴، صص ۱۴ و بعد کتاب حاضر) مطرح گشته است، ولی برخی استدلالهای مسخره آمیز بر آن افزوده شده است. نویسنده طرفه از کسانی است که می گویند یک چیز هم خوب است و هم بد، برای برخی خوب است و برای بعضی دیگر بد، و برای یک شخص در برخی شرایط خوب است و در شرایطی دیگر بد. پس از ذکر مثال پروتاگوراسی دربارهی تأثیر متفاوت یک خوردنی یا نوشیدنی در هنگام سلامت و بیماری، به ذکر نمونه هایی از این دست می پردازد: زندگی مسرفانه و غیر عادی ممکن است برای مسرف بد باشد ولی برای سوداگر خوب است، بیماری برای مریض بد است ولی برای پزشکان خوب است، مرگ برای کسی که می میرد بد است اما برای دیگران که در زحمت اند، خوب است، و همین طور. در مورد برابر دانستن چیزهای محترم و امور زشت به آداب و رسوم و اعتقادات آتنیان و اسپارتها، و یونانیان و بیگانگان، متوسل می شود و نمونه هایی از هرودوت نقل می کند (ج ۱۰ ترجمه ی فارسی، ص .(41

این کتاب کوچک همه ی ترفندهای سوفسطایی ای را بازگو می کند که افلاطون با آن آشنا بود: یک قنطار سنگین تر از یک مینه است ولی سبک تر از دو قنطار است، پس یک چیز هم سنگین است و هم سبک: آنچه این جا هست در لیبی نیست، پس یک چیز هم هست و هم نیست، و همین طور. اعنوان یک بخش، «درباره ی اینکه آیا حکمت و فضیلت آموختنی هستند»، است، و بدین صورت شروع می شود: «استدلال خاصی، که نه درست است و نه بدیع، ناظر بر این است که حکمت و فضیلت را نمی توان آموخت یا یاد کرفت. هسپس پنج استدلال از سوی طرفداران این دیدگاه اقامه می کند و بعد از آن به ابطال آنها می پر دازد.

۱- اگر چیزی را به کسی بدهی، خود نمی توانی آن را داشته باشی. ۲- اگر فضیلت آموختنی بود، آموزگاران شناخته شدهای برای آن پیدا می شدند، مانند کسانی که به تعلیم موسیقی می پردازند. (این استدلال در منون هست.)

۳- خردمندان یونان مهارت خود را به نزدیکان و غزیزان خود می آموختند. (همین طور، سقراط در پروتاگوراس ۱۳۱۹ استدلال می کند که پریکلس نتوانست حکمت خویش را به فرزندانش بیاموزد و در متون ۹۰ می گوید هیچ سیاستمدار بزرگی چنین نکرده است.)

۲- برخی ها پیش سوفسطاییان رفته اند و هیچ سودی از آن عاید شان نشده است. (در منون ۹۲، آنو توس می گوید سوفسطاییان شاگردان خود را بدتر می سازند تا بهتر.)

۵ خیلی ها بی آنکه پیش سوفسطاییان روند افراد برجسته ای شده اند. اینها بی تردید مجموعه ی اعتراض های شایع بر ضد حرفه ی

مقایسه کنید جمهوری ۴۷۹ و بعد، تثایتتوس ۴۷۵ b-c،۱۵۲ d و اتودموس ۲۸۳ c-d می ایر تشایت و ۲۸۳ c-d است و جاهای دیگر. در تثایتتوس، از این نظریه که یک شیء هم سنگین است و هم سبک، به عنوان «آموزهی پنهانی» پروتاگوراس یاد کرده است، یعنی نتیجه ی ضروری تعلمیات اوست اگرچه خود وی از آن آگاه نبوده است.

سوفیستی بوده است. نویسنده به پاسخ تک تک آنها می پردازد.

۱- این استدلال، به نظر او، «خیلی ابلهانه» (κάρτα εὐήθη) است، زیرا او می داند که کسانی که به تعلیم نوشتن یا تعلیم نواختن چنگ می پردازند، دانشی را که تعلیم می دهند از دست نمی دهند.

۲- در رد این استدلال که آموزگاران مشخصی برای فضیلت وجود ندارد، می پرسد، اگر سوفسطاییان فضیلت و حکمت نمی آموزند، پس موضوع تعلیم آنها چیست؟ (سقراط در منون می گوید سوفسطاییان کسانی هستند که برای تعلیم آن سزاورند. آنو توس از این سخن عصبانی می شود، و منون، گرگیاس را به این دلیل می ستاید که، برخلاف سوفسطاییان دیگر، مدعی تعلیم فضیلت نیست.) و آناکساگوریان و فیثاغوریان چه کسانی هستند؟ (شاید منظور این است که آنها شاگردانی هستند که حکمت و فضیلت را از آناکساگوراس و فیثاغورس یاد گرفتند.)

۳- در برابر استدلال سوم، فقط می گوید پولوکلیتوس، پیکرتراشی را به فرزندان خویش آموخت (و بدان طریق حکمت و فضیلت خاص خویش را به آنها یاد داد.) (پروتاگوراس در پایان نطق خویش، در پروتاگوراس ۲۲۸، از فرزندان پولوکلیتوس یاد می کند و می گوید اگر فرزندان کسی نتوانند در هنر آو با وی برابری کنند، این ضرورتاً به دلیل فقدان تعلیم نیست.) به علاوه اگر کسی نتواند فضیلت خود را تعلیم دهد نمی توان شکست او را مبنای استدلال قرار داد، ولی اگر فقط یک نفر در تعلیم خود موفق شود، همین برهانی است بر آموختنی بودن آن.

۴ اگر این سخن درست باشد که برخیها حکمت را از سوفسطاییان نیاموختهاند، این ادعا هم درست است که خیلی ها که برای یادگیری خواندن و نوشتن پیش استاد رفته اند این هنرها را نیاموخته اند.

۵ او در برابر استدلال پنجم می گوید: بالاخره استعداد طبیعی (فوسیس) را نیز باید به حساب آورد. کسی که از سوفسطاییان نیاموخته

است، اگر استعداد اخذ سریع امور را داشته باشد، پس از آنکه اندکی از آموزگاران زبان خویش ـ یعنی، از والدین ـ درس گرفت خودش می تواند به طور طبیعی کار خود را پیش برد. ممکن است یکی از پدر خویش بیاموزد، و دیگری زیاد. اگر کسی بگوید ما دیگری از مادر خویش، یکی کم بیاموزد، و دیگری زیاد. اگر کسی بگوید ما زبان را یاد نمی گیریم، بلکه به طور مادرزادی معرفت آن را با خود داریم، از او بپرسید که اگر بچهای را پیش از آنکه زبان باز کند به ایران بفرستند و در آن جا بزرگ شود، آیا نه این است که به زبان فارسی سخن خواهد بود و نه به زبان یونانی. ما زبان را می آموزیم بی آنکه بدانیم آموزگاران ما چه کسانی هستند.

پروتاگوراس، در پروتاگوراس ۳۲۷، به همین شیوه از مفهوم ذوق و استعداد طبیعی (٤٠٥ون۵ مقایسه کنید با ٤٠٥ون۵ در استدلالهای دوگانه) سخن می گوید، و اعلان می دارد که برخی ها دارای استعداد بیشتری برای فضیلت هستند، چنانکه عدهای برای نواختن فلوت استعداد خاصی دارند؛ و سپس تمثیل زبان را یادآوری می کند که ما بی آنکه آموزگاران خویش را بشناسیم آن را آموخته ایم. تعلیم فضیلت به بچه، در بدو تولد، با واللین و دایه شروع می شود و سپس در مدرسه ادامه می یابد، و بعدها جامعه، از طریق قوانین، این روند آموزش را پی می گیرد (۵ ۴۲۵ و بعد). سوفسطایبان نمی گویند یگانه آموزگاران فضیلت هستند، بلکه آنها فقط آین جریان آموزش و پرورش را بهتر و سریع تر از دیگران پیش می برند.

از آنجا که تاریخ نگارش این اثر را می توان قبل از زمان پروتاگوراس افلاطون دانست، معلوم می شود اعتراضات وارد بر نظریه ی آموختنی بودن فضیلت، که سقراط در آن محاوره، برعلیه پروتاگوراس مطرح می سازد، مبتنی بر مطالب مشهوری از مباحثه های جاری قبلی بوده است. وقتی به نکات اشتراک میان پاسخ نویسنده و پاسخ پروتاگوراس افلاطون توجه کنیم، درهر حال این احتمال تقویت می شوند که سخنرانی طولانی ای که

افلاطون به پروتاگوراس نسبت میدهد در اصل دیدگاههای خود سوفسطایی را بیان میکند. ا

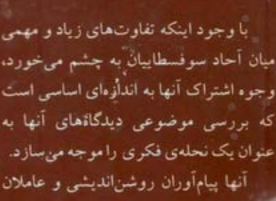
بخش ۷ استدلال می کند که استفاده از قرعه به جای انتخابات، در کار اداره ی کشور، نه کافی است و نه واقعاً مردمی؛ بخش ۸ کوششی است برای ابراز این عقیده که سخنور خوب هر چیزی را درباره ی هر چیزی می داند، و ابراز این عقیده که سخنور خوب هر چیزی را درباره ی هر چیزی می داند، آخرین بخش، که ناتمام است، به بررسی ارزش حافظه ی خوب می پردازد. این استدلال که قضات و حاکمان را نباید از طریق قرعه انتخاب کرد، زیرا برای حکومت نیز مانند هر شغل دیگری دانش تخصصی لازم است، مورد استفاده سقراط قرار می گیرد. اما آنچه به دنبال آن می آید، یعنی اینکه قرعه برگزیده شود یا کسی که طرفدار متنفذین است، آهنگ سقراطی ندارد؛ زیرا برگزیده شود یا کسی که طرفدار متنفذین است، آهنگ سقراطی ندارد؛ زیرا سقراط درباره ی کفایت و خردمندی حکومت دموکراسی عمیقاً ابراز تردید می کند. این قول در ایسوکراتس یافت می شود. "

ا بعد و یادداشتهای آن مقایسه کنید با فیمناله و بعد و یادداشتهای آن مقایسه کنید با فیمناله و رقبرایش پروتاگوراس . او مسلم میانگارد که ارتباط میان بخش ۶ استدلالهای مضاعف با بسخنرانی موجود در پروتاگوراس ، همان ارتباط میان آن دو با کتاب اصیل پروتاگوراس است که هر دو مبتنی بر آن هستند ، و می گوید آن همان کتاب کورد آن همان کتاب ۱۹۵۵ [= درباره ی فضیلت] است که دیوگنس لاثرتیوس ۹ ، ۵۵ اسم می برد ؛ همان طور که داستان طبیعت انسان و پیشرفت، در آن محاوره ، مأخوذ از کتاب اوست به نام آ۲۹۵ شرفت در آن محاوره ، مأخوذ از کتاب اوست به نام آ۲۹۵ شرفت . در آن محاوره ، مأخوذ از کتاب اوست به نام آ۲۹۵ شرفت . در آن محاوره ، مأخوذ از کتاب اوست به نام آ۲۹۵ شرفت . در آن محاوره ، مأخوذ از کتاب اوست به نام آ۲۹۵ شرفت . در آن محاوره ، مأخوذ از کتاب اوست به نام آ۲۹۵ شرفت . در آن محاوره ، مأخوذ از کتاب اوست به نام آ۲۹۵ شرفت . در آن محاوره ، مأخوذ از کتاب اوست به نام آ۲۹۵ شرفت . در آن محاوره ، مأخوذ از کتاب اوست به نام آ۲۹۵ شرفت . در آن محاوره ، مأخوذ از کتاب اوست به نام آ۲۹۵ شرفت . در آن محاوره ، مأخوذ از کتاب اوست به نام آ۲۹۵ شرفت . در آن محاوره ، مأخوذ از کتاب اوست به نام آ۲۹۵ شرفت . در آن محاوره ، مأخوذ از کتاب اوست به نام آ۲۹۵ شرفت . در آن محاوره ، مأخوذ از کتاب اوست به نام آ۲۹۵ شرفت . در آن محاوره ، مأخوذ از کتاب اوست به نام آ۲۹۵ شرفت . در آن محاوره ، مأخوذ از کتاب اوست به نام آ۲۹۵ شرفت . در آن محاوره ، مأخوذ از کتاب او سور به در آن محاوره ، مأخوذ از کتاب او سور در آن محاوره ، مأخوذ از کتاب او سور به در آن مورد . شرفت در آن محاوره ، مأخوذ از کتاب او سور به در آن مورد . در آن مورد به در آن مورد از کتاب او سورد . در آن مورد به در آن مورد از کتاب او سورد . در آن مورد به در آن مورد از کتاب او سورد . در آن مورد به در آن مورد از کتاب از کتاب از در آن مورد در آن مورد به در آن مورد از کتاب از در آن مورد از کتاب از در آن مورد در آن مورد از در آن مو

من نمی توانم سخن تیلور را بپذیرم که هدف این بخش، مستدل ساختن این نظریه ی سقراطی است که اهل دیالکتیک فیلسوف هم هست، و او همان سیاستمدار و سخنور «واقعی» است. مدعای این بخش بیشتر شبیه مدعای هیپیاس (که تیلور در پاورقی، N. 1.27, n. 1 به او اشاره می کند) است که موسطایی - سخنور همه چیز را می داند.

۳. ر. ک. کسنوفون، خاطرات ، ۱، ۲، ۹، ارسطو، فن خطابه، ۴ ه ۱۳۹۳، ایسو دراتس، آرثوباگیتیکوس، ۲۳، تیلور، ۷۶, 123 f.

#### فلسفه و منطق ۱۲



آنها پیامآوران روشناندیشی و عاملان عطف توجه از طبیعتشناسی محض به انسانشناسی و مطالعات اخلاقی و سیاسی بوشد.

مباحثی چون جایگاه قانون و اصول اخلاقی، نظریه تی پیشرفت انسان از حالت توحش به حالت تمدن، مفهوم قرارداد اجتماعی، نظریات ذهنی معرفت، وحدت نوع بشر، بردهداری و تساوی، ماهیت فضیلت، اهمیت سخنوری و مطالعه تی زبان، وامدار این دسته از متفکران است.

