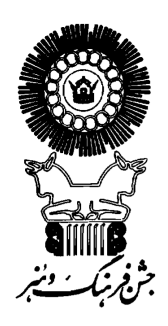


آرمان تحرباری اران اسان اربنفن تا فردوسی ازروى آنارنوك ندكان ونان زم دران ولفظائن كنارت مستعالية تجمآما وي أرأتشارات واروكل كارش زارت فرسك ويمنر بناسيخ في كناوين rord olil



# ارمان مرياري الران اسان ارکینفن تا فردوسی ارروى آثار نوسيندگان يونان رم ديران ولفظائمة كناوت مئن التي تنجم آما دي أرأتشارات داره كل كارش زارت فرمبك ونمنر

متن آلمانی این کتاب در چاپخانه و بنگاه نشر فرانتس اشتینر ـ ویسبادن(آلمان غربی) در سال ۱۹۷۵ به چاپ رسیده است .

به استاد دکتر صادق کیا و . کناوت ایران و روح ایران ، یعنی ویژگیهای اخلاقی اصلی و دائمی آن ، از تمام تحولات و انقلابات سیاسی و اجتماعی جاودانهتر است . لحظه های تاریکی که کم و بیش بر این کشور گذشته بسیار زودگذر وموقتی بودند، و تغییراتی که این سرزمین بخود دیده فقط با سطح خارجی ویژگیهای اخلاقی آن برخورد داشته .

ژ . بولوس۱

Les peuples et les Civilisations du proche Orient (۳۹۸ جلد سوم صفحه Den Haag)

<sup>1)</sup> JAWAD BOULOS:

#### فہرست

| ۵          | بر بار <b>ۂ</b> ترجمۂ فارسی این کتاب                                 |
|------------|----------------------------------------------------------------------|
| ٩          | پیشگفتار                                                             |
| 11         | ديباچه                                                               |
| 14         | ۱۔ آرمان شهریاری نزدکسنفن                                            |
| ١.٨        | ۱ـکورش بزرگ شهریار نمونه درکورپدی                                    |
| <b>£ £</b> | ۲ــکورشکوچك : شهربار نمونه درکتاب آناباسيس                           |
| ٥٣         | ۳- نمونه فرمانروای «یونانی ، ایرانی» نزدکسنفن                        |
| YA         | ۲- پرورش شهریار در آموزشگاه درباری                                   |
| 111        | ۳ــ استادی شهریار در ورزش                                            |
| 111        | ۱_ هنرهای تن                                                         |
| 115        | ۲ــ سواری و اسب دوستی                                                |
| 177        | <ul><li>۳-کشیدن کمان ، تیر اندازی ، نیز افکنی ، جنگ افز ار</li></ul> |
| 149        | <b>ی</b> _ شکار                                                      |
| 149        | <b>٤۔</b> پرورش فکری شهریار                                          |
| 127        | ہ۔ اصول اخلاقی پانشاہ                                                |
| \:A        | ۱۔ فضیلت های سربازی شهریار                                           |
| 177        | ۲۔ جوانمردی ، رادی ( مردمی                                           |
| 141        | <b>س۔ عشق بەراستى</b>                                                |
| 140        | <b>٤۔ وفا</b> داری بهپیمان                                           |
| ۱۸۰        | ہــ دادگری                                                           |
| 197        | <ul><li>۲_ فرمانروایی برخویشتن و اندازه نگاه داشتن</li></ul>         |
| 190        | ۷۔ بینیازی و خرسندی                                                  |
| ۲          | ۸۔ سپاسداری                                                          |
| 7.4        | <b>ہے۔ توجہ بہآبادانی</b> کشِور                                      |

| صفحه  |                                                              |
|-------|--------------------------------------------------------------|
| Y • A | ۱۰ بخشندگی                                                   |
| 410   | <b>۱</b> پایشاه ، دارندهٔ رسالت ملی                          |
| **    | <b>جان سخ</b> ن                                              |
| 777   | یادداشتها                                                    |
|       | فهرستها:                                                     |
| 7.4.7 | ۱ـ فهرست کتابهایی که نام آنها در این کتاب آمده               |
| r.,   | ۲۔ نام کسان                                                  |
|       | ٣ـــ واژمنامه دربردارندهٔ نام جاها ، مردم ، اصطلاحات فلسفي ، |
| 41.   | دینی ، فرهنگی                                                |
| 414   | جدول زمان                                                    |

#### در بارهٔ ترجمه فارسی ابن کتاب

آشنایی من با نویسندهٔ این کتاب هنگامی آغاز شد که در هشت سال پیش برای تدریس زبان و فرهنگ ایر انباستان به دانشگاه فریبورگ رفته بودم . دکتر ولفگانگ کناوت ، استاد رشتهٔ تاریخ که در آن هنگام به تازگی بازنشسته شده بود ، و در نزدیکی (۲۰کبلو متری) شهر فریبورگ بسر میبرد ، در نامهای از من خواسته بود که نزد من شاهنامهٔ فردوسی را بخواند . گرچه آن سال این درس در برنامهٔ نیمسالی نبود ، دریغم آمد که اینهمه گرمی و شور و دلبستگی به فرهنگ و تاریخ ایر آن را بی پاسخ گذارم . خواهش او را پذیرفتم و نزدیك یکسال هفته ای دو روز دکنرکناوت به فریبورگ میآمد و به آموختن شاهنامه و متنهای پهلوی میپرداخت .

یك روزگفتگو از كاری كه از پنجاه سال پیش آغاز كرده بود به میان آورد كه چگونه به تشویق و راهنمایی استادش ه. ف. یونكر دركار پرداختن كتابی است كه در آن آیین كشورداری ایرانیان را از دید نویسندگان یونانی و لاتین بررسی كرده و اینك كه آن كار پایان یافته در جستجوی كسی یا سازمانی است كه آن را چاپكند .

در روزهای دیگرکه دلبستگی مرا در خدمت بهفرهنگ و دانش ایران ادید از من خواست تا در خواندن و بازبینی بخشهاییکه از زبانهای ایرانی و سرچشمههای نویسندگان ایرانی و عرب آورده است با او همکاریکنم . این کار را تا آنجاکه زمان و دانش و بینشم یاری میکرد ، انجام دادم .

همکاری کوچك و اندك من در پرداختن این کتاب ــ اگر داشته باشم ــ

همین اندازه است و بس ، و شاید یکی دوجا پیشنهادهایی باشدکه بررسیهای او را در دورههای بعد توانسته است استوارکند .

آنچه در بارهٔ این کتاب بایدگفته شود نویسنده خود در دیباچه وپیشگفتار یادآ ور شده ، ودر چند سطری که بدخواهش من درپایان، زیر عنوان «جان سخن» افزوده است ، یافته ها و تازدهای خود را در برابر پیشینیان یاد کرده . شاید بجا باشد اینجا سخنی کوتاه ، که خوانندگان فارسی زبان را سودمند افتد ، نوشته شود: نویسندهٔ این کتاب از دانش آموختگان آغاز سدهٔ بیستم است که پس از

نخستین جنگ جهانی به آموختن زبان و تاریخ کشورهای خاورزمین پرداخته . استادان او در این هنگام پاول شوارتس' ، آوگوست فیشر ، ف . ۱ . ویسباخ' ، ی . هرتل و ك . بروگمان یكی از بنیادگذاران زبانشناسی هند و ژرمنی بودند .

در آن روزگار چنانکه میدانیم پژوهشگاههای دانش اروپایی بیشتر به آموختن و فراگیری فرهنگ و تاریخ خاورزمین ، برپایه نوشتههای نویسندگان باستان ، میپرداختند تا امروز . آن روز بررسی اسناد و مدارك این فرهنگ حا كاری بود تازه و نوپا ، و دكتر كناوت كه بهسرچشمه حای تاریخ خاورزمین از دورهٔ دبیرستان با دید یونانیان مستقیماً آشنایی داشت ، دریافته بود كه آنچه در دبیرستانها در بارهٔ تاریخ ایران آموخته میشود همیشه بیطرفانه و درست نیست : اروپا وارث فرهنگ ایران نیز هست .

کناوت میخواهد بگوید دلبستگی نویسندگان یونان به آیین کشورداری ایران تنها از روی دانشخواهی و دانشدوستی اینان نبود . اینان در جستجوی نمونه ای بودند که از کاستی ها و نارساییهای دمو کراسی آتنوسختی ها و زور گویی های اسپارت به دور باشد ، این نمونه را هم در آیین کشورداری ایران یافته بودند ، که در آن پادشاه هم باید نژاده باشد و هم از فر ایزدی برخوردار . و این تنها کسنفن نبود که این نکته را دریافته بود .

کناوت میگوید عناصر سازنده فلسفهٔ یونانی در سیاست و کشورداری، اندیشه های والای ایرانی بود، و فیلسوفانی چون پیتاگوراس از باورهای زردشتی بخوبی آگاهی داشتند (ص۱۷۳ همین کتاب) برپایهٔ همین اندیشه، در بررسی ژرفی که در این کتاب کرده میگوید:

PAUL SCHWARZ (1 نوبسده کتاب ،

Iran im Mitt 'alter nach den arab schen Geogr phen

F. A. WEISSBACH ( r

۱ شهریاران در آموزشگاه درباری فرهیخته میشدند .
 ۲ واین فرهیختاری هم بهپرورش تن میپرداخت هم بهجان («پهلوان» ستین) .

در پرورش تن اسب سواری ، کشیدن کمان ، تیراندازی ، نیزهافکنی و شکار را می آموختند و در پرورش جان جوانمردی ، رادی ، مردمی ، راستی ، وفاداری به پیمان ، دادگری ، خویشتن داری و نگاهداشتن اندازه ، بی نیازی و خرسندی ، سیاسداری ، توجه به آبادانی کشور و بخشندگی را .

دکتر کناوت کار بررسی های خود را به نوشته های یونانی پایان نداده و شاید بشودگفت همهٔ نوشته هایی که در بارهٔ ایر ان باستان (تا پایان ساسانیان) به زبان لاتین، عربی ، فارسی و زبانهای اروپایی (انگلیسی ، فرانسه ، آلمانی) نوشته شده ، بررسی کرده و از سراسر آنها این نتیجه را میگیرد : رسالت پادشاه در هم آمیختن نیرو و مردمی با یکدیگر است .

#### سخنی هم در بارهٔ روش ترجمه :

هنوز چاپ متن اصلی کتاب به زبان آلمانی پایان نیافته بود که چاپ فارسی آن آغاز شد واز اینرو امکان دستکاری و پرداخت برای دکترکناوت همچنان وجود داشت ، واز آنجاکه هر نویسنده ای همواره در پرورش نوباوهٔ اندیشهٔ خود کوشا است دکترکناوت هم در این فاصله زمانی هرجاکه اندیشهٔ تازه ای می یافت در دستنویس خود می گنجاند واز اینراه ترجمهٔ فارسی خواه ناخواه افزونی ها و کاستی ها و ناهمسانیه ایی با اصل آلمانی پیداکرده است .

همواره کوشیده ام تا آنجاکه میشده است کتاب بهفارسی درست و روان برگردانده شود ، با اینهمه باید بگویم که از این درست تر ، فارسی تر ، دقین تر و بهتر هم میشد نوشت . من نتوانستم . در ترجمه شناخت مرزکاربرد یك اصطلاح یا یك مفهوم از زبانی به زبان دیگرگاهی بسیار دشوار میشود .

در برگرداندن واژه های یونانی و لاتین به فارسی تا آنجاکه توانسته ام و اختلافی با اصل آلمانی نداشته است از روش معمول دیرین پیروی کرده ام ، هرچند در آلمانی هم همیشه روشی منطقی در کار نیست .

هرجا نیازی به بازگویی و روشنگری بیشتر برای خوانندهٔ فارسیزبان بوده افزوده شده است .

«گفت آورد» های ایرانی (: اوستایی ، فارسیباستان پهلوی یا فارسی میانه و فارسی نوین) و عربی را تا آنجا که بهآنها دسترسی داشتهام همانگونه واژه به واژه ترجمه کرده یا آورده ام . شاید این «گفت آورد» ها اندکی سنگین

<sup>(</sup>نقل قول) Citation (نقل قول)

به گوش بخورد . خوانندهٔ شناسنده بزودی درمی یابد که در این کار خواستی بوده است و آن نزدیك نگاه داشتن ترجمه است به اصل .

دکترکناوت نخست در نظر گرفته بودکتاب را در دو جلد منتشرکند . پس از آنکه ناشران او را از این اندیشه بر گرداندند جلد دوم را ، که بیشتر سرچشمههای کتاب و نتیجه گیریهای تاریخی خود او را دربرداشت ، در جای جای همان جاد یکم به صورت یادداشت و پانویس گنجاند ، و کتاب در یك جلد پایان یافت . از اینرو میتوان این یادداشتها را روشن گر اندیشه های نویسنده کتب بدانست . خواننده کنجکاو خواندن این یادداشتها را نباید از نظر دور دارد وباید بیاد داشته باشد که بسیاری از این یادداشتها به دریافتن اندیشه های نویسنده یاری بیاد داشته باشد که بسیاری از این یادداشتها به دریافتن اندیشه های نویسنده یاری بسیار می کند ، امید است این کار رهنمونی باشد برای آنانکه پس از این در اندیشهٔ یافتن چگونگی گسترش فرهنگ والای ایرانی اند .

از آقای جهانگیر فکری ارشاد دانشجوی دوره دکتری دانشکده ادبیات دانشگاه تهران که با شکیبایی و نکته بینی درخواندن دستنویس و بویژه در گردآوری فهرستهای کتاب مرا یاری کردند ، و هم چنین از آقای سید حسن تهرانی ساد دانشآموختهٔ گروه زبانشناسی همان دانشکده که در فراهم کردن نسخهٔ ماشین شده و غلط گیری آن کوشش بسیار کردند سیاسگزارم . از آقای عباس ستوده رئیس بخش حروفچینی چاپخانه زیبا نیز که بردبارانه کار حروفچینی کتاب را خود پذیرفتند و سر پرستی کردند صمیمانه سیاسگزاری مینماید .

تهران تیرماه ۲۵۳۵ شاهنشاهی سیفالدین نجمآبادی

#### يبشكفتار

هدف از این پژوهشها آن است که یکپارچگی آرمان شاهنشاهی ایران باستان از زمان بنیادگذاری فرمانروایی جهانی پارسی به دست کورش بسزرگ تاپایان شاهنشاهی ساسانیان ، از روی منابع نشان داده شود. دراین باره یك بررسی انتقادی و دقیق ـ هم در اسنادایرانی لازم بود . نخستین وظیفه ، یعنی بررسی انتقادی و طرح کلی کار و ترتیب متن آلمانی ، بر عهدهٔ نویسندهٔ کتاب بود . جستجوی منابع ایرانی و ترجمهٔ آن به فارسی را دکتر سیفالدین نجمآبادی استاد دانشگاه تهران برعهده گرفت . این همکاری از نظر گوناگونی زبانهای منابع ضروری و بارور بود .

منابع هریك غالباً تاآنجا كه ممكن بوده نقل شده است . از آنجا كه كتاب برای خوانندگانی كه با زبانهای خاور زمین آشنایی اندكی دارند، یا هیچ آشنا نیستند نیز نوشته شده است ، لازم بود برخی از متنها به صورت ترجمه داده شود . هرجا كه به مقصود بیشتر راهبر بود متن به صورت اصلی داده شده است دراین گونه موارد تاآنجا كه ممكن بوده است نیازمندیهای خاورشناسان و همچنین زبانشناسان زبانهای باستانی و پژوهندگان تاریخ در نظر گرفته شده است. هنگام نقل اشعارشاهنامه جای جای جای منظوم فریندیش رو کرت و آدوله فریندیش فی استان را آورده ام تا برای خوانندگان آلمانی زبان این کتاب خاطره ای از اینگونه فعالیت های ادبی که امروزه تقریباً به فراموشی سپرده شده است عرضه کرده باشم .

نخستین انگیزهٔ این پژوهشها را از درس زبان یونانی ، هنگام خواندن

<sup>1)</sup> F. Rückert Y) A. F. v. Schack

آثار کینُفُن " در دبیرستان «آلبرتینوم گیمنازیوم نی در شهر «فریبرگ » واقع در استان ساکس (آلمان شرقی) بدست آوردم . این پژوهشها در تمام عمر همراه من بود . سالها بعد هنگامیکه به کار تدریس پرداختم کمینریش ف . یونکر<sup>۱</sup> که در آن روزها در دانشگاه لیپزیك كرسی تدریس زبانشناسی آریایی (دهندو ژرمنی) را بجای بروگمان<sup>۷</sup> بهعهده داشت ، مقدمات زبان پهلوی ( فارسی میانهٔ زردشتی) را به من آموخت . از جمله راهنمایی های بسیار ، اشارهٔ به اهمیت کتاب کو رُیدی بر ای دانش ایر آن باستان را مدیون این ایر آن شناس بزرگ هستم که در ۳ آوریل ۱۹۷۰،در حالیکه استاد ایر آن شناسی دانشگاه هومبولدت (برلن شرقی) بود ، درگذشت . پس از او وظیفه دارم از پژوهشگرانی چون ادوارد ماير أُ، إرنست كُرنِمان م. ه. ه. شِير ١٠، فرانتس آلتهيم ١١، آرتوركريستنسِن ١٠، و بسیاری دیگر سیاسگزاری کنم . بویژه میخواهم بیفزایم که بی یاری دوست و همكار ايراني من ، كه هر گز از همراهي دريغ نكرد ، فراهم ساختن اين كتاب هیچگاه ممکن نبود . به همت وابتکار او ویایمردی دکتر شتاخه<sup>۱۳</sup> رئیس پیشین «انستیتو گوته» تهران توانستم در ماه مارس ۱۹۷۱ دربارهٔ آرمان شهرباری در ایر انباستان سخنر انیهایی دردانشگاه های تهران و اصفهان وشیر از و « انستیتو گوته» ایراد کنم . خلاصهای از این سخنرانیها در شمارهٔ ۱۱۱ مجلهٔ « هنر و مردم » ص ۱۸ ـ ۲۲ توسط دکتر سیفالدین نجم آبادی به فارسی ترجمه و چاپ شدهاست. من بیش از هرچیز این مسئله را یك وظیفهٔ پژوهش در حقیقت تاریخ میدانسته که در نابود کردن قطعی آن پندار ، که هنوز برخی از اروپاییان بدان سخت پایبندند ، یعنی نابود کردن مفهوم «بربریت» به معنی منفی آن از یکی از ملتهای آریایی زبان ، که از نظر سیاسی نیرومندترین و از نظر فکری والاترين يايه را دارا است ، سهمى داشته باشم .

اين كار نتيجة بنجاء سال مطالعه است . انتشار آن به زبان فارسى وآلماني را مدیون یاری های معنوی و مادی جناب استاد دکتر صادق کیا معاون وزارت فرهنگ و هنر میباشم . به نشانهٔ سیاسگزاری این کتاب را بهاو پیشکش میکنم . ولفكانك كناوت

T) Xenophon F) Albertinum Gymnasium A) Freiberg

<sup>9)</sup> H. F. Junker 9) Brugmann A) E. Meyer

<sup>(9</sup> E. Kornemann 1.) H. H. Schaeder 11) F. Altheim

<sup>17)</sup> A. Christensen

<sup>17)</sup> Dr. Stache

### ديباچه

« سرنوشت ابرانیان چنین بود که در نزد یونانیان نامورترین ملتهای بیگانه باشند . »

#### استرابون

در کشاکشهای سیاسی و گرفتاریهای جنگی، که برای ایرانیان اززمان بست آوردن بر تری نیرو در منطقهٔ آسیای پیشین تاگنجانده شدن آن بر تری در قلمرو نیرو و فرهنگ اسلامی روی داده مهمواره یك عامل ثابت و پابرجا دیده میشود: نمونهٔ آرمانی از یك فرمانروای راستین . این موضوع از نخستین اعلامیهٔ یادمانی داریوش که به دست ما رسیده است تا مهم ترین توصیف ادبی فردوسی ، شاعر حماسه سرای ایرانی ، در همه جا دیده میشود . آثار این تصور و آرمان در کتابهای آیین پادشاهی، که بدست ایرانیان مسلمان در سراسر جهان گسترده شده بود ، وهمچنین بوسیلهٔ عربها و تر کهایی که از این کتابها الهام گرفته بودند ، وملتهای دیگر آسیای غربی، برجای ماند .

سیاست نیرومندی شاهنشاهی ایرانی باستان شاخههای خود را تادورترین مناطق غربی گسترش داده بود . با این گسترش شاهنشاهی در صحنهٔ وقایع جهان نبرد منطقهای میان آسیا و اروپا برسر برتری در سرتاسر این دو قاره آغاز میشود. بازیکنان این صحنه هردو از یك خانوادهٔ آریائی زبان هستند بی آنکه خود از این حقیقت آگاه باشند بو در عین حال که باهم خویشاوندند باهم بیگانه شدهاند . تاریخ برخوردهای فرهنگی و معنوی از همین جا آغاز میشود . نتیجهٔ آن نه تنها یونانی شدن شرق است بلکه ایرانی شدن غرب نیز هست که از طرف بر وهندگان به آن توجه نشده است .

پرشکوه وگیرا خاطرهای بودکهیونانیان از ایرانیانباستان (هخامنشیان) داشتند: چندان پرشکوه و گیرا که مردی از هلسپونت بر دشاهشاهان» تجسم زئوس را احساس میکرد ودر این دشاهشاهان» توانایی قدرت دشمنی را متمرکز میدیدکه بوسیلهٔ آن صدها سال، برسر بدست آوردن سروری در سرزمین پهناور شرق و غرب از شبه جزیرهٔ بالکان تا نیل واز دریای سیاه تا رود سند ، خشمگین، گاه شکست خورده و گاه پیروز ، جنگیده بود .

تهدیدکننده و وحشتناك ، هراسانگیز ودرعین حال ستایشبرانگیز، این پیکرهٔ فرمانروایی ناآشنایی بود که در برابر یونانیان قرار گرفته بود ، و چنین مینمود که قدرت روزافزونش نظم جهان را آشفته میسازد . چه ، در نظر آنان این قدرت گنام اصلی « بیشخواهی » ارا بهصورتی بیسابته آشکار میساخت . یونانیان در این فرمانروایی سترگ سازمانی را میدیدند که برای ملتهای بیشمار ، با زبان و آیین گونه گون ، نظم و داد پدیدا ورده، ولی بدلیل نداشتن آگاهی درست از این فرمانروایی و چگونگی بنیادآن چنین میپنداشتند که در آن آزادی فردی و پایگاه مردمی نادیده گرفته شده است . از اینجاست که ریشهٔ تاریخی تضاد یونانی و بربری پدید میاید . کلیشهای که با آن سالیان دراز در دانش اروپایی و دبیرستانها کوشش میشد سراس تاریخ زندگی را به دو جعبهٔ برچسبزده تقسیم کنند به

پس شگفتی نیست که متفکران یونانی ، این پیشقدمان دانش سیاست ، نسبت به پدیدهٔ شاهنشاهی ایرانی (حخامنشیان) به شدت دلبسته بودند . بدبختانه فقط قطعات اندکی از نوشته های یونانی در بارهٔ هخامنشیان برای ما بجای مانده است . یك شاخهٔ بویژه پر ارزش و باروری که از برخورد ایران ویونان رویید ، اندیشهٔ یك آرمان شهریاری به صورت داستانی سیاسی است به قلم گسنفن آتنی اندیشهٔ یك آرمان شهریاری به صورت داستانی سیاسی است به قلم گسنفن آتنی (پیرامون ۱۶۰۰ تا ۳۵۰ پیش از م .) ، که دراین کار بسی آمادگی و تخصص داشت . تا آنجا که میدانیم وی نخستین اروپایی است که نمونهٔ فرمانروایی را موضوع نوعی توصیف ساخت که جزء ادبیات جهان گردید و برای این رشته موضوع نوعی توصیف ساخت که جزء ادبیات جهان گردید و برای این رشته اهمیت پیدا کرد . همانطور که پیشرو او هرودت «پدر تاریخ نویسی» لقب گرفته است میتوان کسنفن را «پدر ادبیات آیین شهریاری» و داستانهای آموزندهٔ سیاسی دانست .

مادهٔ اصلی تصویر شاعرانهٔ شهریاری این نویسنده را سیمای دو رهبر آسیلیی به او بخشیده است . این دو یکی «کورش بزرگ است که کسنفن در کتاب «کورپ به سال ۱۳۹۵ پیش از میلاد «کورپ دی به سال ۱۳۹۵ پیش از میلاد

<sup>))</sup> Pleonexia ) Kyropädie

شاهنشاهی هخامنشی را بنیادگذارد و برای ملت ایران راه بزرگی و سروری تاریخ را گشود . دیگری کورش کوچك است که سیمای اخلاقی او را کسنفن بنابر مشاهدات تاریخی و شخصی خود بازگو کرده است .

شاید این نکته مایهٔ شگفتی شود که میبینیم نمایندگان «دشمن دیرینه» نمونهٔ برجستهٔ نوع عالی رهبری شناسانده شده بودند . آیا این اثر چیزی مانند اثر تخیلی مونتسکیو" برای افزایش دلبستگی و توجه خوانندگان است ؟ یا اینکه نویسندهٔ یونانی ، که برخلاف نویسندهٔ فرانسوی مردم و سرزمین ایران را بادیدگان خود شناخته بود ، عناصر اصیل «ایرانی» را در اثر خود گنجانده است ؟ و در این صورت تاچهاندازه این عناصر قابل شناخت هستند ؟ همین مسئله است که پژوهشهای حاضر را سبب شده است و میخواهد در گشودن این مشکل سهمیی داشته باشد .

برای رسیدن به این منظور نمیتوان این بررسیها را به نوشته های کسنفن محدود کرد . برای تکمیل و توضیح نوشته های او باید مواد بسیاری که در زمینهٔ ایر انشناسی نوشته شده است بررسی شود ، چه موادیکه دربارهٔ تاریخ نوشته شده و چه آثاری که مستقیماً در بارهٔ همین موضوع نوشته شده است . پس همانگونه کــه در عنوان کتاب دیده میشود : راه ما از کسنفن آغاز میشود ، کسیکه نخستینبار یك نمونهٔ شاهی را توصیف كرده و یك فرمانروای ایرانی را برای موضوع توصیف خود برگزیده است . درست است که او بطور مستقل و با آزادی شاعرانه پیش رفته است ـ و این حق یك داستان نویس است ، اما او در كارش تنها بـ خیال یر دازی نیر داخته است . آری ، او میخواسته است یك نمونه را در نوع خدود نشان دهد ـ نمونهای که معرف یادشاه یارس است و در آن واقعیتهای تـاریخی طبیعة دارای اهمیت نیست . او نمیخواسته است نشان دهد که « واقعاً جگونـه بوده است» ، بلکه میخواست نشان بدهد که اساساً چگونه باید میبود . درستاست که تمایل و شوق کشور اسیارت آرمانی او را باین کار برانگیخت ، اما ـ اگر هم عنصر یارسی را عنصر زینتی بتوان دانست ـ موادیکه باآن این نویسندهٔ یونانی، که از دانش مردم شناسی هم چندان بی اطلاع نبود ، سروکار داشت دارای قسمتهای گرانبها و اصیل نیز بود . برای جداکردن عناصر پارسی و یونانی از یکدیگر نیاز به دانش زبان شناسی و آگاهیهای تاریخی هر دو محیط فرهنگی میباشد . و این مورد بسیار نادری است .

به این ترتیب شاید کورش پرداختهٔ کسنفن مرآغاز کار شناخته شود: دید کلی از شاهنشاهی ایران باستان رأ میخواهیم از اینجا آغاز کنیم، شاهنشاهی

r) Lettres Persanes

که اندیشه و واقعیت هردو با هم بود . و نیز نشان دهیم که از دید یونانیان چگونه منظر میآمد .

در این باره لازم بود هم از منابع یونانی و رمی و هم از منابع ایرانی با روش علمی بهرهمند شد . منابع ایرانی تنها کتیبههای هخامنشیان به فارسی باستان ، آوستا و آثار فارسی میانه (پهلوی زردشتی) نیست ، سنت حماسهٔ ایرانی که در شاهنامه توسط شاعر بزرگ ملی فردوسی آمده است نیز از این جمله است. این منظومهٔ پرشکوه فارسی که از عناصر عربی نسبهٔ خالی است چنان سندگویایی از فرهنگ پهلوانی درباری ایران باستان است که ما را به حق سزاوار بهره گیری سرشار ازآن میکند . و اینکار را ما کرده ایم . این سند از نظر درك ماهیت آرمان شهریاری ، بدون توجه به جزئیات زمان رویدادها، راهی است «از کسنفن به فردوسی» که ما اینك میخواهیم بهیماییم .

دلبستگی ما به طرز حکومت دستگاه فرمانروایی هخامنشیان بدانگونه که چون یك واقعیت نیرومند تاریخی جلود کرد و بسیاری از ملتهای جهان باستان در سایهٔ او یگانه و متحد شدند ، و مانند اندیشهای در سر نویسندگان اروپ ایی و آسیایی نقش بسته است ، فقط نتیجهٔ بی نظیر بودن آن در تاریخ و قابل توجه بودن آن نیست . از نظر جامعه شناسی این شکل جامعه که با این سه وحدت : سازمان اداری ، دستگاه اداری مطلق با بودن یگانه فرمانروای مرکزی بعنوان بالاترین نیروی اجتماع ، طبقهٔ آزادگان (فئودالیسم) و حکومت موبدان و اثر متقابل این سه نیرو بریکدیگر ، مشخص میشود ، علاقهٔ ما را به طرز حکومت ایرانیان برمی انگیزد . هردو رقیب در پایان تاریخ دورهٔ باستان ، یعنی ایران ساسانی و اجتماعی همانندی را نشان میدهند . ایران منشی یا بدپای یونان منشی (=هلنیسم) و اجتماعی همانندی را نشان میدهند . ایران منشی یا بدپای یونان منشی (=هلنیسم) که ا . گرزمان فیلیپ دوم مقدونی تا محمد» به درستی نوشته است که :

« بدینگونه ایران و فرهنگ پارسی ( هخامنشی ) نه تنها از نظر سیاسی بلکه از نظر دینی رسالتی در تاریخ جهان انجام داده است که در کنسار رسالت فرهنگی یونان برای پایه گذاری « انسانیت اروپایی » یك اصل بنیادین شده است ، برخلاف آنچه که روش مطالعهٔ زبان شناسان باستان میخواهد ما را بدان معتقد کند ، تنها هلاس ( = یونان ) نیست ، بلکه ایران و هلاس دو خواهرند که در زمینهٔ دین و فکر در آستانهٔ دروازهٔ اروپا قرار گرفته اند ، »

F) E. Korneman

برای آنکه براین «نحوهٔ دید یك طرفه» که در اینجا نکوهش شده است چیره شویم بههمکاری دانش یونان و رم باستان و ایران شناسی، که هنوز مراحل آغازین را می پیماید، نیازمندیم تا ماهیت معنوی ملتی را که در نزاع جهانی میان آسیا و اروپا ، که امروز نیز همچنان پایان نیافته است ، ودر خاورزمین نقش اساسی به عهده داشت ، بتوان روشن کرد . تصویری که از نحوهٔ فرمانروایی ایران باستان در کتابها نقش میشود تصویر آرمانی است واین آرمان هنگام مقایسه بامحافل فرهنگی دیگر زندگی و رنگ بخود میگیرد . سخن شوپنهاور که « اصل یکی است و شکل دگرگون میشود» شعار تاریخ است .

من تاآنجا که میتوانستم کوشیدم از دید «یونانمآبی» که در برخی از کتابها هنوز مانند شبح دیده میشود پر هیز کنم ، هر چند که یونانیان را دوست دارم . هدف من این بودکه آنچنانکه باید دربارهٔ هدف فرمانروایی ایرانباستان به درستی بتوانم داوری کنم میی آنکه تصرفی در جهت نیکو کردن یا تاریك کردن آن کرده باشم . مرکز نیرومندترین قدرت حکومت و جامعهٔ ایران باستان در درازای تاریخ بی گمان شاهنشاهی و اندیشهٔ شاهی است . نمایندهٔ این دو همان فرّ استِ که در اوستا خورنو° «درخششِ فراخوانی» (به نظر یونکر) و درفارسی باستان فَرنّه نامیده میشود . این همان بخشش یزدانی استکه بهتنهایی فرمانروایی را بنیاد میگذارد و ضامن بخت فرمانروا است ، تاآنجاکه دارندماش شایستهٔآنست . هیچ ملتی در پهنـهٔ گیتی دارای چنین تصور والایی از پـادشاهی نبوده است . کسنفن یکی از چند تن یونانی است که این نکته را دریافته بود . اما فرمانروا (بالاترین مقام ، یعنی تفویض مقام سلطنت را از راه اخلاق شاهی بدست میآورد . از اینرو اخلاق پادشاه در مرکز و هستهٔ اصلی اینکتاب قرارگرفته است. پارسیان در ۲۵۰۰ سال پیش این اخلاق شاهی را بنیادگذاری کردند . پیش از این کسی آنرا نمی شناخت . اخلاق شاهی همواره سرچشمهٔ نیروی واقعی بود و همچنان باقی ماند و از این سرچشمه بهترین فرمانروایان برخوردار شدند . اخلاق شاهی از زمان کسنفن تا فردوسی به عنوان هدف نهائی اعلام شده است). اگر اینجا هم مانند همه جا افکار و اندیشه ها به آسانی در کنار هم جای میگیرند ولی « در عمل باهم برخور دپیدا میکنند» این در نقص سرشت آدمی است و صفحات تاریخ ملتهای ديگر آنرا تأييد ميكند .

از روزیکه پژوهش تاریخی مرزهای جهان مسیحی مدیترانه را از هم گسیخت این سخن گوته بهمعنای تازه و جهانی دیگری معتبر شناخته شدکهگفت: «خاور و باختر از هم جدا شدنی نیستند» . اکنون از یونانیان آغاز میکنیم:

<sup>6)</sup> Xyarənah- 9) Farnah-

اینان دروازهٔ آسیا را به روی ما گشودند . در نوشته های کسنفن ، در «کورپدی و «آناباسیس» ایران باستان به ما درود میفرستد ، اما از پشت پرده ای یونانی میخواهیم کوشش کنیم این پرده را تاآنجا که میشودکنار بزنیم .

## آرمان شهریاری نزدکسنفن

لا سقراط گفت : اما پادشاهان و فرمانروایان ، نه آنانی هستند که عصای شاهی در دست دارند ، و نه آنانکه با اکثریت تصادفی برگزیده شدهاند ، یا آنانکه به حکم قرعه منصوب شدهاند ، و نه آنانکه با قدرت و زور یا با قریب بهپادشاهی وسیدهاند، بلکه آنانی هستندکه میدانند چگونه فرمانرواییکنند.»

در این سخنان که در کتاب «خاطرات سقراط» به سقراط نسبت داده میشود آرمان شهریاری از نظر کسنفن و سقراط خلاصه شده است . این سخنان چکیدهٔ «فلسفهٔ پادشاهی» است و ما در اینجا در میان همان جهان اندیشهای هستیم که در « مرد سیاسی » نوشتهٔ افلاطون و نوشتههای ایسو کراتس و پارهای از رواقیان دیده میشود ، و بعنوان مربیان شاهان انگیزهای برای نوشتن « آیین شاهی» داشتند .

آنچه سعادت و نیکبختی حکومت ها و ملت را بنیاد میکند تنها توانایی اداری نیست \_ و اینرا افلاطون و کسنفن هم رد نکرده بودند \_ بلکه توانایی شخصی « مرد شاهی » است . حکومت کامل حکومتی است که در سر آن بزرگترین قدرت با روحی خردمندانه که از دیگران برتر است و برای فرمانروایی زاده شده ، درهم آمیخته است . همه چیز بستگی دارد به شخصیت آن کسی که این موهبت به او داده شده است . در مرکز این نوع حکومت اندیشهٔ پادشاه یزدانی

<sup>1)</sup> Politikos Y) Isokrates

قرار دارد و آن در شخصیتی است که از دیگران برتر است و برای فرمانروایی زاییده شده است . فقط او میتواند به کسانی که سرپرستی آنان را به عهده دارد درست ترین و بالاترین اندازهٔ داد را ببخشد . فقط او میتواند به آنان امنیت داخلی و خارجی بدهد ، فقط او است که خواهد توانست مردم را از مرحلهٔ فرُودین به سوی برترین پایهٔ اخلاقی پیش ببرد .

هردو شهربار نمونهای که کسنفن در اختیار داشت دو «مرد پادشاهـی» به بهترین مفهوم لغوی خود بودند. کسنفن این دو را برای نمونهٔ فرمانروای «یونانی ـ ایرانی» اساس کار خود قرار داده بود ، نمونهای که او همچون میراث فلسفهٔ سیاسی برای همزمانهای خود و آیندگان بجای گذاشت ، و در آن حکمت سیاسی یونان باستان و ایران باستان به هم جوش خوردهاند. این نکته را میخواهیم بس از این ثابت کنیم .

## ۱\_کورش بزرت ، شهر بادنمونه در «کور پدی»

مقصود از نوشتن کتاب کورپدی \_ یك حکومت نمونه \_ سخنان هرودت در بارهٔ طرز حکومت \_ کورش فرمانروای آرمانی \_ حکومت \_ کورش فرمانروای آرمانی \_ کورش تاریخ \_ گونههای افسانهٔ کورش: هرودت \_ کتسیاس \_ موضوعات کورپدی \_ فصل آخر کتاب \_ انحطاط \_ داوری در بارهٔ کورپدی \_ مسئلهٔ کورش \_ کورش و کیخسرو \_ یك سنت دشمنی نسبت به کورش \_ نام کورس حارزش یابی کورپدی برای ایران شناسی: مفسران یونان مآب \_ ورنریگر آ \_ برنامهٔ نوین بررسی کورپدی .

« ایزد تعالی اندر هر عصری یکی را ازمیان خلق برگزیند و او را به هنرهای پادشاهانه ستوده و آراسته گرداند و مصالح جهان و آرام بندگان را بدو باز بندد و در فساد و آشوب و فتنه بدو بسته گرداند و هیبت و حشمت او در دلها و چشم خلایق بگستراند تا مردمان اندر مدل او روزگار میگدرانند و ایمن میباشند و بقای دولت او میخواهند .»

خواجه نقاامالملك

د ولی هیچ پارسی خود را با این مرد ( ـ کورش) مقایسه نمی کرد ه هرودت

«بدینگونه دانستیم که برای یك اسان ، بدانسان که در طبیعت آفریده شده است ، آسانتر است برموجودات زندهٔ دیگر حکومت کندتا برانسانها باما وقتی ما در این باره اندیشیدیم ، که یك پارسی بهنام کورش بود که بسیاری از مردم شهرها و ملتها را زیردست و فرمانبر خود ساخت ، آنگاه ناگزیر شدیم عقیدهٔ

<sup>1)</sup> Kyros 7) Werner Jäger

خود را بدینگونه تغییر دهیم ، که برمردم حکومت کردن ، نه از کارهای غیرممکن است و نه دشوار ، بلکه فقط باید این کار را خردمندانه انجام داد .

باری آنچه در بارهٔ کورش میدانیم اینت:

بهخواست خود و آزادانه مردم از او فرمانبرداری میکردند. پارهای از اینان کسانی بودند که به اندازهٔ سفر چندین روزه و پارهای به اندازهٔ سفر چندین ماهه از او دور بودند، پارهای مردم حتی هرگز او را ندیده بودند، پارهای بخوبی میدانستند که او را هرگز نخواهند دید \_ و با این همه اینان میخواستند نسبت به او فرمانبردارباشند. (در اینجا نام ملتهایی که کورش بر آنان پیروزشده بودمیآید).

و بدینگونه او براین ملتها (که نامشان یاد شد) فرمانروایی میکرد، ملتهایی که نه به زبان او سخن میگفتند و نه درمیان خود به یك زبان گفتگومیكردند. با اینهمه کورش توانست نیروی خور را برچنین سرزمین پهناوری بگستراند. مردم از او بیم داشتند، بدانگونه که او همه را در زیر فرمان خود داشت و هیچكس زهره نداشت که در برابر او ایستادگی کند واز سوی دیگر توانسته بود در مردم چنان اشتیاقی نسبت بهخود ایجاد کند که همه داوطلبانه فرمانروایی او را خواستار بودند و مناسب حال خود چنان میدانستند که وی برآنان فرمانروایی کند.

از آنجاکه این مرد بهنظر ما شگفتانگیز است از اینرو پژوهشی را بنیاد نهادیم تا بدانیم نژاد ، سرشت و پرورش او تا چه اندازه وی را در فرمانروایی برانسانها توانا ساخته بود .»

این است برنامهای که کسنفن در اثر خودکه درتمام دورهٔ باستان نامبردار بود ، یعنی درکتابکورپدی ، که چندان هم از نظر موضوع درستنبود پیشنهاد خود ساخته است .

این کسنفن که بود ؟ مردی همه فن حریف : یك نویسندهٔ نامبرداریونانی، شاگرد سقراط و نویسندهٔ تاریخ زمان او ، نویسندهٔ تاریخ سالهای ٤٦١ – ٤٦٦ پیش از میلاد . شرکت کنندهٔ در لشکرکشی پر خطر و حادثهٔ کورش کوچك از آسیای کهین ، سوریه و بابل ، به کردستان و فلات ارمنستان ؛ به دنبال وی تا دریای سیاه رفت و شرح آن لشکرکشی را خود درست و دقیق نوشت ، سردار جنگی در نظر و عمل ، ورزشکار ، دهقان و سیاستمدار . از دمو کراتی آتن به بهشدت بیزار بود و گرایش آشکار به حکومت اشرافی اسپارتی داشت ، تصویر یك پادشاه آرمانی را بنابراعتقاد خود بیان کرد . پس هدف از نوشتن کورپدی این بوده است که با یك مثال (ظاهراً) واقعی و تاریخی ماهیت فرمانروای خوب را وصف کند . اما یك چنین شکل فرمانروایی هر گزیك حکومت مطلق و زور که شالودهٔ

<sup>(</sup>۳) (برورش کورش = Kyrou-Paideia

آن بر ترس و وحثت ریخته شده و مردی مغرور ، جهانگیر و ستمگر تازیانهٔ خود را بالای سر تودهٔ بردگان (آنطورکه یك یونانی طرز حکومت شاهان پارسی را مجسم میکرد) نگاهداشته است، و زور را بالاتراز حق میداند ، نمی تواند باشد

بعکس، آرمان فرمانبری آزادانه و شادمانهٔ ملتی بود از پادشاهی مقتدر که با نیکخواهی پدرانه و شخصیت پدر سالاری فرمانروایی کند . پس شایستهٔ بهترین پیشوای حکومتی آن «پدر میهن» است که با سختگیری دوستانه برمقام فرمانرواییش حکومت میکند و «فرزندان میهن» که از سوی او بامهربانسی مادرانه سرپرستی میشوند با احترام و آزرم و اعتماد بهاو مینگرند. اینست تصویر کورش آرمانی در کتاب کورپدی . واین برنامه بیشتر در خاورزمین اجسرا شد تا در باختر .

این کتاب کسنفن وطرح آن مربوط میشود به تاریخ فسر ضیه های سیاسی که یونانیان آنرا آغاز کردند . کوشش اندیشه مندان یونانی این بود که طرحی معتبر برای یك حکومت نمونه ریخته شود . در اینجا پرسشی که همچنان تا امروز بی پاسخ مانده است ، یعنی «بهترین» طرز حکومت نسبی که در حدود امکانات انسانی باشد ، مطرح میشد . طبیعی است که بررسیهای علمی مرتب یا تنها گفتگوهایی در این باره فقط در جایی ممکن بود صورت پذیرد که آزادی انتقاد وجود داشت ، مثلا در حکومت دموکرانی اتی .

نخستین نمونهٔ یکی از این گفتگوها ـ تا آنجا که میدانیم ـ دربارهٔ طرز حکومت و بدانگونه که تمام شرکت کنندگان درآن گفتگو را راضی سازد نزد هرودت دیده میشود (کتاب سوم فصل ۸۵–۸۲) .

هنگام نقل داستان برتخت نشستن داربوش هرودت از سه پارسی که همسوگند شده اند ، و وابسته به طبقهٔ اشراف ، به نامهای اوتانه ، بگه بوخشه و خود داریوش آ، سخن می گوید واشاره به گفتگوی گرمی می کند که در بارهٔ بهترین طرز حکومت و قابل اجرا بودن آن صورت گرفته بود . برای گزینش سه نوع حکومت : دمو کراتی (حکومت مردم) ، اولیگارشی (حکومت اقلیت) و مونارشی (پادشاهی) وجود دارد .

اوتانهٔ طرفدار حکومت دمو کراتی است و یادآور « برتری جویسی » کمبوجیه و تجربهٔ تلخی میشود که بانمایندهٔ مغان ، «گاوماتا» داشت ، که خود را به جای « بردیا » معرفی کرده بود . میگویسد یك فرمانروای مطلق همواره دارای حرص و آز و استبداد است : برتری جویی نسبت به بزرگانی که در کنار

۴) Utana 4) Baga-buxša ۶) Darayavauš

γ) Democratie λ) Oligarchie ۹) Monarchie

او هستند حتى كسانير اكه در آغاز نيك بودند سرانجام تباه ميكند. ويخواستار انتقال فر مانروایی « تمام و همگی ایرانیان » و اصل تساوی حقوق او مسئولیت دولت در برابر ملت است .

بك بوخش ۱۱ حكومت اشرافي دفاع ميكند: هيچ چيز نابخردانه تر، مغرورتر از تودهٔ مردم نیست . برتریجویی خودکامهای را با برتریجویی ملت زمام گسسته جانشین کردن ، این غیرقابل تحمل است. ملتی که بیخرد است ومانند طوفان بهاری درنده ، خود را به روی حکومت میافکند .

داریوش میگوید : هیچ چیز بهتر از فرمانروایی بهترین مرد نیست و آن همان یادشاهی است. فقط یادشاه میتواند بی کم و کاست در اندیشهٔ ملت باشد. فقط او است که به دشمنی همیشگی گروههای مختلف پایان خواهد داد. پارسیان به کمك یك پادشاه یعنی كورش توانستند آزادی را بدست آورند . پس باید این حكومت آزموده يعني بادشاهي را نگاهداشت .

بیداست کے یك چنین گفتگویی در حكومت بادشاهی خاورباستان غیرممکن است صورت گرفته باشد. زیرا گفتگو دربارهٔ مخالف بودن با نوعیی حکومت و موافق بودن بانوعی دیگر موکول به مقدماتی است که پیش از ۲۰قرن پیش در خاور تقریباً هرگز وجود نداشت . ایسن احساس را خوانندگان بسا شنوندگان هرودت ، هنگامیکه این قطعه را میخواندند داشتند . از اینرو هرودت لازم دیده بودکه این نکته را بیفزایدکه این گفتگو « براستی صورت گرفت. بوده . هرچند بهنظر پارهای از پونانیان باورنکردنی میآید ، و بعدها هرودت این تردید را که درست یك مرد بزرگ اجرای دموكراتی را در ایران توسیه کند، بدینگونه برطرف می کند ، که «مردونیوس» (فب . مردونیه) سردار پارسی حکومت استبدادی را در شهرهای «یونیه» برانداخت و حکومت دمو کراتی برقرار کرد. اما این مطلب چیزی را ثابت نمیکند زیرا «مردونیوس» این کار را نه ازنظر گرایش اصولی بهطرز حکومت دموکراتی ، بلکه بهجهات سیاست امنیتی انجام داده بود: خودکامگانی که وسائل وسیاه در اختیار داشتند بـرای جهانداری ایران بزرگ در آسیای کهین میتوانستند خطرناکتر از انجمن های ملی باشندکه دارای هیچگونه وسیلهٔ قوای نظامی نبودند و جز پرحرفی وتصمیمات بی اهمیت گرفتن کاری نداشتند .

کوریدی یك اثر سیاست نظری نیست . طبیعی است در اینجا كسنفن دربارهٔ سیاست نیز می اندیشید . وی در کتاب «خاطرات» نظر ستراط را در بررسیهای خودش دربارهٔ تمام مسائل انسانی نیز درج میکند: ماهیت شهرسیاسی ً

۱۱) Megabyzos يوناني ۱۲) Polis 1 • ) Isonomia

و یك مرد سیاسی ۱۳ چیست ؟ «شهر سیاسی» و یك «مرد سیاسی» چگونه باید باشد ؟ سقر اط فقط كساني را «كاملا تحصيل كرده» ميداند كه درباره مسائل سیاسی یادانش سیاست آگاهی داشته باشن . کسنفن آثار سیاسی بسیاری تألیف کرده بود ولی در این آثار برخلاف افلاطون ، شاگرد دیگر سقر اط ، که از نظر فكرى بالاتر از كسنفن بود ، بيش از افلاطون جانب واقميت را نگه ميداشت . كسنفن يك مغز فلسفى نبود . حاصل اين مطالعات «آكز يلائوس» الم و «حكومت کشور لاکدمونی ها » بود . ولی یکی از آثاری که بنام او معروفست ، یعنی «حکومت كشور آتني ها» ، از قلم يكي از همفكر ان اوست . تمام اين نوشته ها را ميتو ان با صفت نوشته های تبلیغاتی ضد دمو کراتی مشخص کرد ، واز همین ها است کورپدی . برای شخصی مانند کسنفن که طرفدار « یادشاهی » است ( مفهومی که

بهیچروی یونانی نیست) این پرسش پیش میآیدکه ماهیت یك مرد سیاسی نمونه چگونه باید باشد ؟ چه صفات جسمی ، معنوی و اخلاقی باید داشته باشد ؟ از نظر طبیعت ، یعنی ارث و خانواده ، دارای چه شرایطی است ؟ پرورش چه وظیفه هایی دارد . ؟ هنر رهبری انسان بویژه در جنگ چگونه باید خودنمایی کند ؟ پاسخ این گونه پرسشها انسان را بهنوع آثار ادبی «آیین شهریاری» میکشاند . نخستین نمونهٔ چنین اثری «کوریدی» است . این کتاب چنانکهیار مای پنداشته اند یكرمان كاملا تربيتي نيست ، زير ا تربيت فقط در آغاز كتاب وظيفهٔ بزرگ بهعهده دارد . مگرآنکه فرضکنیم تمام عمر انسان در یك تربیت مداوم میگذرد ، که این نظر هم بنوبهٔ خود درست است . بدین ترتیب کورپدی نوعی خاص از آثار ادبی را به وجود میآ ورد که در سرزمینهای آسیایی از راه فارسی میانه و فارسی نو تا کارهای ترجمه و تأليف شده بوسيله عربها و تركها و اويغورها ميتوانيم دنباله آنرا ببينيم.

نگفته نماندکه کوریدی بیشتر کتابی است که باید آنرا بطور «غیر مستقیم آیین شهرباری» دانست . زیرا بهترین روش ،که بتوان با آن قوانین اصلی نحوهٔ حکومت و شرایط جسمی و روحی راکه یك شهریار از آن ناگزیر است ، بهمنظور اصول اخلاقی شهریــاران مرتب و قابل فهم کرد ، روش تمثیل است : مثالهــا مى آموزنداً. انديشه هاى شخصى هنگامى به بهترين صورت بيان خواهد شد كه در جامهٔ افسانه های انسانی در آیند . از اینر اه داستانهای آموزنده پدید میآیند ، و بهلوانان آن داستانها را نویسنده از پیش خود یا آزادانه می آفریند یا از تاریخ برمیگزیند و به حسب مقصود و هدفی که دارد چهرهٔ تاریخ را دگرگون میسازد . عنصر بیگانه و نا آشنا به گونهٔ خاصی دلربا و جالب میشود . در زیر پوشش های نا آشنا و از سرزمینهای دور مراحل فکری خودی پدیدار و قابل رؤیت میشود.

دارندهٔ یك نام والاكه از راه تاریخ با آن آشنا هستیم با دیدگان شاعر نمونهای برای ارزشهای انسانی میشود: آنچه آنروز واقع و حقیقت او بوده برای ما كمتر اهمیت دارد تا آنچه که او برای ما امروز و همیشه ارزش دارد. چهرهٔ تاریخی با تغییرصورتآن در نتیجهٔ افزوده های افسانه ای ومنظومه های عامیانه ، بالا بردن به به به به برجهٔ مقدسات ملی ، تبدیل به آرمان میشود ، تبدیل به قهرمان محبوب یك ملت و نیرویی متعهد و شخصیتی میشود که از یك اندیشه پدید آمده ، نمایندهٔ صفات عالی یا انتظامات و تأسیساتی میشود که منسوب به او است و در نتیجه مقدس و توهین ناپذیر میشود . از این رهگذر کورپدی از بسیاری کتابهای دیگر فارسی که سالها بعد در بارهٔ آیین شهریاری نوشته شد (مانند قابوس نامه و سیاست نامه) برجسته میشود ، زیراکه کورپدی فرد را در مرکز قرار میدهد . از این نظر از همه نزدیکتر میشود ، زیراکه کورپدی فرد را در مرکز قرار میدهد . از این نظر از همه نزدیکتر به این کتاب اسکندر نامه های افسانه ای است که در خاورزمین نوشته شده و آیین شهریاری را در خودگنجانده اند .

بدین گونه کسنفن در کورپدی تاریخ تکامل (برونی اما در درجهٔ نخست) درونی یك انسان را بهما مینمایاند که با نهاد طبیعی و پیش آمدهای سرنوشت (از نظر مذهبی : بهفرمان و خواست یزدانی) بهمقام والای جهانداری فراخوانده شده و برای این کار ساخته شده بود ، تا بدینوسیله کسنفن نظر و عقیدهٔ خود را بوسیله او ، بعنوان واسطه در بارهٔ بهترین صورت ممکن رهبر انسان و رهبر ملتها برای ما مجسم کند .

اما چه شد که کسنفنبرای این منظور کورش را که پهلوان ملی «بربر»ها، «دشمن خونی» ملت یونان بود بر گزید ؟ آیا فقط برای اینکه میخواست صحنههای نمایش خود را باشکوم رنگارنگ دربار بیگانهٔ شرقی بیاراید ؟ کورش ، یك فرمانروای نمونه : این سخن به گوش یونانیان چندان بیگانه نبود . آنتی ستنس استاد کهن مکتب فلسفهٔ «کینی» (حدود ۴۶ یه ۱۳۳۳ پیش از میلاد) گفتگویی ترتیب داده بود که نام آنرا «کورش یا پادشاهی گذاشته بود ، و حتی بعدها کوشش شده است صورت اصلی این گفتگو را بازسازی کنند : آشیل نمایشنامه نویس یونانی ردورهٔ درخشندگی او ۴۰۰ پیش از میلاد) در نمایشنامهٔ «پارسیان» داریوش شاه راکه رخت از جهان بسته است ، با سحر و جادو از جهان مردگان به این جهان را که رخت از جهان بعدی به نگاه که به تاریخ گذشته و نیاکان خود می افکند کورش را به نیک بختی می ستاید که هنگام شهریاری خود برای دوستانش صلح آورد و حتی یکبار هم حد خدایان را بر نیانگیخته بود .

بزرگداشت مقام کورش ، که صورت سنت و رسم پیدا کرده و سیسرو آنرا

<sup>19)</sup> Antistenes

اقتباس کرده بود ، بعدها در کتاب «قانونها»ی افلاطون هنگام توصیف و تعریف پادشاهی و دمو کراتی دیده میشود:

افلاطون میگوید پارسیان در زمان کورش هنوز اندازهٔ میان بردگی و آزادگی را نگاه میداشتند ، از اینراه نخست خود آزاد شدند و سپس سرور بسیاری از ملتها ، در آنزمان (هنگامیکه کورش فرمانروایی میکرد) فرمانروایان زیردستان خود را در آزادی شرکت دادند و آنانرا به وضع قانونی برابری راهنمایی کردند .

مردان جنگی رابطهٔ دوستانه با رهبران خود داشتند و از اینرو خود را در هنگام خطر داوطلبانه معرفی میکردند . پادشاه هم دور از حسادت بسه اندرزگوی خردمند آزادی سخن میداد ، این دسته مردم را حتی از دیگران ممتاز میکرد ، بدینگونه آزادی اندیشهٔ همگانی وجود داشت ، همه چیز با این آزادی ، با مهرورزی و فکر اجتماعی پیشرفت میکرد .

به همین سان افلاطون در چهارمین نامهٔ خود به «دیون» ۱۷ یکی از شاهان پشتیبان خود ، اندرز میدهد که لیکورگوس ۱۰ و کورش را سرمشق قرار دهدا. دانشمندانی که با دانشیونان و رم باستان سروکار دارند میخواهند در اینجا تصویر آرمانی کورش را فقط از دیدهٔ افلاطون ببینند . درست است : افلاطون در اینجا نمونهٔ مناسبی از اندیشهٔ مطلوب سیاسی خویش و یونانی عمومی یافته بود برای افدازه نگاهداشتن و میانهروی و همآهنگی ، راهی میان اختیارات حکومت و آزادی فردی . اما اینرا هم بایدگفت که کورش تاریخی هم میتواند مانند چنین مرد میانهروی باشد . او یك فرمانروای سنمگر مطلق نبود ، بلکه پادشاهی با سپاه بود که ملت خود را به چشم همکار و دوست خود می نگریست . ناگفته نماند که فردوسی هم نمونه هایی از « غرور مردان در پیشگاه شاهان» ۱۱ یعنی شرفیایی و خضور غرور آمیز و صمیمانهٔ بندگان به پیشگاه پادشاه را یاد میکند آد و فاداری حضور غرور آمیز و صمیمانهٔ بندگان به پیشگاه پادشاه را یاد میکند آد و فاداری ایرانیان نسبت به پادشاه همیشه با بردگی و زبونی یکی نبود .

یا کوب بور کهاردت ۲۰در بارهٔ این بزرگی از دید تاریخ میگوید:

۱ تاریخ گاهگاهی دوست دارد که خود را ناگهان در یك انسان متمرکز کندکه سپس آن انسان بهجهان تعلق پیدا کند . بسیار شگفتانگیزند آنانکه همهٔ افراد یك ملت توسط آنان از یك وضع فرهنگی ناگهان بهوضع فرهنگی دیگری

Männerstolz vor Königsthronen ,Wenn die Männer از شیل است ، ۱۹ auch vor dem König sich aufrecht und mutig` verhalten

(Lied an die Freude)

<sup>1</sup> v) Dion 1 A) Lykurgos

r • ) Jacob Burckhardt

در میآیند ، مثلا از چادرنشینی به جهانگیری . . . . . . به هنگام بحرانها در وجود افراد بردگ حالت موجود و آنچه که تسازه است بعد املای خود میرسد . . . وجودآنها همچون بك داز حقیقی تاریخ جهانی باقی میماند . . . . کورش بزرگ همچون کسی که از مادر رهبر زاده شده برای ملتی که از نظر تعداد اندك ولی در زیر پرورش سخت و خشن پولادین شده بود از میان یکی از طبقات بر گزیدهٔ اجتماع پدیدآمد . حملهٔ ملت آریائی در جهان فرهنگی سامی و ایلامی آسیای پیشین انقلابی بود . بر تری کسانیکه نیروی زندگی در آنان بیشتر است مانند هروقت حقی است که تاریخ می پذیرد . ولی سیاست دلیرانهٔ جهانگیری سیه سالار توانا در برابر و حثیگریهای پادشاهان آشور پدید آمد و با یك سیاستمداری زیر کسانه ، آنچه را کسه نسویسندگان رم بعدها مینامیدند ، تسا انداز دای زیر کسانه ، آنچه را کسه نسویسندگان رم بعدها مینامیدند ، تسا انداز دای اخلاقاً قانونی شد .

گرچه بسی دشوار است از میان پرده های افسانه ای به حقیقت تاریخی راه یافت ، با اینهمه تأثیر شگرفی که شخصیت انسانی کورش نزد پارسیان و غیر پارسیان به جای گذاشته بود ، کاملاً آشکار است . هرودت می گوید مردم در ایران کورش را همچون «پدر» میستایند . در صور تیکه پسرش کمبوجیه یا خود کامه و داریوش یا بازرگان بوده است . کورش مردی نرمخو بود و پارسیان داشتن هرچیز خوب را از او می دانستند . کورش با سیاست فرهنگی بزرگ منشانهٔ خود ، و بیش از همه با هوشیاری سیاسی و بردباری دینی ، دل بیشتر ملتهایی را که شکست داده و پارهای را از بردگی سخت رهانیده بود بدست آورد : اینان همه به او همچون و پارهای را از بردگی سخت رهانیده بود بدست آورد : اینان همه به او همچون بردر » خود می نگریستند یا مانند یهودان در او ، که میهن از دسترفته را بایشان باز پس داده بود ، یك افزار حکومت «جهان خدایی» می دیدند .

کورپدی نام ملتهایی را برمیشماردکه پیش از کورش مستقل بودند وسپس به اجبار یا داوطلبانه تسلیم او شده بودند .

این ملتها چندان بسیار بودند که بهدشواری میشد از میان آنان گلشت ،
 به هرکجا که آدمی از کاخ شاهی هنگ سفر میکرد ، بهسوی باختر یا بسوی خاور ، بهسوی شمال یا بهسوی جنوب ، حال همین بود » .

وقتی کسفن تاریخ خود را مینوشت خاطرات راستین کورش تاریخ بسیار اندك بود . بعکس افسانه بهسرعت پراکنده میشد ، زیراکورش پهلوان ملیپارسیان شده بود . کسفن درهمان آغاز کتاب کورپدی میگوید : «او (کورش) را امروزهم همچنان بربرها در گفتار و سرود میستایند . (یعنی داستانهای منثور و در منظومه های حماسی) ، .

نکتهای که بطور قابل توجه ب وشاید هم تصادفاً ب در سالنامه های

تاسیتوس<sup>۱۱</sup> دیده میشود اینست که وی نیز این مفهوم را تقریباً با همین عبارت در بارهٔ آرمینیوس امیر شروسکی<sup>۱۲</sup> آزاد کنندهٔ ژرمنها از یوغ رمیها نقل میکند و میگوید: «هنوز هم بربرها بهیاد او سرود میخوانند . اما از هیچکدام از ایندو یعنی نه از کورش و نه از آرمینیوس حماسهای بجای نمانده است . در هردو مورد، دو ملت (که محصول کار یك عمر پهلوانان بزرگشان به آنان تقدیم شده بود) غیر مستقیم، یعنی از راه مردم بیگانه و حتی دشمن (یونانیان و رمیان) اگاهی یافته بودند . حتی زبان این سرودها فراموش شده است .

از افسانهٔ کورش روایتهای مختلف وجود داشته است . مراسم دینی که تا صدها سال بعد هنگام برتخت نشستن شاهنشاهان هخسامنشی اجرا میشد و بمنظور نوسازی و دوباره زنده ساختن روزگار کورش بود ، نوعی عمل مقدس دینی بود «که بوسیلهٔ آن خوشبختی افسانه ای دوران طلائی باستان یك بار دیگر زنده میشد» زیرا کورش همان گونه که «یوستینوس» سالها بعد در بارهٔ او میگوید در واقع چنین بود:

« نهتنها در آغاز فرمانروایی خود بلکه در تمام دوران موفقیت آمیز بعد بطور قابل ستایشی نامور بود . »

برای داوری در بارهٔ اینکه کسنفن از مواد افسانهای که دربارهٔ کورش وجود داشت چه ساخته است باید نگاهی بهروایتهای افسانهٔ کورش که موجود است بیفکنیم .

هرودت در بارهٔ روایتهای گوناگون افسانهٔ کورش چنین می نویسد:

« اما اکنون باید بازگوییم که کورش که بود ، ، ، ، من میخواهم این داستان

را بدانکونه بنویسم که چند تن از پارسیان گفتهاند ، که نمیخواستند پیش

امدهایی که در بارهٔ کورش روی داده ارایش کنند ، بلکه میخواستند

رویدادها را چنان که هست گزارش دهند ، من میدایم که در بارهٔ کورش

صورتهای داستانی دیگری نیز وجود دارد ، یعنی سه صورت ، »

سوالهائی که پیش میآیند: این پارسیان چه کسانی بودند؟ پدر تاریخ از چه کسانی این داستانها را شنیده بوده ؟ وچگونه بفکر افتاد که این داستان بی طرفانه و درست است ؟ آن سه صورت داستانی دیگر کدام بودند ؟ چرا داستانی که توسط هرودت نقل میشود باور کردنی تر از داستانهای دیگر بوده است ؟ .

نظری به آنچه در دست داریم بیندازیم .

۱) داستانی که هرودت نقل میکند چئین خلاصه میشود: «استیاک» ۲۹ - پادشاه ماد - خواب میبند که دخترش ماندانه چندان پیشاب میریزد که پایتخت سراسر از آن لبریز میشود و نمام اسیا را آب فرامیگیرد.

Y1) Tacitus YY) Cherusker YY) Justinus YY) Astiages

پادشاه هراسان از این خواب دختر رسیده و بالغ را به همسر مادی هم پایهٔ خود نمیدهد ، بلکه به مردی پارسی به نام کمبوجیه یا «کامبوزس» میدهد ، او از خانواده ای نیکو و مردی آرام بود ، به نظر پادشاه وی از یك خانوادهٔ مادی «متوسط» بود ،

پس از زماشونی این دو ، خواب دیگری فرمانروا را آزار میدهد ، او در خواب میبیند که چگونه از دامن دخترش شاخهٔ تاکی میروید که سراسر آسیا را فرا میگیرد ، خواب را خوابگزاران چنین تمبیر میکنند که فرزند «ماندانه» که درآن زمان آبستن بود ، بجای آستیاگ پادشاه خواهد شد،

آسنباگ برآن میشود که نوهٔ خود را بکشد ، این مآموریت نفرت آنگیز را بهخویشاوند و همدودمان خود «هارپاگوس» میدهد و او داوطلب انجام این خدمت میشود ، کودك بهزیور آراسته میشود تا کشته شود ، ولی هارپاگوس به این کار ناهنجار تن در نمیدهد و کودك را به یکی از چوپانان پادشاه کسه گله را در سرزمینی پر از جانوران وحشی میچر آند کمیدهد ، این مرد نامش «میتردانس» و زنش که یکی از بندگان آسنباگ بود آکینو بود ، یعنی سگ ماده و به زبان مادی «سپاکو» میگوبند ، زیرا سگ ( = سگ ماده ) را مادها «سپك » مینامند .

هارپاگوس به چوپان فرمان میدهد که کودك رادر سرزمین دورافتاده ای در کوهستان رها کند ، چوپان این داستان وحشتناك را برای زنش که درست در همان هنگام که بچهاش مرده بدنیا آمده بود که تعریف میکند ، زنش پیشنهاد میکند که آن بچه مرده را بجای آن کودك در کوهستان بگذارد و کودك آستیاگ را مانند کودك خود بزرگ کنید ، هردو دلشان بحال آن کودك میسوزد که دست و پا میزند و فریاد میکشد ، کودك با طلا و جامههای رنگین زینت شده و در پیش آنان قرار گرفته است ، چوپان گفته زنش را می پلیرد : بچه مردهٔ خود را به آرایشهای آن کودك زینت میکند و در سبدی میگذارد و جسد را برای بازبینی به هارپاگوس نشان میدهند ، وی اجازی میدهد که او را دفن کنند ، ولی کورش واقمی با نام دیگر در میان زن و مرد چوپان بزرگ میشود .

وقتی کودك دهساله شد حقیقت آشکار میشود ، بعلت تازیانه خوردن یك جوان در بازی کودکانه « شاهبازی » ، که پس از این از آن سخن خواهیم گفت ، کودك ، کم کم داوطلب پاسخگوئی به آستیاگ میشود و این کار را با دایری و زبردستی انجام میدهد ، وقتی آستیاگ او را از نزدیك درست میبیند خطوط چهرهٔ خود را در او باز میشناسد ، حتی آهنگ صدا «پاسخ دادن ، افتخارآمیز و آزادمنشانه » بگوشش میخورد ، چوپان در تهدید و شکنجه حقیقت را افرار میکند ، در بارهٔ مجازات نابکارانهای که پادشاه برای هارپاگوس در نظر گرفته بود اکنون سکوت میکنیم ،

اما برسر رئیب خطرناك تخت شاهی چه میآید 1 مفان برای آرامش خاطر پادشاه آیندهٔ آرامبخشی پیشگویی میكنند : از آنجا كه كورش یكیار در بازی با دوستانش بهشاهی برگزیده شده و مانند یك فرمانروای راستین فرمانروایی کرده است انتظار نمی رود که بار دوم به پادشاهی برسد ، دیگر خواب تعبیر شده است ، از این گلشته ، مغان با صراحت نیش دار نظر شخصی ملی و طبقاتی خود را اظهار کرده اند : «اگر حکومت به دست این کودك بیفتد در این صورت حکومت بردست پارسی بیگانه می افتد و ما مردم ماد همچون بردگان خواهیم شد و پارسیان ما را تحقیر خواهند کرد ، ولی تا هنگامیکه تو ، که هم میهن مایی پادشاه هستی ، در حکومت تو شرکت می کنیم و با افتخاری بزرگ در خدمت تو خواهیم بود » .

پس از این آستیاگ کودك را با نیكاندیشی روانهٔ میهن خود پارس کرد ، پدر ومادر او کمبوجیه و ماندانه از او با گرمی استقبال کردند ، کورش تعریف میکند که چکونه وی بوسیلهٔ زن چوپان ، نامادریاش ، با مهربانی بسیار پرورش بافته است ، چون وی همواره نام «کینو» را برزبان میآورد پدر و مادرش این شایعه را منتشر میسازند که کودك هنگام آوارگی بوسیلهٔ سگ ماده تغذیه میشده است ، آد اینرو پارسبان میخواستند رهایی کورش را بیشتر به بادی بزدان قلمداد کنند تا نتیجهٔ بك پیشآمد واقعی ، بدینگونه این افسانه توجیه میشود ، ولی آستیاگ از سرنوشت خود نگریخت ، کورش بارسیان را گرد آورد ، با سیاهیان ماد جنگید و پیروز شد ، آستیاگ اسیر نامر تخت نشست ، اما به آستیاگ آزاری نرساند واو را نزد خود نگاهداشت تا مرگش فرارسید .

یك قطعهٔ بزرگ از این تاریخ كتسیاس در نوشته های نیكالوس دمشتی ۲۰

Yo) Nicolaus Damascenus

(حدود ١٤هـ پيش از ميلاد) و قطعه كوچكى در آثـارفوتيوس<sup>٢١</sup> وجود دارد (حدود سده به ميلادى) . ع

کورش از طایفهٔ ماردها واز خانوادهٔ پائین بود ، از روابط خویشاوندی با خانوادهٔ شاهنشاهی ماد سخنی در میان نیست ، پدرش ۱۳ راداتس مردی تنکدست و مادرش ۱۵ رگوسته و جویان بزها بوم .

کورس جوان بدربار آسنیاگ میآید و در اینجا به نظافت کاخ و خدمت میپردازد و غالبا از ارباب خود ازار میبیند ، سپس فانوس کشی میکند ، به ساقیگری ارتقاء می بابد و بوسیلهٔ ارباب خود ۱۵ رتمبارس به به به به به به میابد و بوسیلهٔ ارباب خود ۱۵ رتمبارس به به به به به به می بابد و بوسیلهٔ ارباب خود و مادر خود را بدربار میآورد ، آنگاه مادرش خواب پر معنایی را که در زمان باروری او دیده بود برایش نقل میکند : در خواب چنین دیده بود که از شکم او رودخانه ای جاری شده است که تمام آسیا را فراگرفت ، یك خواب گزار بابلی خواب را بدینگونه تعبیر میکند که کورش برآسیا چیره خواهد شد ، البته پادشاه نباید از این موضوع چیزی بداند : باید بصورت راز بماند .

پس از آنکه کورش برای پدوش سمت ساتراپی ( \_استانداری )تحصیل میکند و مادرش بانوبی محترم و شرافتمند میشود تصمیم میگیرد برضد آستیاگ نیام کند وی بسمت نمایندگی کادوسیها منصوب میشود \_ کادوسیها در جنوب فربی دریای مازندران هستند \_ و با یك پارسی بنام «اویبارس) ۲۷ آشنا میشود و با شاه کادوسیها قراردادی برضد آستیاگ مربندد .

این پادشاه غیر مستقیم از خواب آرگوسته آگاه میشود . شبی خوانندهای برای او میخواند: شیر گرازی را که در قدرت خود داشت رها کرد ، ولی گراز قویتر میشود و برای او رنجبسیار فراهم میکند ، وسرانجام ، هر چند ضعیفتر است ، توی تر را مفلوب خواهد کرد ، استباک اینك سیصد سوار می قرستد تا مرد یاغی خودسر را دستگیر کند ، اما اینان همه از او فریب میخورند ، بامداد روز بعد ، بس از آنکه کورش خود را تقویت میکند ، آنها را میکشد ، بدینسان جنگ میان مادها و پارساها آغاز میشود ، از جریان این جنگ جند نکته شایان توجه است: استیاک در پیفام خود کورش را از اینکه خانوادهٔ بستی است سرزنش میکند ، کورش به او باسخ میدهد : گویا تو از نیروی خدایان ما آگاه نیستی ، زیرا نمیدانی ، که جویانان از جانب خدامان بهاین کارها گمارده شدهاند . کورش خود در حین جنگها بهخسانهٔ یدر و مادر خود میرسد که روزگاری در آنجا بز میچراند ، اینجا پیشکشی از آرد گندم میآورد واز مالش برگ درخت سرو و چوبهای درخت غار آتشی برای تربانی فراهم میکند . در این هنگام رعدوبرق از سمت راست او در میگیرد و بزرگانی که در خانهٔ پدری نشسته بودند مژده میدهند که او بر مادها پیروز خواهد شد ، کورش بهمناسبت این پیشگویی با همنبردان خود جشن بزرگی بربا میکند ، استیاک میبیند که مادها جنگ را باخته اند فریاد میکند : « وای برما چه دلاورند این پارسیان پسته خوار ۱ »

داستان بریدگی بزرگی دارد و سپس هنگامیکه جنگ بهسود کورش پایان مییابد دنبال میشود ، کورش در «اکباتانا» تاجگذاری میکند ؛ گنجهای پادشاه شکستخورده را بهپاسارگاد میآورند ، ملتهایی که تاکنون دستنشانده مادها بودند بسوی پارسیان میروند .

سرنوشت آستباگ اسیر ، گونهگون نقل شده است ، وی پسازابنکه از پنهانگاه خود بیرون میآید کورش با او محترمانه رفتار میکند و مانند یك پدو ستایش میشود و حتی مقام امیری سرزمینی باو داده میشود \_ ولی سرانجام بوسیلهٔ خیانت یك خواجهٔ حرمسرا کشته میشود .

۳) گزارش نویسندگان بعدی چنانکه انتظار میرود چیزی جز خلاصهٔ این دو گزارش نیست . پومپیوس قرو گوس<sup>۲۸</sup>با اختلاف اندکی بیشتر از قول هسرودت نقل میکند . از تاریخ نویسان دیگر افوروس<sup>۲۹</sup> بنقل از دیودوز ۳۰ ایسو کراتس<sup>۳۱</sup> ، دیو کریسوستوموش ۳<sup>۲۱</sup> ، پلوتارخ ۳<sup>۱</sup> ، استرابون ۳۰ ، لوکیان ۳۰ ، ایبرامون ۲۰۰ م .) و دیگران که بی اهمیت تراند فقط قطعات پر اکنده ای بجا مانده است .

کورپدی کسنفن در میان دیگر نوشته اوضع خاصی دارد . این
 است خلاصهٔ آن :

کمبوجیه پدر کورش ، یکیاز استانداران آستیاگ پادشاه ماد و فرزند هخامنش از طایفهٔ پاسارگاد عماندانه دختر آستیاگ را به زنی گرفته بود ، کورش ، فرزند این دو ، تا سن ۱۲ سالگی نزد پدر و مادر خود بسر میبرد و بنابر پرورش معمول آنجا تربیت میشود . به دربار پدر بزرگش خوانده میشود . بزودی در آنجا به پاری شخصیت بچه گانه و ساده دلانهٔ خود که تا اندازه ای از عوش سالخوردگان بهرهمند است دل سرور کهن را ، که پدربزرگ و اقمی او است و خواسته های اورا بر آورده میکند ، میرباید ، نمونه ای از یك خانواده خدش شد.

جوانك در سواری و شكار برجسته میشود ، و پلربزرگش آستیاگد شاهی شاد میشود ، در میان همسالان خود دوستی سازگار است که بهخانوادهٔ شاهی خود نمیبالله ، سخنی از «شاهبازی» در میان نیست و کسی از او تسازیانه نمیخورد ، در سن ۱۱سالگی ـ که سن داشتن جنگافزار است برای نخستین بار موفق بهدریافت جایزهمیشود .

سفری که بمنظور شکار بود بهجنگ کشیده میشود . کورش که

YA) Pompeius Trogus Y4) Ephoros Y•) Diodor

r) Isokrates ry) Diochrisostomos rr) Pluta

rr) Strabon ra) Lucian re) Aelian

برای نخستین بار جامهٔ نبردی برازندهٔ اندام خود پوشیده جسورانه و سوار براسب حمله میکند \_ مانند سگ شکاری ولی بی تجربه ای که برخوك وحشی می برد \_ دشمنان را تارو مار میکند و اکنون نشان داده است که یك مرد است .

نخست برمبگردد به پارس تا آیین معمول آنجا را بجای آورد (ظاهر انخاطر آنکه در یك آنجمن جوانان به تربیت خود ادامه دهد) پس از مرگ آستیاگی که بی آنکه تاج شاهی را از دست بدهد میمبرد ، درخدمت پادشاه تازه کیاکسار ـ در میآید ، این پادشاه تجمل پرست سخت دل ، حسود ودر واقع شهریار ضعیف سلسلهٔ ماد نقطهٔ مقابل کورش جنگاور، که در نهاد بهتر وبرای رهبری آماداه تر است، قرار گرفته است ، بعدها کورش دختر کیاکسار را که دختر دایی او است بزنی میگیرد ، و به این وسیله رابطهٔ خویشاوندی نسبت به سلسلهٔ ماد که در حال برافتادن است برجسته میشود ، چهرهٔ نسبت به سلسلهٔ ماد که در حال برافتادن است برجسته میشود ، چهرهٔ مخالف کیاکسار در کنار کورش همچون تصویری که نمایندهٔ یکدورهٔ خسته مخالف کیاکسار در کنار کورش همچون تصویری که نمایندهٔ یکدورهٔ خسته کورش وجودی سرشار از زندگی تباهی ناپلیر ، با اراده برای کسب قدرت ، کورش وجودی سرشار از زندگی تباهی ناپلیر ، با اراده برای کسب قدرت ،

جبهه های جنگ تغییر میکند . جنگ با ارامنه در میگیرد ، و بزودی آنها مغلوب میشوند و پیمان دوستی بسته میشود ، کلدانیان دزد نیز در خدمت پارسیان در میآیند . سپس جنگ با آشوریان پیش میآید ، مادهای داوطلب به کورش میپیوندند ؛ هیرکانیان (گرگانیان باستان) نیز به اشگر او ملحق میشوند ، هم پیمانان دیگر در جنگ با آشور پیش او میآیند : گبرباس مالك بزرگ که انتقام قتل یگانه فرزندش را از پادشاه آشور میخواست بگیرد، گادارس ، که پادشاه او را مقطوع النسل کرده بود ، کادوسیان و سکاییان همه به کورش میبیوندند .

پادگان سوار تکمیل میشود ، دستگاههای محاصره و ارابههاییکه در چرخهایشان داس کار گذاشته شده بود ساخته میشود ، هنگامیکه کورش با فرستادهٔ هندوستان گفتگو میکند گرویسوس پادشاه لیدیه با سپاه نیرومند بر ضد او مجهز میشود .

کورش با این پادشاه به نبردی سخت می پردازد ، در هنگام جنگ از اسب به زمین می افتد ، مصریان که با کرویسوس هم پیمان هستند سپاه پارسیان را به وضع ناهنجار و خطرناکی می اندازند ، اما سرانجام شکست میخورند و با شرایط شرافتمندانه ای تسلیم میشوند ، کرویسوس پادشاه پابه سارد که پایتخت او بود میگریزد ، کورش تا آنجا نیز او را دنبال میکند ، نس از آنکه دار تسخیر میشود کرویسوس تسلیم میشود و با تسلیم خزانه د پایتخت خود را از فارت نگهداری میکند ، میان هردو فرمانروا صلح و آشتی بر قرار میشود .

آخرین نبرد برضد شهر بزرگ جهانی بابل روی میدهد · قریگیهٔ بزرگ ، کاپادوکیه ، و عربها تسلیم میشوند · در یك شب ، پس از یك جشن،

که تمام شهر در میخوارگی فرورفته ، کورش فرمان میدهد قطعه خاك میسان فرات و خندق شهر را سوراخ کنند ، چنانکه آب رودخانه در خندق سرازیر میشود و سپاه از راه بستر خشك شدهٔ رودخانه بهشهر وارد میشود ، بابل فتح میشود ، چنگافزارهای دشمن را تحویل میگیرند و شهر اکنون باجگذار پارسیان میشود .

داستان کوچك هشقی سرگلشت ۱۹بر ادانس و و باننیا و زن زیسای شوشی او (شاید یك داستان ایرانی ۱) در میان پیش آمدهای جنگی کنجانده شده است ، این داستان فرصتی به دست میدهد که نجابت فاتع در برابر جنس زن نشان داده شود .

ویژگیهای سیاسی گورش به کوتاهی برگذارمیشود . سردار لشکرکش یك طایفه پادشاه بررگی شده است ، شرحهائی که در این باره نوشته شده است ، طالبی است از زمانهای بعد : گسترش شکوه بزرگ ، نگهبانان کاخ ، سازمان خواجگان حرمسرا ، خدمت «آزادگان» در دربار ، سلسله مراتب اداری ، پشتیبانی ازمراسم دینی ، تقسیم و بخشش هدابا ، مسابقه ها ورژه ها وحرکت دسته جمعی پرشکوه و مجلل فرمانروای جهانی که نمایندهٔ قدرت او است ، اجرای آیین زمین بوسی ، سازمانهای اداری (فیر لشکری) دیدار و بازرسی از استانداران به وسیلهٔ کارمندان ویژهٔ قدرت مرکزی شاهنشاهی ، سازمان مفصل درباری ، بر قرار کردن پیك سوار ، تصرف مصر تا مرز اتیویی .

در فصل آخرکتاب کورپدی از پستی گرایی اخلاقی سخن میرود که پس از مرگ کورش در تمام زمینه ها رخ داد: بی وفایی ، رشوه ، غفلت و سهل انگاری در ورزشهای بدنی و در تمام سازمانهای سیاهی ، سستی و ضعف و جزآن نشانه های پسروی است .

نظری که مکرر در بارهٔ غیراصلی بودن این فصل اظهار شده مورد قبول من نیست . گذشته از اینکه زبان کاملا زبان کسنفن است مضمون این تفصیل بسا مشاهدات کسنفن در لشگر کشی باهم کاملا موافق است . ستایشگر پسادشاه پارسی وخود (کورش) ناگزیر بود عهدشکنی حیله کارانهٔ افسران بلند پایهٔ لشکر پارسی وخود پادشاه (اردشیر دوم) را ببیند ، که بدون توجه بهحق میهمان که همه جا ارجمند است ، رهبران مزدور یونانی را به حیله در دام انداختند و سپس همه راکشتند بر اینها برداشت منفی نامطلوبی که کسنفن ازخواندن روایت کشیاس دربارهٔ اوضاع دربار شاهی داشت باید افزوده شود . در پشت این نمای درخشان یك پوسیدگی دربار شاهی داشت باید افزوده شود . در پشت این نمای درخشان یك پوسیدگی درونی پنهان شده بود که به هیچروی قابل نوسازی بنظر نمیرسد . از اینرو میتوان با یکی از منتقدان موافق بود که میگوید کسنفن دین خود را با نوشتن این فصل به ما خوانندگان ادا کرده است : او میخواهد به ما بگوید ببینید : در آن روزگار چنان بود و امروز چنین است .

افلاطون در کتاب «قانونها» یك فصل بزرگ را به تفصیل این سؤال

تخصیص میدهدکه چگونه وضع نیروی بزرگ پارسی به «نیستی» گرائید وچگونه «پستی گرایی» و تباهی طبقهٔ بزرگان اشراف را پس از کورش فراگرفت .

افلاطون عات اصلی این پستی گرایی را پرورش نادرست زنانهای میداند که شاهزادگان خانواده شاهی ـ نظر بهایسکه پدر خانواده غالباً در جبههٔ جنگ بود ودر اندیشهٔ فرزندان نبود ـ از خواجگان و زنان فراگرفته بودند . اینان را بعنوان خوشبخت ترین و آسوده ترین مردم پرورش میدادند و بزرگ میکردند، هرگز در برابر آنان ایستادگی نمیکردند و آنان را با ستایش بیجا تباه میکردند .

آن روز از «انحطاط سخن گفتن سخن روز بود واز اینراه علت شکایت کسنفن نیز در کورپدی از نابودی انضباط و نظم شایستهٔ کهن (نزد پارسیان) و پستی گرایی اخلاقی که به تدریج پیش میرفت دانسته میشود . آنچه او میخواست شرح دهد ، زیباتر جلوه دادن گذشتهٔ پارسیان بود بوسیلهٔ یك سخنگوی اخلاقی محتاط تا برای یونانیان هم میهن خود سودمند افتد . در کتاب «در بارهٔ دولت لاکدمونیها» هم دربارهٔ از میان رفتن سختگیری اخلاقی سخن گفته است . در کتاب «خاطرات» چیزی کاملا شبیه به همین را در بارهٔ آتنی ها میخوانیم که از سرمتق پدران کاملا دور شده بودند: سهل انگاری در ورزشهای بدنی، نافر مانبرداری سبت به چیران نسبت به حکومتی که به تحقیر آن مباهات میکردند ، کاهش احترام نسبت به پیران و اختلاف در میان شهر نشین ها . در داوری ما در بارهٔ اهمیت کورپدی به دو نکته باید توجه کرد :

۱) کوروپدی یك سند تاریخی نیست . نویسندهٔ آن با حتایق تاریخی و
 واقعی هرطور که میخواهد رفتار میکند . !ینك چند نمونه :

کیاکسار که فرزند آستیاگ خوانده میشود ، هرگز وجود خارجی نداشت :
آستیاگ فرزندی نداشت بلکه نام پدر آستیاگ کیاکسار بود ( \_ مادی

Uvaxštra پهمعنای خوب روییده ) ، این کیاکسار همزمان کورش یکم پدر

بزرگ بنیادگذار شاهنشاهی بود و همان است که در یك کتیبهٔ آشوری از

آشوربانیپال (۲۲ پیش از میلاد) از او باد میشود ، کسنفن این دو کورش را

با هم در آمیخته و یك لشکرکشی برضد آشور را به کورش نوه نسبت میدهد،

که ۱۰۰سال پس از کورش یکم (۳۹ه پیش از میلاد) بابل را گرفت .

لشکرکشی ارمنستان را ممکن است کسنفن با یکی از لشکرکشیهای داریوش بر ضد ارمنیان که در کتبه بهستان یاد میشود واز طرف داریوش یکم سرکوبی شدند اشتباه کرده باشد ، برسر گرویسوس که پایتخش در ۱۹ پیش از میلاد تسخیر شد بهراسنی چه آمده است نمیدانیم ، برخی کمان میکنند که شاید بنابر سنت کهن خود را سوزانده است ، آنچه در نقل کسنفن با تاریخ سازگار نیست مرک گورش است ، این پادشاه بزرگ بنابر نقل مرودت هنگام لشکرکشی بهسرزمین ماساگتها در کنار دریای مازندران

کشته شد «پس از آنکه ۲۹ سال تاج شاهی برسر داشت: ، بخش بزرگی از سیاهش در این جنگ نابود شد .

۳) گورپدی روایت و صورت دیگری از افسانهٔ گورش نیست . آنچه کسنفن از این موضوع میدانست برما مجهول است . از آنجاکه میتوان پنداشت که وی تاریخ هرودت را خوانده بوده ، پیداست که وی از افسانه های کورش که هرودت نقل کرده است نمیخواسته استاستفاده کند . او نمیخواست که شاه نمونهاش بدینگونه ماجر اجویانه به فرمانروایی برسد .

کسنفن افسانه های کورش را از حالت داستانیش بیرون آورده و هستهٔ اصلی این افسانه یعنی داستان شگفت آور کودکی را بیرون کشیده است . وی همانطور که «آدولف باوثر» ۳۷ بخوبی دریافته و بیان کرده است از یك

الامادة افسانه ای استفاده کرده و آنرا به صورت یك مقالة سیاسی و فلسفی در آورده است که در آن و اقعیتها با ساخته ما مطابق دلخواه جابه جا میشود ، و این هردو را با هم پیوسته است به این نیت که سیمای آرمانی یك فرمانروا را مجسم کند ، فرمانروایی که با آموزش های سقراطی پرورش یافته ودر این آموزش برجسته شده است ۴۰ ،

«جریان و سیر وقایع»در کورپدی نه با تاریخ سازگار است و نه برابر با افسانه ، ودر این کار دور نیست که در جزئیات از مراحل تاریخی استفاده شدهباشد . واین برای ما مهماست کهنویسندگان یونانی از روایتهای حماسی ایرانی برخوردار بودهاند .

ویژگی و برجستگی افسانهٔ کورش در موضوع راندن و طرد کردن ، یا به زندگانی ابتدائی چوپانان محکوم کردن فرزند پادشاه است که در پنهانی بزرگ میشود تا سرانجام به قدرت برسد . نکات اصلی این داستان به همه جاگسترش یافته است .

در میان افسانه های ایرانی این موضوع را به صورتهای زیر می بینیم : ۱- هنگامیکه شاه باستانی فریدون در جنگلی دورافتاده از یك گاوتغذیه میشود ، تا بعدها ضحاك (اژی دهاك) پادشاه را شکست داده در بندکند وجهان را از بدی یاك .

۲ هنگام شرح داستان کیخسرو که پس از این در بارهٔ آن سخن خواهیم
 گفت .

س هنگام شرح زندگی داراب فرزند همای که در صندوقی بهرودخانه فرات افکنده میشود وگازری او را یافته پرورش میدهد و سرانجام در یکی از لشکرکشی ها دانسته میشودکه او یکی از افراد خاندان شاهی است .

۱۰ هنگام شرح داستان اردشیر بابکاننخستین پادشاه ساسانی . « کارنامه»
 شرح میدهد که چگونه او همچون یك ستوربان جوان از دربار اردوان می گریز د
 و سپس در جنگ پیروز می شود .

۵ در داستان شاهپور فرزند اردشیر که او نیز در پنهانی بزرگ میشود
 و در بازی چوگان با آمدن بیپروا بهپیش پدر خود شاهزادگی خود را شابت
 میکند

٦- در يك روايت ديگر اين داستان برای هرغز پسر شاهپور همين پيش آمد روی میدهد .

بیرون از ایران موارد مشابه بسیار دیده میشود که از همه مشهورتر داستان موسی و بر ادران همزاد روملوس $^{m}$  و رموس $^{m}$  است . همهٔ این افسانه ها یك نكتهٔ مشترك دارند وآن اینست که آنکس که به تقدیر الهی برای پادشاهی برگزیده و زاییده شده است ، نخست درجوانی با زندگی سخت ومحرومیت مطلق ودرمحیطی که از هرسو خطر او را تهدید میکند ، در تنهایی ، بهمقام والای پادشاهی وقدرت میرسد . این فصل بعدها ، آنجاکه سخن از کریپتی نواست ، با تفعیل بیشتر شرح میشود . جزئیات آن تقریباً چنین است : شاهزاده ای در شرایط خامی زاییده میشود . به فر مان یادشاه وقت کودك به نقطهٔ نامعلومی برده و بزرگ میشود: در یك محیط روستایی و بهسر پرستی دو تن قائممتام پدر ومادرکه از خانواده وطبقهٔ پستترند. راندن کودك از این رو انجام میگرفت که پیش گویان و خواب گزاران پادشاهی کودك و برافتادن فرمانروایی از خاندان شاهی را پیشگویی کرده بودند . در نگاهبانی کو دك توسط یك حیوان ماده (سگ ، گاو ، مرغ ، اسب) که غالباً ذکر میشود رهبری یزدانی بخوبی دیده میشود . کودك نژاد شاهی خود را باكارهای شگفتانگیزی نشان میدهد ، با نشانهٔ شاهی در پیکر خود ، با رفتار بیباکانه و بزرگزاده وباگرایش بهجنگافزار و بیمیلی و نپذیرفتن پیشههای پست . نکتهٔ جالب «شادبازی» است . هر گونه کوششی برای از میان بردن فرزند شاه بینتیجه میماند . سرانجام کودك موهبتهایی که سرنوشت برای او تعیین و پیشبینی کرده است بدست می آورد ، یعنی تاج و فرمانروایی با همهٔ موانع موجود . با این کار قطعیت وراثت قانونی تأمین میشود . فرمانروای تــازه غالباً از راه خویشاوندی (پدر یا مادر خود) فرزند پادشاه بر کنار شده است و باز از همین راه (یعنی مادر يا يدر خود) بنيادگذار يك سلسلهٔ تازه .

نمونه های آن در ایران:

از زناشوئی دختر آخرین پادشاه ماد با یك پارسی كورش زایید. میشود

ma) Romulus ma) Remus ma) Kryptie

کیخسرو فرزند یك مادر تورانی و یك پدر ایرانی ، خون دو ملت دشمن را با هم یكی میكند (اندیشهٔ صلح ملتها ؟) . شاپور فرزند یك پادشاه ساسانی و شاهزاده خانم اشكانی ، عضو رابط میان خانوادهٔ شاهی پیشین و خانوادهٔ شاهی كنونی است .

هرگونه کوشی برای یافتن خطوط روشن و نمایان از چهرهٔ کورش در ادبیات حماسی ایران بی نتیجه مانده است . از داریوش بزرگ دست کم نامی به صورت «داراب» به جا مانده است ، هرچند که آن نیز دستخوش تعبیر غلطی شده است . اما از کورش بزرگ حتی به این صورت هم نامی باقی نمانده است . در شاهنامه از شاهنشاهی هخامنشی و بنیادگذار آن و از رویدادهایی که تاریخ نویسان یونانی با تفصیل بسیارگزارش میدهند چیزی نمی بابیم . موضوع داستان کورش بنظر میرسد که همه جا دست به دست میگشته است و این نکته را روایتهای غیر ایرانی که به صورت های مشابه ذکر شده تأیید میکنند .

بنظر من شاید فقط در یک مورد بتوان از خویشاوندی نزدیک با افسانهٔ کورش نتیجه قابل قبولگرفت :

شخصیتهای فرمانروا و مقتدر در سنت ملی غالباً پایان اسرارآمیزی داشتهاند . موسی به کوم نبو<sup>۱۹</sup> میرود در آنجا میمیرد و هیچکسگور او را ندیده است . دیتریش فون برن<sup>۱۹</sup> در حالیکه براسب سیاهی سوار است به وال هال<sup>۱۹</sup> میرود کایزر فریدریش دوم<sup>۱۹</sup> و بنابرصورت بعدی اینافسانه فریدریش اول بارباروساکه از خانواده هوهن شتاوفن<sup>۱۹</sup> بود ، در کوهی پر از اسرار سربهنیست میشود .

کورش بزرگ دور از میهن در سرزمینی بیگانه ، بنابر روایت هرودت در سرزمین ماساگتها و بنابرروایت دیگر در سرزمین دربیكها (= یکی از قبایل سکایی در کرانههای جنوبی دریای مازندران)، مرد . بخش بزرگی از سپاه پارسی در این جنگ نابود شد . (هر ۱۰ ، ۲۱۶) . پایان زندگی کیخسرو نزد فردوسی نیز این چنین اسرار آمیز است : وی پس از یك سفر دراز به وضعی غمانگیز در بیابانی خشك و سوزان از چشم همراهان ناپدید میشود . همراهان هم در طوفانی از برف پوشیده میشوند .

بنابر نوشته ثعالبی کیخسرو به تنهایی روی میاورد و بقیه عمر را به کارهای دینی میگذراند: این نکته بنظر میرسدک درنگ هندی دارد. ثعالبی مینویسد کیخسرو در آخرین اندرزهای خود از دادگری ، اهمیت پادشاهی ، وظهایف اقتصادی و مقرراتی در بارهٔ نگاهبانی سخن میگوید. همچنین سخنان حکمت آموزی از قول او نقل می کند ، در بارهٔ اینگونه «آخرین سخنان» که کورش کسنفن نیز

F1) Nebo FY) Dietrich Von Bern FT) Walhall

۲۴) Kaiser Friedrich ۲۵) Hohenstaufen

میگوید نگاه کنید به بخشهای بعدی .

در سنجش این مطالب چند نکته شایان توجه است:

هردو، یعنی کورش و کیخسر و، پدربزرگ هایی دارند (یکی آستیاگ، دیگری افراسیاب) که از پیشگوییهایی رنج می برند و به در دست گرفتن قدرت توسطنو های خود تهدید شده اند . هردوی این پدر بزرگ ها دختری دارند (ماندانه و فرنگیس) که در متام مادری پلی هستند به سوی ملت دیگر ، در هردو مورد دورهٔ جوانی در میان چو پانان سپری می شود و پایان زندگیشان به تاریکی پنهانی می گراید آ. پس میشود چنین پنداشت که چهرهٔ افسانه ای کیخسر و که در بشت ۵ ، ۶۹ استوار کنندهٔ شاهی نامیده میشود (نیز نك . بشت ۹ ، ۱۸ ، ۲۱ ؛ ویشت ۱۹ ، ۲۹ ببعد) در پرداختن افسانه کورش به گونه ای مؤثر بوده است . ولی به هر صورات ملت های ایرانی با نهایت احترام در برابر آرامگاه بنیاد گذار شاهنشاهی ، که تا به امروز نمونهٔ در خشان پادشاهان آن ملتها است می ایستادند و در برابر سیمای پهلوانی او همان در خساسی را داشتند ، که فردوسی در توصیف کیخسر و در افسانهٔ باستان می سراید:

... که هرگز چنو نشنود گوش نیو به مردی و بخشش به داد و هنر به بالا و دیدار و نام و گهر به رزم اندرون پیل بد با سپاه به بزم اندرون ماه بد با کلاه

اما این کورش کجا رفت، کورش پدر ملتها ، بزرگترین پهلوان، بزرگترین سرور ملت آسیایی ، کسیکه حتی دشمن اورا نیایش می کرد و به او احترام میگذاشت و او را همچون نمونهٔ والای یك شهریار انسان برگزیده بود ؟ آیا او همچنان زنده به آسمان بهسوی «فروشی های نیاکان والای خود رفت ؟ ، و چگونه توانست از نظر ملت خود بهسوی نیروانای فراموشی ناپدید شود ؟

پارهای این پرسش را طرح کردهاندکه آیا در دربار هخامنشیان یك سنت دشتنی کورش وجود نداشت ؟ نکتهای که در داستان کتسیاس پزشك ، که بی گمان از سالنامه های موسمی شاهنشاهی برخوردار شده بود ، برجستگی پیدا میکند و تازگی دارد اینستکه پستی نژاد کورش را با شاید هم با تنفر به میان میکشد و این مرد بزرگ را اینچنین خوار و کوچك می کند . آیا کسی به عمد میخواسته است که نژاد شاهی او را منکر شود ؟ این شحص چه کسی بوده و چرا چنین میخواسته است ؟ در سه کتیبه بسیار کوتاه که از کورش به جا مانده و پارهای از دانشمندان تردید کردهاند که از خود او باشد کورش خود را هخامنشیه ۲ میخواند : وی از شاخهٔ

۴۶) Haxamanisiya ٔ

کهن سال تر این خانواده و از شاخهٔ کوچکتر یاسار گادی هابود که در «انشان» (نز دیك شوش) حکومت میکرد. شاخهٔ جوانتر به اربارمنه ۴ میرسد که نیای بزرگ داربوش است ، و اریارمنه خود را فرزند چیش پیش ٤٨ و نوهٔ هخامنشیه میخواند . و نیز خود واژهٔ «آریایی» و «آری» که چندین بار بکار رفته و در معنای اصلی آن همچنان اختلاف است ، این معنا را تأیید میکند . پس ب تا آنجاکه میدانیم ب هیچ موجبی وجود نداشت که در نژاد «یاك» شاهی بنیادگذار شاهنشاهی تردید شود.

یس اگر با اینحال چنین اتفاقی افتاده بوده ، باید انگیز مای برای این کار وجود داشته باشد . یکی از امکاناتی که ر. فرای ۴۹ به آن اشاره می کنداینستکه اصولا میخواستند نام او را ضایع کنند . موجب این کار کورش کوچك بود که نامش در دربار اردشیر دوم ، که «کتسیاس» را در خنمت خود داشت ناخوش آیند شدهبود. خوار شمر بن اینگونه نامها بی سابته نیست . بهراستی نام کورش در سلسلهٔ پایشاهان هخامنشی دیگر دیده نمی شود ، در شاهنامه هیچ اثری از این نام نیست ، درتاریخ طبری، تنها یك بار، دیده میشود . شخص دیگری كه بعدها به این نام خو انده می شود، و هراید انی باید به آن ببالد ، فرزند مهرداد "پادشاه پونتوس" (کنار دربای سیاه) به د و گویا علت نامگذاری او هم این بودکه او نیز به فکر ایران بزرگ افتاده بود. به دو دلیل فرضیهٔ فرای را نمی توان پذیرفت : یکی اینکه به گفتهٔ پلو تارخ هنگام بر گزاری آیین نیایش شاهی در پاسارگادای شاهنشاهِ تازه نخست میبایست جامههای خود را از تن درآورد، و جامهای را که کورش بزرگ بهتن میکرد

بپوشد . دوم اینکه بنا بر خبری از « آریستوبولوس »<sup>۰۲</sup> بهنتل « اریان »<sup>۰۳</sup> در آرامگاه کورش یك نوع آیین تزیین برگزار میشد که در آن برای کورشنذرهایی يبشكش ميشده است .

بایدگفت به این پرسش که آیا نوعی «نفرین به یاد بود» وجود داشته است که نام و شخص کورش به آن سرنوشت گرفتار شده است ، اکنون نمی توان پاسخ داد . آنچه که قطعی است اینستکه کورشی که در کوریدی کسنفن می آمد ، درست نقطة متابل كورش كتسياس است؛ زير اكسنفن ميكوشد كه كورش او بهصورت كاملا قانونی به پادشاهی برسد . حتی به این نکته اهمیت میدهد که با آخرین پادشاهان ماد روابط نیکو داشته باشد. برای داوری در بارهٔ اینکه آیا تصویر کسنفن از کورش، تمام یا برخی از آن، ساختهٔ خود او است، ویا اینکه از نوشتهای دیگر در این کار بهره گرفته و این نوشته ها کدام بوده اند، باید آگاهی های دقیقی از تاریخ نویسان

Py) Ariyaramna

۴۸) Čišpiš ۴۹) R. Frye

۵۰) Mithradates ۵۱) Pontos ۵۲) Aristoboulos

Arrian

۵۴) Damnatio memoriae

یونانی که تاریخ ایران را نوشتهاند داشته باشیم ، و بدبختانه چنین نیست :

دینون ٔ اهل کولوفون تاریخ ایران (پارس) را پیرامون ۴٤۰ پیش ازم. در چندین جلد و در سه بخش بزرگ نوشته بود که در واقع دنبالهٔ تاریخ کتسیاس بود ، و تا زمان شاهنشاهی اردشیر سوم ٔ (۳۶۵ پیش از م.) میرسد . پلوتارخاین کتاب تاریخ را برای شرح زندگی اردشیر دوم دیده بود و شرح زندگی کورش کوچك نیز در این کتاب آمده است . گمان نمیرود که کسنفن این کتاب را خوانده ماشد .

از نویسندگان دیگر که تاریخ ایران را نوشتهاند ، مانند دیونیسیوس ملطی هم هلانیکوس لسبوسی هم شارون اهل لامپساکوس م و دیگران ، گذشته از چند قطعهٔ پراکندهٔ ناچیز ، چیزی جز نام در دست نداریم .

با همهٔ کوششهای بسیار در بارهٔ نام گورش همچنان این موضوع مبهم مانده است. آنچه از گفتهٔ پلوتارخ نقل می شود که کورش نام خود را از خورشید گرفته، زیرا «پارسیان خورشید را کورس می نامند»، واز اینراه کورش کوچك هم «بهترین نامی که نزد ایرانیان است دارد»، از نظر زبانشناسی جای گفتگو است. توجیه دیگری که بعدها شده نام کورش را با واژهٔ یونانی کیروس کم پهمعنای «زور، نیروی تصمیم گیری» وابسته می داند، زیرا کورش هنگام بازی «شاه بازی» «نیرو را به دست گرفته بود».

باری آنچه که امروز در بارهٔ نام کورش میتوان گفت فرضیه های زیراست :

۱. این نام ایرانی نیست و خاستگاه بیگانه دارد . نزدیکترین واژه به این نام واژهٔ ایلامی کوری Kuri است که نامی برای مرد بوده است به معنای چوپان . در نیاکان کورش بی شك نام های آریایی و غیر آریایی در کنارهم وجود داشته است : از جمله نام « چیش پی سش » فرزند هخامنش ک به به نظر میآید خاستگاه اورار تویی داشته باشد . در آریایی بودن نام کمبوجیه اختلاف است .

۲. این نام با نام قبیله هندی باستان کورو سه Kuru مربوط است . این در صورتی است که واکهٔ تا کوتاه باشد . واین گونه صورتها در تاریخ استرابون مثلا دیده میشود . اگر چنین باشد با یك نام گذاری ایرانی باستان سرو کار داریم . در این باره در جستجوی برقرار کردن رابطه میان واژهٔ کور (= نابینا) و کورش برآمدهاند و به بسیاری از رودخانه هایی که کورند و دنبالهٔ آنها دیده نمی شود استناد می کنند ، چه این رودها نام کورش را به ضورت دیگری در زبانهای کهنه و نو در

<sup>00)</sup> Dinon 09) Ochos 09) Dionysios milet

AA) Hellanikos Lesbos A9) Charon Lampsakos

خود نگاه داشتهاند . باید دانست که برای واژهٔ Kur و بهممنای نابینا هیچگونه معادل ایر انی باستان وجود ندارد .

۳. این نام به کمك مواد زبانی نوین توجیه شده است . از جمله به واژهٔ گویشی «کُر» در کردی بهمعنای «فرزند» اشاره می شود که برابر است با واژهٔ «کره» در فارسی نو .

۶ . این نام با واژهٔ فارسی باستان – Kuru از ریشهٔ مفروض – qulu خویشاوند است که نام شخص بوده و چیزی مانند سگ (جوان) معنا میدهد .

باری ، باید بهاین حقیقت ساده تن در دادکه نام رهبر بزرگ پارسی مانند سنت حماسی او در تاریکی افتاده است . نامهای پیشینیان این ساسه یعنی آخیمنس ۲۰، چیش پیش ۱۱، و کمبوجیه ۲۰ نیز از میان رفته اند .

در بارهٔ ارزش سندی کورپدی برای ایرانشناسی نظرهای گوناگونی داده شده است . نویسندگان باستان در کورپدی به هیچروی در جستجوی آگاهیهایی در بارهٔ تاریخ فرهنگ فرهانروایی پارسیان نبودند . سیسرو آمعتقد بودک کسنفن کورش را از نظرتاریخی توصیف نکرده است، بلکه نمونهای است از یک فرهانروای رستگار آما افلاطون به موجب یادداشتی از دیوگنس لائر تیوس در این کتباب کسنفن شخصیت نویافته آای میدید ، نه کورش واقعی تباریخ را . به همین گونه دیونی سیوس اهل هالیکارناس میگوید کورپدی تصویری است از یک پادشاه دیونی سیوس اهل هالیکارناس میگوید کورپدی تصویری است از یک پادشاه خوشبخت . نویسندگان بعدی همین نظر تاریخ نویسان معتبر را نقل کرده اند .

نویسندگان دورهٔ اخیر این کتاب را در درجهٔ نخست اثری برای معرفی یک شاه نمونهای و مشالی دانستهاند . نظر تساریخ نویس کهن هرن ۱۸ که میگوید کورپدی تنها یك اثر یونانی است که «در آن روح مشرق زمین میوزد» بزودی مردود شناخته شد . تئودر نلد که ۱۹ کسه در زمان خود یکی از بهترین کارشناسان تاریخ و فرهنگ ایران بود ، در بارهٔ این کتاب چنین داوری میکند که عناصراصیل در کورپدی بسیار کم دیده میشود . گه . ه . دورنر ۲۰ میگوید : «همه جسا شاگرد گرامی سقراط را می بینیم نه یك شرقی را ، منیز به تسازگی و ، بور کرت ۱۳ بطور گرامی و صریح اظهار داشت که «از رنگهای اصلی محلی کمتر اثری دیده میشود» .

<sup>9.)</sup> Achamenes 91) Teispes 91) Kambyses

Fr) Cicero
 Fr) Cyrus ille a Xenophonte non ad historiae fidem
 Scriptus, sed ad effigiem iusti Imperii
 Fo) Diogenes Laertios

<sup>99)</sup> Plasma 99) Dionisios Halikarnass 9A) HEEREN

<sup>94)</sup> THEODOR NÖLDEKE Y.) CH. H. DÖRNER

Y1) W. BURKERT

ولی از همه درست تر داوری آداف راپ<sup>۷۷</sup>است در صد سال پیش:

« نوشتهٔ کسنفن را نباید به هیچ روی همچون یك کتاب تاریخ بررسی کرد. او بهنکته های تاریخی ، که خود در ایران شاهد آنها بوده ، از این نظر اشاره میکند که بریایهٔ این کار و بهیاری اندیشه هایی دربارهٔ بهترین آیین کشورداری و پرورش ، که کنروز در یونان موضوع بررسیهای فلسفی بود ، یك تصویر نمونه برای یونسانیان رسم کند . بسا وجود این در نوشتهاش سخن از یك سازمان یکدست ایرانی است، که بنابر آگاهیهای مهم تاریخی کسنفن ، در باسارگاد در دربار شهریار بارسی شکوفا شده بود ، و این ویژهٔ یك آزادهٔ بارسی است که پاسارگادی ها بهدرباری که یکیارچه و سراسر به آیین مادها **اراستته بود ، با خود همراه اوردند . ه** 

و نادرست ترین نظر را ا**دوارد شوارتس<sup>۷۳</sup> اظه**ار میدارد . بنابراین نظر کورش آن کسی است که مردم آسیا را به فرمانبری ارتشی و شهری می پروراند ، ودر واقعیت هر گز مقصونه بنیادگذار کشور پارسی نبوده است ، بلکه کورش کنایهای است از پادشاه اسپارتها که بهء تمیده کسنفن «بدین منظور فرمان یافته بود تا وظیفهٔ اسپارت راکه پرورشگر هلنها بود روشن و قطعی سازد واز اینراه هلنها بهاندازهٔ کافی زورمند شوند و برکشور جهانی پارسی دست یابند . ه

و بهاین تعبیر کسنفن دورنمای میهن پرستانهٔ آینده ، یعنی نبرد موفقیت آمیز ملی یونانیان را با شاهنشاه ایران نشان داده است تا یونانیان در نتیجهٔ انضباط و فرمانبری اسپارتی متحد و اصلاح شوند . این فرضیه ، که به هیچ روی ثابت نشده و ثابت شدنی هم نیست ، و لی کاملاً سازگار است با دلباختگی برخی یژوهندگان تاریخ یونان و رم به یونان باستان و حساسیت بیش از انداز مدر بر ابر هرچه «بربری بری ایر انی» است ، در دورههای بعد بهدست شاگردان شوارتس رسید و یکی از این شاگر دان بهنام و . پرینتس<sup>۷۱</sup>در هم بافتهٔ خود را ، که رسالهٔ دکتری او بود ، چنین نام نهاد : «دربارهٔ کوریدی کسنفن ۲۰۰ مه

اینجا هم نویسنده انگیزهٔ نگاشتن کوریدی را جنگی میداند که هر یونانی بر ضد ایران با اشتیاق فراوان در آرزوی آن بود ، و کسنفن آنرا استادانه بكلى تغيير قيافه داده است .

در اینجا یارسیان نقش اسهارتها را انجام میدهند - جه حیلهٔ هوشمندانهای ۲ \_ و مادها بعنوان خویشاوندان پارسیان نقش بقیهٔ یونانیان را ، و آشوریان نقش دشمن دیرین پارسی و ملتهای همدست او را بازی مىكنند ،

این فرضیهٔ «تغییر دادن قیافه» را که در آن باید همهچیز دگرگون شود

yr) ADOLF RAPP yr) E. SCHWARZ Yr) W. PRINZ

واز صورت اصلی خودش برگردد ، شار $^{\vee}$  با دلائل قاطع و روشن رد می کند .

این خود نشان آشکاری است از یكجانبه بودن روش تعبیرهای یونان مآبانه در زمانهای پیشین . نبودن هیچگونه مقدمات زبانشناسی برای دریافت درست ایرانی و همچنین نقصان اسفانگیز آمادگی که با آن بتوان باروری روح یونانی را بوسیلهٔ ایران ، حتی از دور ترین مراحل آن ، شناخت ، موجب شد که در این باره یك داوری کاملا نادرست بشود ، بویژه در بارهٔ آن اثر کسنفن ، که در کمال بیطرفی ، گواهی است از بزرگداشت والایی که وی برپایهٔ مشاهدات شخصی خود به به به فضائل مردانهٔ برگزیدگان ملت بیگانه پیشکش کرده بود . رعایت حقیقت گویی او از اینراه دانسته میشود که در جهت تاریك قضیه خاموش نمی نشیند . نظر آنانکه می پنداشتند بهترین چیزیکه در کتاب او است همانا تصویر قدرت کامل فرمانروای مطلق است بر فراز تخت شاهی ، و در پایین خرد رعیتی توده ای است بر ده ، که سر مظلق است بر فراز تخت شاهی ، و در پایین خرد رعیتی توده ای است بر ده ، که سر مظلق است بر فراز تخت شاهی ، و در پایین خرد رعیتی توده ای است بر ده ، که سر مظلق به پیش او فرود میاورند ، درست در نیامد .

(اما نکته سنجانی که عنصر ایرانی را در کارکسنفن وارونه و غیر جدی گرفتند آنها هم حرف آخر را نزدند . در میان کارشناسان تاریخ فرهنگ یونان و رم ، تا آنجا که من میدانم و رنر یگر ۲۷ پس از راپ ۲۸ نخستین کسی است که مقاصد راستین نویسندهٔ کورپدی را درست دریافته است . او ثابت می کند که کسنفن یك ستایشگر دلبسته به فضیلت پارسی باستان (= Areté یونانی : فضیلت و هنر مرد به بالاترین مفهوم آن) بوده است . کسنفن میخواست نشان دهد که همین «هنر مرد» امتیاز یونانیان تنها نبود ، و او در شخصیت هردو کورش بزرگ و کورش کوچك نمونهٔ کامل این فضیلت یونانی (کالو کاگاتیا ۲۵۰ را که بر ترین شکوفهٔ صورت انسانی و فرهنگ است ، یافته بود ؛ و این چیزی است در سراسر جهان بسیار کمیاب ، مانند هر چیز نژاده ای .

### یگر مینویسد:

« بزرگی و عظمت پارسیان در پروراندن برگزیده ای از فرهنگ ستوده انسانی است ، کسنفن دانسته بود ، که ملت آزادهٔ پارسی گونه ای خویشاوندی نزدیك با فضیلت یونانی اصلی «کالوکاگاییا» را نشان میدهد ، اما مقایسه اومربوط به آرمان شهریار یونانی است ودر واقع ویژگیهایی از آزادگی ایرانی را با «هنر مردمی» Arete یونانی یکچا در هم می آمیزد» ،

این تصویر را ما تصویر یوفانی ب ایرانی مینامیم و بدین گونه برای خود ۷۶) SCHARR ۷۷) WERNER JAEGER ۷۸) RAPP (۶۶) SCHARR ۱۹۵) همجموعهٔ صفات اخلاقی و معنوی ، چالاکی تن وظرافت در دفتاراست که یك انسان کاملافرهیخته باید دارا باشد – آرمان تربیتی یونانی ، چیزی نزدیك به دجوانمردی ، درفرهنگ ایرانی .

برنامهٔ نوی ، که جهت ما را در بررسی کورپدی تعیین می کند ، یافته ایم . ما نباید دیگر اسپارت را تنها به عنوان اندازه و معیار برای داستان کورش کسنفن مورد توجه قرار دهیم : زیراکشور ایران ، چنانکه کسنفن توصیف می کند در بسیاری از قسمتهای اصلی بکلی ساختمان دیگری دارد تا سازمان کشور اسپارت ها . آیین کشورداری اسپارت که گرفتار مبالغه در کار توجه یك جانبه به نیروهای خام تن و دستخوش بی توجهی به ارزشهای معنوی و سخت رویی و ناباروری شده بود ، دیگر به عیج روی به کار یك نمونهٔ والا برای کشور آرمانی نمی آمد .

نباید فراموش کرد که کسنفن برای یونانیان مینوشت . او مردم وقهرمان داستان را تا اندازه ای «غیر ایرانی» کرده بود . سخنان و گفتگوها جملههای اصلی، که پاره ای دراز و پر دامنه و به پیروی از روش سقراط بسط داده شده ، بکلی برازندهٔ خوانندگان یونانی بود ، اگر یك ایرانی این جملهها را درك میکرد مسلما آنها را بیگانه مییافت . اگر عنصر یونانی را به عنوان عنصر موجود نمایان و عنصر ایرانی را عنصر بنهانی بنامیم شاید به این ترتیب به حقیقت نزدیکتر شویم . بعید بنظر میآید که یك نگرندهٔ مردم شناسی چنین علاقه مند مانند کسنفن ، که این اندازه در بارهٔ ایران آگاهی داشت، چیزی جز دروغ نگوید یا فقط افسانه سرایی کند بسیاری از این مطالب را هنوز میشد بررسی کرد .

بدین گونه تازه ترین پژوهشهای ایران شناسی داوری های نادرست پیشین را در بارهٔ ارزش کورپدی برای شناسایی ایران باستان بازبینی و اصلاح کرد . اظهارات آن در بارهٔ مسائل دینی و مراسم مذهبی بسیار سودمند و پرارزشند و اینجا مطمئناً :

«آن بیامتمادی که در گلشته به این اثر دست اول نشان داده میشد ، درست نیست . ۹

(ویعن کرن)

روی هم رفته باید با این داوری همداستان بودکه یرشی تسی پك<sup>۸۰</sup> در کتاب «تاریخ ادبیات ایرانی» زیر نظر یان ریپکا<sup>۸۱</sup> اظهار میکند:

« کورپدی کسنفن نیز تاکنون باندازهٔ کافی ارزشیابی نشده است ۱۰۰۰ در این اثر هیچگونه تحریرتاریخی نمیتوان دید ، بلکه باید بیشتر به آن همچون یک رمان تاریخی نگریست ، سنتهای ایرانی در این کتاب به شکل گسترده ای بکار گرفته شده است ، هرچند که سهم نویسنده را بویژه از نظر جهسان نکری او ، نباید ناچیز پنداشت ، با اینهمه چنین بنظر میرسد که تمسام مفسران کسنفن ، از زمان باستان تا دورهٔ اخیر ، برای قوهٔ تخیل نویسندهٔ یونان باستان یک میدان یهناوری قائل شده اند .

شکی نیست که آرایشهای کلامی ، حتی نکاتی در فن ترکیب را باید از او دانست ، ولی کسنفن روایتهای ملی ایران را هم کمتر از آنها مورد توجه قرار نداده است ، زیرا وی در میان ایرانیان به این اندازه که با افسانه های آنان آشنا شود ، توقف کرده بود ، »

اماآنچه تاکنون کمتر توجه وارزشیابی شده است نمونهٔ فرمانروا به معنای کلی آن است . یعنی درست همان چیزی که در نخستین پایهٔ اهمیت و مورد نظر نویسنده بوده است ! کسنفن با دانش و آگاهی های درست فضیلتهای تن و جان و روان یعنی اخلاق شاهی را که معمول و معتبر بود به معنای گستردهٔ آن شرح داده است ، و این کار را تنها با رنگ یونانی یا با آن تفکر حیله گرانه ای که پیش از این یاد شد انجام نداده است ، در بارهٔ کورپدی آنچه بیات سرمدی نوشته است درست است که میگوید:

« آنچه در این کتاب دیده میشود روح هردو ملت است که مشترکا بیان میشود .»

با این دید است که ما توصیف کسنفن را در بارهٔ نمونهٔ فرمانروا بررسی میکنیم . این دانشمند آتنی در راه تاریخ برخورد معنوی میان یونانباستان و ایرانباستان ، تا آنجاکه در اختیار و توانه یی انسان بوده ، سهم پرارزشی به عهده داشته است . این مرد در همان حالک یکی از شاگردان ستراط ودر اندیشه های سیاسی یونانیان استادی ورزیده بود ، سیاحی بود به ایران سفر کرده و به هرمسئله مهمی دلبسته .

# ۲\_ کورش کوچك : شهر باد نمونه در کتاب آنا باسیس

اوضاع تاریخی ـ شخصیت کورش کوچك و داوری کسنفن در این باره ـ ارزش نومی کورش کوچك به منوان چکیده ماهیت شهریاری ( ـ پهلوانی ) ـ در اندیشه همراهان بودن ـ سخترانی در بارهٔ آزادی ـ نظر سنجشی : پهلوانی کورش و سیاوش .

« هیچ لشکرکشی در آسیا بهاندارهٔ لشکرکشیکورش کوچك جلب توجه نکرده است ، علت این امر یکی کارهای پهلوانان معروف گروه سپاهی یونانی است که به فرمان او بودند ، و دیگری نبوغ نویسندگیکسنفن ، براین افزوده میشود تمایلی که طبیعت سرزنده و سرشت نیرومند و مردانه این ماجراجوی بزرگ وا برمی انگیخت ، در این ویژگی کورش از دیگر پادشاهان تن آسان ایران ممتاز میشود ، این صفات همچون نسیم خنکی که برساکنان منطقه گرمسیر میوزد با

#### سرپرسی سایکس۱

بهاحتمال بسیار کسنفن کورپدی را در زمانی نوشته است که آشنایی شخصی با یکی از اعضاء با استعداد وباهوش خانوادهٔ شاهی پیدا کرده بوده است . این همان کسی است که «به نام کورش کوچك» شناخته شده است ، و او را در کتاب یکم «آناباسیسی» ، در «اوی کونومیکوس» ودر «هلنیکان» بعنوان نمایندهٔ نوع شهریاری و نحوهٔ اخلاقی پهلوانی میبینیم . بنظر میرسد که وی در یونانیان تأثیر عمیقی کرده بوده است . کسنفن نه تنها یك دید باز برای کوشهای انسانی داشت ، بلکه این توانایی را نیز داشت که حقایق تاریخی و شرح زندگی را به صورت ماهرانهای با تجزیهٔ اخلاقی مربوط کند . گذشته از اینها ، در نتیجهٔ تشویق استادش مقراط بطور جدی به این مسئله پرداخت که از یك مرد سیاستمدار نمونه از نظر صفات اخلاقی و استعدادهای فنی چه انتظار میتوان داشت . کورش یاغی پارسی و مدعی تاج شاهی از نظر کسنفن یك نمونه و سرمشق برای تصویر ادبی از شاه نمونه او در کتاب کورپدی بود .

کورش کوچك پس از نشستن پدرش ، داریوش دوم (۴۰۵ پیش از م) به تخت شاهی به دنیا آمده بود . وی خود را بعلت دارا بودن استعداد شاهی شایسته تر از برادر بزرگتر، یعنی اردشیر دوم (۴۵۸ – ۶۰۵ پیش از م) ، که پیش از نشستن پدرش بر تخت شاهی به دنیا آمده بود ، میدانست . و همچنین به علت همین زمان تولدش بعنوان «فرزند اصلی شاه» نیز دعوی جانشینی داشت . در این باره استناد به گذشته میکرد که در مورد خشایارشا عمل شده بود . خشایارشا چنانکه هرودت مینویسد ، به ولیعهدی نامزد شده بود ، با اینکه پدرش ، داریوش یکم ، هرودت مینویسد ، به ولیعهدی نامزد شده بود ، با اینکه پدرش ، داریوش یکم ، کوشا وسیاست جو داشتند و دلبستگی فرزندان دلبند خودرا درك میکردند . شاه بانو پری ساتیس (فب . : پری شیباتی = شادی آور) که فرزند دردانه اش کورش بود با اصرار تمام به قانون معمول آنروز استناد میکرد . این قانون در اثر نفوذ شاه بانو اصرار تمام به قانون معمول آنروز استناد میکرد . این قانون در اثر نفوذ شاه بانو بود که از پدر استعداد سیاسی را ارث برده بود .

کورش، ، شاهزاده ، در هفده سالگی بهاستانداری شاهنشاهی استانهای غربی آسیای کهین ، یعنی لیدیه و فریگیهٔ بزرگ و کاپادو کیه، نامزد شده بود . اینها استانهایی هستند که در کتیبهٔ بزرگ داریوش بهنام سپّرد ، یَون ، کَتپّتوك دیده

<sup>1)</sup> SIR PERCY SYKES

r) Anabasis r) Oikonomikos

r) Hellenika

می شوند . در این سرزمینها نماینده ای به عنوان شهریار محلی تمام نیروهای سیاسی و اداری را اداره میکرد . در بارهٔ عنوان سمتی که او در آنجا داشته کسنفن مینویسد: این سمت بوسیلهٔ نوشته ای که به خط شاهنشاه و به مهر او آراسته بود، اعطاء شده بود: من کورش را به عنوان کارانوس برای همهٔ آنانکه در دشت کاستولوس به منظور آزمایش شایستگی باید ترد آیند فرا می فرستم ه

اصطلاح «کارانوس» میتواند هم از واژهٔ یونانی Kara سر وهم از واژهٔ فارسی باستان دهه الله الله الله به بخشها و استانهای بسیار تقسیم شده بود این بخشها دارای جایگاههایی برای گرد آمدن بود که مردمی که برای سربازی فراخوانده شده بودند باید به منظور آزمایش شایستگی سالیانه و برای تجهیز سپاه در آن جایگاهها حاضر شوند: در کتاب آناباسیس هم از یك چنین جایگاهی به نام دشت کاستولی یاد میشود. شاید این همان دشتی است که در کورپدی دوبار به نام «تیمبرارا" » می آید د خود شهر در «پاکتولوس"» بود د و جایگاه گرد آمدن («سیلوگوس"») بود برای ملتهای آسیایی بخش نظامی آناتولی ، که زیر فرمان شاهنشاه بودند.

پس می بینیم که کورش قدرت بسیار در اختیار داشت . استاندار پیشین تیسافرنس (= -ČiΘra\_farnah می برتوافکن») از اینکه کورش بجای او نشسته هرگز او را نبخشید . از همان آغاز جوانی کورش نمونهٔ یك مرد آتشین و نیرومند بود ، که در تمام «هنرهای شاهی» آزموده بود ، برادر بزرگ او به عکس مردی سست و بی اراده توصیف میشود که تسلیم هوسهای خود شده بود . کورش که انتصاب او به ولیعهدی با همهٔ کوششها و تلاشهای مادرش بی نتیجه مانده بود ، آشکارا برادر خود را تحقیر میکرد

« برادری که از بزدلی و سبتی ، نه در شکار و نه در سواری و خطرات بحرانهای کشوری ، تاب نشستن بر تخت را نداشت ، ه

در دربار شاهی گروهی هواخواه کورش بودند که کتسیاس در این باره به مناسبت وظیفه و متام شغلی که نسبت به شاهنشاه عهده دار بود ، مینویسد :

" شورشیان و مردان ناآرام کورش را مردی بی اندازه هوشمند ، به ویژه در مسائل جنگی ، و دوستی قابل اعتماد میدانستند ، مردی که با اشتیاق تمام در تلاش تحصیل قدرت بود ، اینان می بنداشتند که بزرگی کشور ، خواستار فرمانروایی است که بسی خردمند و جاه طلب باشد آ

هنگام تاجگذاری رسمی اردشیر که در پرستشگاه آناهیتا در پاسار گادای

۵) Karanos ۶) Kastolos ۷) Tymbrara ۸) Paktolos

انجام شد، تیسافرنس دشمن کورش، او را متهم بهسو،قصدی نسبت به پادشاه میکند. تا چه اندازه این موضوع راست باشد، نمیدانیم. کورش محکوم به مرگ میشود، ولی مادرش شاه بانو به جستجوی وسائل آزادی او بر میخیزد و به ترتیب دادن صحنه هایی کاملا زنانه دست میزند، از جمله گفته میشود:

« در حالیکه وی فرزند خود را در بازوان و طرهٔ زلف خود گرفته بود و گردن خود را بهگردن او فشار میداد با نالههایبلند ودرخواست ، بخشودگی فرزندش را بدست آورد »

غرور کورش سخت جریحه دار شده بود یا تظاهر به احساس اهانت میکرد. از آنجاکه وی از طرفداری شدید دربار برخوردار بود و به طور قطع به وفاداری مردم استان خود اطمینان داشت ، تصمیم به جنگ آشکار بر ضد برادری گرفت که به اندازهٔ او محبوبیت نداشت ، هوش سیاسی خود را هنگام برقراری رابطهٔ دوستی با دریاسالار لیساند داسیارتی نشان داده بود . در همین هنگام وی از ضدیت میان آتن و اسپارت با موفقیت بهره گرفت : این دوگانگی در درون یونان کاملا به سود سیاست هخامنشیان بود . گرچه کورش خود در تنگنای مالی بود واز این وضع هرگز بیرون نیامد ، به اسپارتها کمك مالی میکرد ، و بدینوسیله توانست که جنگ پلوپونز ۲۰ را به زبان و شکست آتن پایان دهد .

کورش به یاری یك گروه سربازان مزدور یونانی از تیره های مختلف و یك لشكر و فادار پارسی ، به پیشروی به سوی مرکز دست زد و سرانجام در گوناکسا" (۴۰٪ پیش از م .) به علت نفرت ناشی از احساسات درونیاش مرتکب این اشتباه شد ، که بجای سپهسالار لشكر ، خود را مستقیماً در خطر افكند و کشته شد . اینها و پیش آمدهایی را که پس از این روی میدهد کسنفن بسا نیروی «ید روشن خود در «آناباسیس» شرح میدهد . توصیف کسنفن این لشکر کشی را د به گفتهٔ اربان دار لشکر کشی اسکندر نامور ترکرد .

اکنون کوشش می کنیم ، تصویری بنابر توصیف کسنفن از شخصیت کورش کوچك در پیش خود مجسم کنیم . در این باره منابع ایرانی در دسترس ما نیست . توصیف کسنفن از این مرد جوان ، که در آغاز شورش خود ۲۳سال داشت همراه با دلبستگی بسیار است و از اینرو کورش نزد خوانندگان یونانی کتاب کسنفن دوست داشتنی ترجلوه میکردتانز دبیشتر هم میهنان ایرانیش . هیچگونه نشانهٔ بی اعتمادی و نفرتی که بیشتر نویسندگان «بر ضد دشمن دیرینه» تبلیغ کردند این شهرت پس از مرگ را که نویسندهٔ چیره دست یونانی از این نونهال هخامنشی آشکارا نشان

<sup>11)</sup> Lysander 17) Peloponnes 17) Kunaxa

داده تیرهوتار نساخت . کورش بیگمان پهلوانکتاب نخست «آناباسیس» است : نمایندهای از روی روشن همان پارسیهایی که کتاب دوم پشت تاریك آنرا نشان میدهد .

این مرد هیچگونه روح ناآرامینداشت، اما مردی بود سرشار ازنامجویی سوزان ، که از رسالت و انتصاب خود برای بالاترین هدف آگاه بود و بهآن ایمان داشت . ارادهای آتشین برای بدست آوردن نیرو او را برانگیخته بود : کجا مرد سیاستمدار بزرگی براستی بدون این اراده دیده میشود ؟ بیگمان وی دارای شرائط رهبري راستين بودكه بالاترين اين شرائط بهعتميده « كوته » اينست كه انسان بخواهد فرمان دهد ، زیرا آدمی «در فرمان دادن نیکبختی و لذت میهابد» . کورش در نیروی جان و تن سرشتی برتر از مردم دیگر داشت و این سرشت را در آموزشگاه درباری (نك . پایان همین بخش هنگامیكه سخن از كورش در بارهٔ آزادی میاید) یر ورش داده بود . توانایی سیاهی و سیاسی خاص او را نیز باید براین افزود ؛ وی هم دلاوری بیباك بود و هم سپهسالاری باهوش. افسوس كه درست دمی پیش از رسیدن به هدف دوراندیشی خود را از دست داد . سیاستمدار زیرکی بودکه در نشاندادن خود به گونهای دیگر استاد بود ، در رفتار با مردم هوشیار و بهویژگیهای روانی همپیمانهای یونانیاش بهاندازهای آگاه بودکه میدانست چگونه خود را با خوی و گفتار آنان سازگار کند . به پیروی از اصل سنتی پادشاهان پارس دربر قرار کر دن دادگاه حقکوشا بود ، ودرصورت لزوم با سختگیری در اجرای دادگستری امنیت و نظم (نك . بخش ٥٠٥) را پایدار میكرد . با دوستان خود دوستی قابل اعتماد بود: در این باره بهشعار نیای خود داریوش وفادار بود(نك . بخش٥،٤). میدانست چگونه اعتماد دیگران را بهخود جلبکند و چگونه اعتماد خود را نشان دهد . پیمان شکن را برای نخستین بار ندیده میگرفت و می بخشود . پیداست ک مرد ورزشکار کار آزمودهای ، سوار استوار برزینی ، شکارچی دلیر ، اما زن فریب و خوشگذرانی چون او میدانست چگونه زندگی کند ، وبگذاردکه زندگی کنند . یك شاهزادهٔ پارسی همانطور که از زندگی لذت میبرد ، در هنگام ضرورت زندگی خود را برای نجات دیگران بهخطر میانداخت ، بهلذت سفره و بستر بیرغبت نبود . در اینکه وی در روزگار کشمکشهای سیاسی میان شرق و غرب دارای طرز تفکر بهتر و اخلاق عالیتری از دارندهٔ تاج و تخت آن زمان بود ، ودر اینکه وی میتوانست قدرت آسیایی بی اندازه بزرگ را که بر ملتهای بسیار حکومت میکرد. ولی پایههای آن لرزان شده ودر مخاطره افتاده بود ، مرمتکند ، ودر اینکه وی میتوانست اشرافیت پهلوانی پارسی را که هسچنان نیرومند و بر نند هرچیز غیر آریایی بود ، با شخصیت توانا ودر عینحال جذاب خود ـ اگر زنده مانده بود ـ

دوباره بدست آورد ، جای هیچگونه تردیدی نیست .

خوشبختانه کورش ، کسنفن را پشتیبان و طرفداری گرمدل یافته بود که بی طرفانه داوری میکرد . پیداست که ما نمیتوانیم در بارهٔ داوری کسنفن نسبت به کورش در جهان اندیشه اظهارنظر کنیم که تا چه اندازه نویسندهٔ آناباسیس به او جنبهٔ نمونه ای و آرمانی داده است . کسنفن نزدیك هفت ماه ، از مارس تا سپتامبر ۱۶۰۶ پیش از م. ، فرصتی یافته بود که رفتار و کردار شاهزاده را بررسی کند . به گفته دیو گِنِس لائر تیوس – آنهم با قید احتیاط – کسنفن کسی بود که به دعوت دوست بنوتی اخود پر کسنوس از نظر خواهی از ستراط و موافقت او و پیشگویی هاتف پرستشگاه «دلفی» ، به دربار شاهزادهٔ استاندار «سارد» آمده بود، با کورش هم به اندازهٔ پر کسنوس دوست شده بود . در کتاب «آناباسیس» فقطیك با کورش هم به اندازهٔ پر کسنوس دوست شده بود . در کتاب «آناباسیس» فقطیك گفتگو میان کورش و کسنفن ، که آنهم فقط جنبهٔ اداری داشته ، به جای مانده است . برای من دشوار است که تصور کنم کسنفن سیمای اخلاق این شاهزاده را یکس نادرست رسم کرده باشد ، ولی چنانکه پس از این نشان خواهم داد وی صفات نادرست رسم کرده باشد ، ولی چنانکه پس از این نشان خواهم داد وی صفات نادرست رسم کرده باشد ، ولی چنانکه پس از این نشان خواهم داد وی صفات نادرست رسم کرده باشد ، ولی چنانکه پس از این نشان خواهم داد وی صفات نادرست رسم کرده باشد ، ولی چنانکه پس از این نشان خواهم داد وی مفات نادرست رسم کرده باشد ، ولی چنانکه پس از این تصویر گنجانده است .

احساس من آنست که میان هردو ، یعنی آین نویسندهٔ یونانی و آن شاهزادهٔ پارسی ، گونهای خویشاوندی روحی وجود داشته است . کسنفن هم جنگاوری بود ، دوستار سواری و شکار ، فرمانده نظامی برجسته و روانشناسی نیکو . چیزی از نیروی تازه و تباه نشدهٔ آریایی پارسی دیرین در وجود این کورش کوچك ، که آخرین دارندهٔ برازندهٔ این نام بلند بود ، دیده میشد . شاید هم اندکی از روح مردمی یونانی بر آن افزوده شدهبود . در سارد نه تنها ارزش سپاهی یونانی را شناخته بود ، والایی اندیشه و فرهنگ یونانی را نیز آموخته و به آن توجه کرده بود . گرایش آشکاری که همرزمان یونانی اش به او نشان میدادند میتواند دلیلی باشد بر اینکه وی را ، که هرگز با آنان مانند مزدوران روستایی و پست رفتار نمی کرد ، اینکه وی را ، که هرگز با آنان مانند مزدوران روستایی و پست رفتار نمی کرد ، میدیدند . آیا به روزگار شاهنشاهی یك «کورش سومی» روح ایرانی با فرهنگ یونانی به کاری خلاق برای یك تمدن جهانی ، که شرق و غرب را به یك اندازه بارورکند ، دست نمی یافت ؟ آیا خطوط جداکنندهٔ مرزی برداشته میشد و اندیشهٔ بررگ «صلح ملتها» که بعدها با اسکندر ، آنهم به صورت ناقص واقعیت یافت ، بدست یك شاهنشاه ایرانی جامهٔ عمل می پوشید ؟ نمیدانیم .

به همین نسبت ممکن بودکه آنچه که سرنوشت از داریوش یکم وخشایارشا دریغ کرد ، اگر کورش به تاج و تخت میرسید ، بهرهٔ او میشد : برقراری

<sup>17)</sup> böot. 14) Proxenos

سرفرماندهی ایران بریونان و بنیادگذاری یك امپراتوری اروپایی آسیایی . سرپرسی سایکس در بارهٔ او اینچنین داوری میکند :

ارای ایران مرک کورش کوچك یك بدیختی بزرگ بود . زیرا وی با توانایی
 ن تجربیات همهجانبهاش یك شاهنشاه آرمانی شده بود .

او میتوانست همچنین کشور را دوباره به اقتداری که در زمان کورش بزرگ و داریوش داشت ، برسانه ،

بهرصورت او کشور پارس دا میتوانست با نیروی زندگی تازه سرشار کند ، و شاید میتوانست با آگاهی کاملی که ازمردم یونان داشت و بازبردستی و استادی خود کشوری وا که استقلال یونان وا نابود میکرد بر ضد کشور دیگر برانگیز . »

اکنون پرسشی که پیش می آبد اینست که تا چه اندازه شهریار نمونه که در کورپدی توصیف شده از شخصیت کورش کوچک بهره ور شده و شکل گرفته است ؟ برای من این نکته مسلم است که عامل مؤثر و قطعی برای پرداختن سیمای فرمانروای نمونهٔ کسنفن برخورد انسانی نویسنده با شاهزاده کورش بود ، و این برخورد انگیزهٔ نگارش کتاب کورپدی شد . پیش از اینها نویسندگان به همانندی پارهای از ویژگیهای سیمای اخلاقی هردو کورش اشاره کرده اند . پیداست که این همانندیها تصادفی نیست . اما این به هیچ روی درست نیست که گفته شود هردو کورش را نویسندهٔ کتاب با هم «در آمیخته است» کسنفن اینگونه آشفته کار نمیکرد . کورش را نویسندهٔ کتاب با هم «در آمیخته است» کسنفن اینگونه آشفته کار نمیکرد . آری ، این امکان را هم نباید ندیده گرفت که کسنفن در نظر داشت که در باره کورش ستایش نامه ای بعنوان یک اثر جداگانه بنویسد که در واقع هم واقعیت را چندان تغییر ندهد و در ضمن آن واقعیت را پرشکوه جله هگرسازد ، یعنی میخواسته است «واقعیت برجسته ای» را بازگوید .

بی تردید در روایتهای زبانی و ادبی ایرانیان یك آرمان شهریاری نمونه شده ، كه «فهرستگونهای» از فضیلتهای مسلم و قطعی را دربرداشته ، وجود داشته است ــ واین دستورنامهٔ اخلاقی بود برای شاهان و گونهای كتاب درسیبرای پرورش شاهان كه كسنفن به گونهای با آن آشنا شده بوده است .

هرگاه این دو کورش را که کسنفن توصیف کرده است با هم بسنجیم ، می بینیم که عناصر یونانی در توصیف اخلاق کورش بزرگ نمایان تر است . کورش بزرگ جنبهٔ داستانی و مثالی دارد ، روح مخترع نویسنده در بارهٔ وی بیشتر به خیال پردازی پرداخته است تا در بارهٔ کورش کوچك . کورش کوچك در پیش چشم ما تازه نفس و سرشار از زندگی است . این کورش را تاریخ نویس با چشمان خود دیده بود ، به این کورش او را معرفی کرده بودند . همراه این کورش بود که سربازها برفراز کوهها و در رودخانه ها و بیابانها ، در حرکت بودند ، در پیش جادر سپاهسالاری این کورش بود که سربازها رژه میرفتند ، در تابش خورشید

وجود او مردم گرم وفروزان میشدند ، او را هم چون پهلوانی دلیر و بی کمو کاست ستایش میکردند ، در وجود او فرمانروای آیندهٔ آسیا را تصور میکردند ک سرنوشت برای یك لحظهٔ تاریخی به او این امکان را داده بود که یونانیان و ایرانیان را با هم آشتی دهد .

تصویرهای کسنفن از دو کورش در هیچجا جز در ادبیات سنتی آیین شهریاری ایران نمی گنجد: معنی آنها ارزش عمومی دارد. این تصویرها سیمای «پهلوان» آرمانی را ترسیم میکنند. و این مفهومی است که آنرا بخوبی برای ایرانزمان هخامنشیان نیز میتوان بکار برد. «پهلوانی» چکیدهٔ ماهیت شهریاری است ، کلیدی است برای پیبردن به چگونگی جامعهٔ اشرافی ایران باستان و نمایندهٔ معنوی طبقهٔ حاکم.

درونمایهٔ پهلوانی به صورت کامل و جامع در بیتهای زیر خلاصه شده است:

سواری و تیسر و کمسان و کمنسد عنان و رکیب و چه و چون و چند

نشستنگه و مجلس و مسیسگسار همان باز و شاهین و یوز و شکار

زداد و زبیداد و تخت و کلاه سخن گفتن و رزم و راندن سپاه

ولی کسنفن خود پس از مرگ قهرمان داستانش شرحی در بارهٔ او نوشته است

که بیگمان از هرگونه چاپلوسی بیرون است ـ چاپلوسی به چه کار او میآمد ؟
« بدینگونه کورش مرد ، کسیکه در میان ایرانیانی که پس از کورش بزرگ زندگی میکردند بیش از همه صفائی دا که برای یك پادشاه بایسته است دادا بود ، و توانایی فرمانروایی دا بیش از همه داشت . این نکنه دا همهٔ آنان که با او آشنایی نزدیکتر داشتند پذیرفته بودند . »

نکته اساسی و هستهٔ مرکزی پهلوانی در اندیشهٔ همراهان و بهیاد آنسان بودن است ، این اندیشه بربالاترین ارزش فرمانبری آزادانه بر شالودهٔ وفاداری استوار است . کسنفن این عبارت را از زبان کورش کوچك دوبار نقل میکند . در کتاب «اوی کونومی کوس<sup>۱۱</sup>» میگوید :

« اگر کورش زنده میماند ، بیگمان یك فرمانروای برجسته میشد . برای استواری این گفتار از جمله یکی این دلیل است که هنگام نبرد با برادرش بر سر تاج و تخت هیچکس از سوی کورش بسوی پادشاه نگریخت ، برعکس هزاران تن از سوی اردشیر بسوی کورش آمدند .

اما من اینرا نیزگواهی ارزنده براستعداد فرمانروایی میدانم که مردم از یک شاه کزادانه فرمانبری میکنند ، ودر موقعیتهای خطرناك میخواهند نزد اوبمانند ، اما همراهان کورش در زندگانی در رکاب او میجنگیدند و پس از مرکش همگی کنان در حالیکه پیکار میکردند خودرا بروی جسد او می افکندند ، همین مطلب درست در کتاب «آناباسیس» دیده میشود :

<sup>19)</sup> Oikonomikos

« از اینرو بنابرانچه من میشنوم چنین داوری میکنم کسه هیچکس ، نه از بونانیان و نه کسان دیگر ، باندازهٔ کورش محبوب نیست ، ۰۰۰

یك گواه درست براین موضوع که او خود مردی خوشخو بود واینکه او نیز بخوبی میتوانست داوری کند که کدام (یك از همراهان) قابل اعتماد بودند واو را دوست داشتند ، و نسبت باو استوار بودند ، پیشآمدی است که بهنگام مرگش روی داد : همینکه در جنگ کشته شد ، دوستان و ندیمان سفره بر روی جسدش افتادند

﴿ خویشاوندی معنوی با یونانیان را ورنر یکر چنین تأکید میکند:

این ایرانیان آزاده نیز دارای پرورشی مانند پرورش بونانی (Paideia) یا همپایهٔ آن بودند ، و چون چنین بود بالاترین ارزشهای یونانی را درك می کردند ، روح جوانمردی بارسی (Areté) و یوناندوستی کورش کوچك ، در تصویر کسنفن از او ، سخت به هم پیوسته است .

کورش یك اسكندر پارسی است که فقط از نظر بخت مقدونی از هم جدا میشوند ، اگر نیزه به کورش امان میداد ، تاریخ هلنیسم با کورش آغاز میشد و جریان دیگری پیدا می کرد .

در این باره ، که آیا شاهزادهٔ بسیار هوشمند پارسی هم به گونهای از احساس شخصیت بیشتر و برترکه حاصلآن اندیشهٔ آزادی بود ، متأثر شده و تضاد آنرا نسبت بهشرقیان آن زمان که بیشتر به حالت توده گرایی و دسته جمعی زندگی میکردند \_ چنانکه کسنفن یونانی به او نسبت میدهد \_ احساس میکرده است ، به احتیاط از آن میگذرم . داوطلب تخت شاهنشاهی هخامنشی در برابر افسران گروه امدادی یونانی چنین سخن میگوید .

« پونانیان ! من شما را نه از برای نسداشتن و نبودن هم میهن به همپیمانی میپدیرم ، بلکه از اینرو که گمان میکنم شما بهتر و کوشاترید از یك تودهٔ پارسی . . .

پس همچون مردان خود را شایستهٔ آزادی سازید که خود آنرا بدست آورده اید ، و بخاطر آن من شما را بهخوشبختی میستایم ، چه شما باید اینرا بخوبی بدانید : که من آزادی را از هرچه که در اختیار دارم ، و از بسیاری چیزهای دیگر برتر میدانم ! »

اگر این سخنرانی ساخته و پرداخته خود نویسنده نباشد \_ و منگمان نمیکنم که چنین باشد \_ در این صورت روشنگر ترین توجیه اینستکه شاهزادهٔ پارسی که در هنر رفتار زیر کانه با مردم کاملا چیره وزبردست است ، در موقعیت بسیار ناهنجار \_ اعتصاب سپاه \_ به آهنگی سخن گفته است که بگوش سربازان یونانی خوش میآمده . از نظر روانی بهترین رفتار با آنان این بود که اشتیاق آنانرا به آزادی با دلبستگی آنان به طلاهای پارسی به گونهٔ عوام فریبانه پیوند دهد : در صورت

پیروزی پاداشهای پرارزشی در انتظار آنان بود ، تاجهای زرین برای هریك از آنان و استانداری های ثروتمند برای غنیمت سرداران .

کورش کوچك گواه زندهای بود ، براینکه نیروی تن و اخلاق در طبقهٔ حاکم ایرانباستان ، با همهٔ پدیده های پستی گرا - که کسنفن بی پرده نشان داده - هنوز خاموش نشده بود . نیروی زندگی بسیار شدید با نحوهٔ تفکر آزاده ، و توانایی سیاسی در وجود این نونهال هخامنشی گرد آمده بود : بدینگونه این «مرد شاهی» نژاده اندازه و معیار شد برای اندیشهٔ «کلی» شاهی ، بدانگونه که منظور نظر اندیشه مندان سیاسی یونان بود ؛ اندازه برای پهلوانی پارسی اصیل و آنهم نه در یک زمان محدود بلکه برای همیشه ، و سرانجام اندازه برای آن پهلوانی ، که بعدها فردوسی او را می ستاید . جدول سنجشی زیر که در آن سیاووش را برای نمونه از شاهنامه برگزیده ایم نکته را که کورش نمایندهٔ یك پهلوان است نمایان

| سياووش                                                                                   | کورش کوچك                                                       |
|------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| چالاك در هنر اسبسواری ، ودر «عنان                                                        | دوستدار اسب و سوار کار زبردست                                   |
| و «رکیب»<br>آگاه در تیراندازی «تیر»، فن «کمان<br>و «نوك سنان»                            | آگاه بهفنون تیراندازی و نیزهافکنی                               |
| شکار با «باز» و «شاهین» و «یوز»                                                          | عاشق شکار و شکارچی بیباك<br>بادمخواریکه باده بسیار تواند خورد   |
| در سپامراندن کار آزموده است .<br>جویندهٔ داوری در «دادوبیداد»                            | بویژه کوشا در جنگ<br>نگهبان حق و داد وکینهخواه بیداد            |
| حویسه داوری در دهادوبیداد.<br>سازندهٔ گردشگاهها و باغهای زیبا د<br>«سیاوشگرد» و «کنگرژ » | مهبان حق و داد و نینه خواه بیداد<br>بهباغ و بوستان رسیدگی میکند |

## ۳ نمونهٔ فرمانروای «یونانی، ایرانی» نزد کسنفن

اندیشهٔ بازیلئوس بازیلسا (Basileus \_ Basileia) به عنوان آیین کشورداری \_ الدیشهٔ بازیلئوس Agesilaos \_ پرورش \_ اگزیلائوس Agesilaos میانین \_ بادشاهی پدرسالاری \_ کاردانی \_ برورش \_ اکزیلائوس Le roi modèle اسپارتها \_ اصل زور: آسوریان اصل انسانیت : کورش و حقوق انسانها \_ پارسایی \_ آشتی ملتها و سیساست صلح \_ داوریهای نوین در این باره \_ پادشاه ، پرورشگر ملت \_ سیمسای

باستانی یپم: شهریاری که در اندیشهٔ تمام طبقات اجتماع است ـ خواجه نظام الملك ـ آخرین سخنان كورش از زبان كسنفن ، بعنوان مثال: تركیب یونانی ـ ایرانی ،

«هدف پادشاه امبالت (اخلاقی) است» ارسطو

بر خلاف افلاطون ، کسنفن ، که شاید با او سر رقابت داشت ، اندیشهمندی بود واقعبین و همانگونه می اندیشید که ارسطو سیس آن اندیشه را بیان کرد: «بیگمان باید یك آرمانی بی ریزی كرد ، ولی نه آرمانی كه غیر ممكن است» . از اینر و کسنفن فقط در اندیشه محض مسئله آرمان طرز حکومت را طرح نمی کرد ، بلکه بررسی خود را از انسان زنده آغاز میکرد: او سرآغاز دوران آرمانهای شهر یاری است . نمایاندن چگونگی یك یادشاه «راستین» ، وظیفه و اصول اخلاقی کشورداری شاهی و نشان دادن آنها در شخصیت فرمانروایان بزرگ ، برای دمو کرات های حکومت شهری چیزی بود کاملا تازه و نو . شرط این بررسی این بودکه مردمی یافت شوندکه «تاریخرابسازند» وبا نهادهای اخلاقی خود، با پرورش و آزمایش ارزشمندی خود در عمل، بر اینمایاندن اندیشهٔ «بازیلئوس» یافر مانر وای نمونه ساخته شده باشند . شناسایی این حقیقت که فرد برتر، در پناه یزدان و بالاتر از بازی دسته جمعی گروههایی که با هم در کشمکش اند، قرار دارد، بیشتر ارج و بها دارد تا مر امنامه یا صورت و طرز حکومت آتنی که بر تساوی ماشینی وبی تفاوت بنیاد شده بود: درك این معنا راه را برای ارزشمندی حکومت یادشاهی هموار میکرد . پیدا است که این طرز حکومت یکسر چیز دیگر و بهتری بود تا حکومت استبدادی و حکومت زور ، که نیروپرستی را شکل می بخشید و برای رسیدن بهقدرت مطلق تلاش میکرد . بازیلئوس مرد سیاسی است که مانند یك هنر مند ، در هنر کشورداری آزموده است . همچنان که در گردش گیتی فقط یك اصل كر داننده به عنوان قول الهبر (خرد) وجود دارد بههمین گونه هم کشور باید فقط یك گردانندهٔ سرشار از خردکه از نظر اخلاقی دارای پایگاه والایی است ، وجود داشته باشد بهنام مرد «شاهی» . این نکته را سیاستمداران جمهوری خواه نمیدانستند ، مگر پریکلِس که نشان دهندهٔ حکومت دمو کراتی اتی به در خشانترین صورت بود ولی در واقع حکومت فردی را به تندروترین صورت و نابخردانه اجرا میکرد ( همان چیزی که توسیدید عنانکه میدانیم بیان کرده است ) . اندیشه بازیلیا

<sup>1)</sup> Basileus 7) Nous 7) Perikles 7) Thukydides

(= پادشهی)،که بربنیاد «فضیلت شاهی» استوار است،در محافل محافظه کار آتن و ستراطیانی که بر ضد دمو کراتی میاندیشیدند به گوشها خوش میآمد . جنبهٔ بیگانگی دل انگیز کورپدی برخوانندگان یونانی اش ، که برای ملت بیگانه طبع پذیرایی داشتند ، بی آنکه بر حس خودخواهی ملی ایشان آسیبی برساند ، سخت مؤثر افتاد .

نظم در درون و امنیت در برون کشور ، دادگستری برای همه ، یك زمینه اخلاقی سیاسی که همه جا معتبر باشد ، همراه با اندازهٔ بسیار معتدل آزادی ، نه در جایی یافت میشود که یك مرد خشن نیرومند که با بی اعتنایی تمام ملاحظات قانونی و اخلاقی را زیر پا میگذارد ، و نه در آنجا که گروهی جاه طلب و خودخواه حق ضعیفان را پایمال میکنند ، و نه در آنجا که رها کردن غرائز تودهٔ بی خرد ایجاد هرج و مرج ، خودسری و بی نظمی میکند ؛ بلکه فقط آنجا است که یك ایجاد هرج و مرج ، و در صورت امکان جسمی ، بر دیگران برجستگی دارد شخصیتی که از نظر روحی ، و در صورت امکان جسمی ، بر دیگران برجستگی دارد زمام کارها را استوار در دست داشته باشد . زیرا «آدمی به آسانی از یك سرور آزاده که به آنچه فرمان میدهد ایمان دارد ، فرمانبری می کند . » (گوته) .

حل مسئله «قدرت فردی باآزادی»راکسنفن در اندیشه مورد توجه خود، یعنی فرمانبری آزاد میبافت . اینجا هم ترکیب بالاتر و برتر ، یعنی میان دو مایهٔ متضاد آزادی \_ بندگی ، eleutheria \_ douleia \_ بود . چه اندازه باید از مایهٔ نخستین یعنی آزادی داده شود ، بی آنکه به بی قانونی و بی انضباطی تبدیل شود، بی آنکه توقع جامعه در بارهٔ گنجاندن افراد ، در نظم قانونی نابود شود ؟ و چه اندازه ، به عکس ، قدرت فرمانروایان بایدگسترش یابد ، بی آنکه به مقام انسانی، به حق آزادی وجدان و آزادی عقیده و حق شکفتن وگسترش شخصیت آسیبیبرسد؟ این مشکل برای تمام انواع حکومت ها وجود دارد . برای یك یونانی دستور میانهروی ،د mesŏtes و یعنی میانهروی سنجیده میان هردو طرف افراط و ته بطکه از فضیلت تدبیر و تأمل (-Sophrosyne) پدید آمده است پیشنهاد میشد . پادشاهی (بازیلیا) مانع میشود از سوءاستفاده از قدرت ، چنانکه آنرا در رژیم استبداد و فرمانروایی مطلق میبینیم ، از یك سو ، واز سوی دیگر مانع سوء استفاده از آزادی در دمو کراتی حاد میشود . دیدیم که افلاطون پیش از این (بخش ۱ ، ۱) معتقد بود این فکر «میانه روی» را در کشور داری کورش بزرگ میتوان یافت . در حکومت بعدی پارسی وی طرز فرمانروایی مطلق را میدیدکه درآن در اصل اختیارات وقدرت فردی مبالغه شده است ، و آتنیها ، بعکس ، در اصل آزادی مبالغه کردهبودند ، اما نه حکومت زور و نه لجام گسیختگی ، هیچکدام برای ملت سودمند و رهاننده نیست .

آرمان این دو اندیشه مند ، که هم معایب اهریمنی قدرت را نزد زورمندان خود کامه دیده بودند و هم شکست حکومت شهری را ، که در نتیجهٔ عوام فریبی ، حکومت فرومایگان و تباهی اخلاق ، محکوم به نابودی شده دریافته بود ، گونه ای پدشاهی پدرسالاری بود ، چیزی نزدیك به حکومت مطلق دورهٔ روشن گری سدهٔ ۱۸ در اروپا ، افلاطون معتقد بود فرمانروای آرمانی باید از نژاد آزاده و اصیل تر از مردمی باشد که توسط او اداره میشوند . هرگاه وی دارای استعداد فطری برای فرمانروایی باشد میتواند تا اندازه ای با شرایط معینی از آزادی برخوردار شود . کسنفن برخلاف آنچه تصور میکنند ، بهیچوجه معتقد به قانون اساسی نبود ، ولی کورش او با توجه به قانون و رعایت عادت و عرف حکومت میکند . و این کاملا

بر استعداد فطری برای فرمانروایی باید بینش و کاردانی را نیز افزود. افلاطون مانندکسنفن مثالکشتیران را بکار میبرد: هنگام دریانوردی هم مانند کشورداری بایسته است که شناسندهٔ راه فرمان دهد و دیگران فرمان برند ودر کارهای دیگر هم چیزی جزاین نیست. دهتمان و پزشك واستاد ورزشهم چنیناند. کسنفن هم مانند افلاطون پادشاه خوب را با خانهدار خوب یکی میداند:

ادارهٔ مسائل خصوصی فقط از نظر اندازه و چندی بــا ادارهٔ یك كشور متفاوت است نه از نظر پایه و چگونگی .

یونانیان به نیروی پرورش ایمان داشتند . از اینرو همه جا نزد آنان اندیشهٔ «پایدیا» (پرورش به معنای عام) پیش از هرچیز دیگر قرارگرفته است . شالودهٔ یك حکومت خوب مردم تربیت شده و به راستی فرهیخته است : نشان این مردم رفتار با خوشخویی (اوی کوسمیا) وانضباط (اوی تاکسیا) است ، هرکس که به آیین پادشاهی معتقد است باید به پرورش شاهان توجه بسیار داشته باشد . چنانکه طبقهٔ فیلسوفان نزد افلاطون که برای فرمانروایی منصوب شده اند باید برای پیشه والای خود درست فرهیخته شوند ، همانگونه هم نزد کسفن شاه و کشورداران آینبههٔ پیرامون او باید پرورش یابند . این همان نظری بود که بیش از هرکس یکی از همزمانهای کسفن یعنی ایسو کراتس سخنور یونانی ( میان ۱۳۴۸ و ۱۳۶۳ پیش از مرزش یادشاهی ارزش از م .) از آن دفاع میکرد . گرچه او از پارسیان سخت بیزار بود با اینهمه ارزش پادشاهی را شناخته و دریافته بود : هرجا مانند پارس مردم بهمقام پادشاهی ارج بادشاهی را شناخته و دریافته بود : هرجا مانند پارس مردم بهمقام پادشاهی ارج بادشاهی را شناخته و دریافته بود : هرجا مانند پارس مردم بهمقام پادشاهی ارج بادشاهی را شناخته و دریافته بود : هرجا مانند پارس مردم بهمقام پادشاهی ارج بادشاهی را شناخته و دریافته بود : هرجا مانند پارس مردم بهمقام پادشاهی ارج بادشادی به گونه درخشانی شکفته و گسترده میشود . ولی استوار ترین بیک کشور پادشاهی ، فضیلت شهریسار است ؛ دادگری ، خویشتنداری ، بخشندگی ستوده میشوند ، و ایسو کراتس هم ، به آموزش حکومت مطلق، که با

۵) Paideia ۶) Euoksmia ۷) Eutaxia

نیکخواهی ، نگاهداری از زیردستان و احساس اجتماعی شاهانه معتدل شده باشد، می پرداخت . نوشته های او : «اویاگوراس » و «نیکوکلس » در بارهٔ توصیفات اصول فرمانروایی شهریاران از نظر گرایش آنها ، به سیماهای فرمانروای کسنفن بسیار نزدیك میشوند .

ازمیان این سیماهای فرمانر و ایان، «آگریلائوس" » را میتو ان همچون سیمای همسنگ کورش ارزشیابی کرد: اینجا هم موضوع سخن گونه های ستایش نامه است ، و در فضیلتهای پادشاهی بهترین هم آهنگی هم با کورش کتاب کور پدی و هم با کورش کوچك دیده میشود. «آگریلائوس» هم مانند کورش سرشار از ترس از خدا است (اوی سبیا"): هرجا که این صفت با آموزش ضروری جنگ و فرمانبری همراه شود ، میشود به آسودگی به آینده نگریست. آگریلائوس هم نه تنها فرمانده است که پدر و دوست سربازان خود نیز هست؛ او نیز با مراقبت در اندیشه خوشی آنها است و با زندانیان به نرمی رفتار می کند؛ او نیز در راه به دست آوردن فضیلتهای نگهداری پیمان ، کم خواهی ، بخشندگی ، تربیت خویشتن ، ایستادگی در بر ابر سختیها ، دلاوری ، خردمندی و بینش و پرهیزگاری در بر ابر خدایان بیگانه کوشش می ورزد. او نیز از شخصیت برخوردار است و از مهرورزی سربازانش کوشش می ورزد . او نیز بر ای دوستانش دوستی و فادار است ، بر ای او نیز هیچ چیز شادمان میشود؛ او نیز بر ای دوستانش دوستی و فادار است ، بر ای او نیز هیچ چیز ناگوار تر از ناسیاسی نیست .

توجیه این همسنگی بسیار ساده است . کسنفنکه تصورات غیر واقعی را بهچیزی نمیگرفت نیاز بهنمونه هایی برای شخصیت فرمانروا داشت ، واین هردو یعنی کورش و آگزیلائوس توقعات او را از پادشاه آرمانی ، برمیاوردند .

سخنی هم در بارهٔ «دولت اسپارتها» . در این کتاب هیچ قهرمانی وجود ندارد بلکه مجموعه ایست برای تجسم بخشیدن به آرمان . بنیاد اندیشهٔ دولت اینجا نیز پرورش است ؛ آموزش و پرورش وسیله ایست برای سیاست . این نکته را که تربیت اسپارتی در پارهای از اصول به در همه جا با آنچه که در کورپدی توصیف شده همانند نیست پس از این بازخواهیم گفت . رابطه میان دین وسپاهیگری و کشاورزی که از ویژگیهای هرگونه برنامهٔ محافظه کارانه ای است اینجا نیز دیده میشود . تضاد میان «زمان خوش باستان» و زمان حاضر که به پستی گراییده ، همچنان میشود . تضاد میان «زمان خوش باستان» و زمان سیاسی کسنفن اسپارت نبود بلکه یادشاهی پدرسالاری ایونانی به ایرانی از مان کورش بود .

ویژگیهایی که در بالا به آن اشاره شد مربوط میشوند به عنصر یونانی در نوشته های دولتی نویسندهٔ ما . ولی نتیجهٔ شناسایی ما اینست که این عنصر در اساس

A) Euagoras 9) Nikokles 1.) Agesilaos 11) Eusebeia

با آرمان شهریاری ایرانی منطبق میشود: یونانیان و ایرانیان هردو دارای تکلیف یکسان برای تعیین یك «شاه نمونه ۱۲» (کریستنسن) میباشند. این نمونهٔ اندیشهٔ بنیادین در سنت ایرانباستان است ؛ واین کاملا برابر است با پادشاه آرمانی کسنفن.

این پادشاه نخست مانند یك فائع<sup>۱۱۳</sup> است که با نیروی جنگ افزار بهدورهٔ بینظمی پایان میدهد ، و به کشور صلح و آرامش می بخشد .

دوم آنکه آین پادشاه یك مرکز فعرتی برپا میدارد که پدید آورندهٔ نظم وداد نوینی است ، ودر اندیشهٔ برقرار کردن بهبود وضع اجتماعی است . در مرحلهٔ سوم رهبر معنوی ملت خودش است وخود دارندهٔ حکومت و دانایی پزدانی است که گونهای قانون اخلاقی کشوری بوجود میآورده ، اندرز و فرمان و پندهایی میدهد ودر سخنان آغازین و برنامهای اش برای یسك فرمان وایی خردمندانه یك راه و زندگانی مستقیم و اصلی را پیشنهادهٔ خود

در پایسان کریستنسن چنین داوری میکند: حمیاسهٔ ملی ایسرانسی آرمان شاهنشاهی را در پیوند پهلوائی و دانایی با هم میبیند و لی بعنوان عامل سوم باید پارسایی را هم براین دو افزود ،

اما بزرگترین وظیفهٔ « بادشاه » برپاداشتن داد است در جهان .

این درست همان سخنان افلاطون و کسنفن ، شاگردان مکتب ستراط است . این هردو تلاش در راه قدرت را بطور کلی ، که معرف و مبین خودخواهی و آز بی لجام برای « بیشخواهی » (تکاثر) است ، محکوم میکنند . کشوردار راستین گرگ انسانهای دیگر نیست ، بلکه تنهاکسی است که در قامرو فرمانروایی خود اندیشهٔ نیکی را در حدود امکانات عملی میگردانه . واین بستگی به افزونی دارایی های ظاهری ندارد بلکه بسته به ساختن اندیشهٔ اخلاقی است : قدرتی که بر پایهٔ اصول اخلاقی استوار نباشد ، و هدف ارزندهٔ اخلاقی نداشته باشد ، بجا و درست نیست . اجرا، قدرت هرگز از قواعد اصلی انسانیت جداشدنی نیست .

رسالت پادشاهی پارس ، که از سوی اورمزد بهاو داده شده است ، درست همین شعار را دربر دارد : او بهنگاهبانی داد فراخوانده شده ، دربندکنندهٔ آشفتگی است . در وجود او فضیلتهای فرمانروای مرکزی : پارسایی ، دانایی و دلاوری و اندیشه مندی گرد آمده است . آنچه که شاهنامه در مفاهیم پیروزبختی ، فره ، رأی ، بخردی می گنجاند ، برای همگی فرمانروایان کشورهاییکه دارای ملتهای متعدد بودند ارزشمند بود :

« هرآن نامور کو نباشدش رای نزیبد برایشان همی تاجو تخت

به نخت و بزرگی نباشد سزای بیایسد یکی شاه پیرور بخت

<sup>17)</sup> Roi modèle 17) Vainqueur

<sup>17)</sup> Prospérité universelle 10) le guide spirituel de son peuple

که بساشد بدو فسره ابزدی بنسابد زمختساد او بخردی » ولی فره ایزدی ، که همان بخت و کامیابی است و موهبتی آسمسانی ، همواره مشروط است به شایستگی و این شایستگی در این است که فرمانر و ا از قوانین اخلاقی شاهی پیروی کند . روشن است که این قوانین نوشته نشده ، ولی دارای ارزش همیشگی است زیرا خداوند آنها را فرمان داده و تصویب و تأیید پادشاه در پیروی از آنها است :

جهان دار شاهی ز داد آفریسد اگسر از هنرور نژاد آفریسد بدان کس دهد کو سزاوارتس خسرد دارتسر هم بیآزارتسر

ارادهٔ قدرت همیشه نزد شاهان هخامنشی وجود داشته است . وهر گز این اندیشه یکسره از میان نمیرفت که قلعرت پادشاه و اخلاق پادشاه بهم وابسته است . هنر پادشاهی نیز برای تفکر سیاسی ایرانی هیچ هدف دیگری جز هدف شاگردان ستراط و افلاطون و کسنفن ندارد ، یعنی : واقعیت بخشیدن به «داد» در بالاترین معنای خود ، یعنی فرمانروایی که در آن اخلاق و قدرت در جهان واقعیت یکی میشوند .

این واقعیت هرگز با آرمان یکی نخواهد شد: واقعیت همیشه خشنتر ، نابکارتر و نابخردانه تر است . ولی این موجب این نخواهد شدک آرمان پست شمرده و کنارگذاشته شود . افراد فرمانروایی میآمدند و میرفتند، آنها نیز مانند دیگران به نبردهایی دست میزدند . آنها مجالس ضیافت و پذیرایی ترتیب میدادند . سربازان از جلوی آنان رژه میرفتند ، به آنها جامههای افتخار و تاجهایی می بخشیدند ، آنها فرمانهای قتل بیرحمانه صادر میکردند و خویشاوندان خودرا نابینا میکردند . ولی آن برنامهای که روزگاری به فرمان داریوش بزرگ در سینهٔ کوه نوشته شده بود ، و برراستی و حق و پیکار با دروغ ، با بیدادگری و زور گواهی میداد همچنان پابرجا ماند . و داریوش درست در همین پیکار وظیفهٔ پادشاهی را میدید .

برای آنکه اهمیتی که این موضوع برای پادشاه ایران بنیاد گذار اخلاق شاهی ، دارد ، دانسته شود ، باید اختلافاتی که کورش و فرمانروایان آشور را از هم جدا میکند در پیش چشم مجسم کرد . اینان پیرو اصل زور بودند به ترسناك ترین، وحشیانه ترین و اهریمنانه ترین صورت آن .

برای نمونه ، چند جملهای از کتیبه های پادشاه آشور آشور ناسیر پلی که بدست ما رسیده است آورده میشود، این جملات فقط یك بار نیست ، پیوسته بصورت «تکیه کلام» دیده میشود :

من فرمان دادم که سر آنان ( = مردم کشور مغلوب ) را از تن جدا کنند و بر سر نیزه ها نشاندم .

با خون آنها كوهها را مانند يشم سرخ رنگين كردم .

شهرهای آنها را ویران کردم ، با خاك یکسان کردم ، با آتش آنان را سوزاندم . جوانان و دوشیزگانشان را در آتش افکندم .

دستها ، انگشتها ، دماغها و گوش آنها را فرمان دادم ببرند .

فرمان دادم آنها را بر سر تیر فروکنند ، ، آنها را درمیان دیواره اکداشته ، پایتخت آنها را تبدیل به یک تل خاك کردم و با خاك یکسان کردم ،

بر روی آنان برق ترساننده سلطنت خود را فرو ریختم .

با جسد آنان شکافها و سوراخهای کوه را پر کردم .

من جنگندگان آنها را در بیابان از تشنکی هلاك كردم ،

من فرمان دادم تا سر آنها را جدا کنند و سر آنها را در اندرون کاخ بر تنهٔ درختان نشاندم .

من تمام ملتها را زیر قدرت خود در آوردم ، پس گردن دشمنان را لگدکوب کردم ،

من قدرت نیرومندان را نابود کردم . . . »

بر دشمنانش چنین نفرین میکند · آسور (= خداوندآسور) آنانرا نفرین کند، سلطنت آنانرا از ریشه نیست کند، ملتش را نابودکند، تنگدستی ، سختی و گرسنگی برروی سرزمینشان ببارد.

این زباز. فاتح بی رحمی است ، که «همه مردم را با یك یوغ بی هیچگونه ارفاق نابود میکرد .»

آیینهای دینی پاردای از اقوام کشتن دشمنان مغلوب را خواستار بود. از جمله در تورات میبینیم کسه یهوه از دهسان شموئیل انهدام تمام ملت عمالته را خواستار است:

« هیچیك از آنان را باقی مكذار ، مردان و زنان ، كودكان و شیرخواران ،
 گاوان و گوسفندان ، شتران و خران را بكئی ،»

وقتی شاتول گوش نمیکند ، بسختی سرزنش میشود ، شنموئیل بادشاه عمالته «آگاله» را که شاتول زنده گذاشته بود تکه تکه میکند .

**الیاس پیغمبر** کودکانی را که مسخرهاش کرده بودند ، بوسیلهٔ خرسها پاره یاره میکند .

تمام خانههای بادشاهان بهفرمان یهوه نابود میشود .

صدها «پیغمبر دروغین به فرمان بالاترین قدرت به دست الیاس کشته میشوند»

و اکنون به این پیشرفت بس بزرگتوجه شودکه یك جهانگشا کورش میآید و اصل انسانیت را اعلام میکند واز این بالاتر ، آنرا عمل میکند: این یك چیز تقریباً کاملاتازه در سراسرتاریخ آنروز بود ، شاید بشودگفت انتلاب انسانیت . نزد یونانیان همچنین چیزی یافت نمی شد: به یاد آورده شود اسکندر که «تبن"،

را با خاك یکسان کرد ، کاخ شاهی تختجمشید را به آتش کشاند ، ملتها را نابود کرد ، سردار سپاه خود را با نیزه کشت و مبارزان را بهدیار نیستی فرستاد .

کورش ساختهٔ کسنفن و کورش تاریخ ، هردو بعنوان یك انسان نمونه میشوند . باز یك دلیل دیگر براینکه کسنفن بزرگی اخلاقی ایرانیان را درست دریافته و شرح داده است ، اینکه کورش را نهتنها « بی اندازه غیور و بلندپایه » میخواند ، بلکه او را بی اندازه انسان دوست مینامد . همان اندازه که در معاشرت «دوست داشتنی» بود به همان اندازه در برابر شکست خوردگان و این محك تجربهای است برای اندیشهٔ انسانی یك سردار سپاه بنمونه و سرمشق آزادگی بود. از اینرو میتوان گفت که کورش از نخستین کسانی است که اعلامیهٔ حتوق بشر را به مرحلهٔ اجرا در آورد ، هرچند این مفهوم مربوط به دوره های بسیار بعد است . این حتوق عبارتند از : حق زندگی ، حق مالکیت ، حق آزادی در حدود قانونهای موجود ، حق اجرای مراسم دین (بردباری حکومت)، حق سکونت ، خانه و زندگی ، کورش همه اینها را به رسمیت شناخت، ندتنها در مورد هم میهنان خود، بلکه آنچه بیش از همه اهمیت دارد ، به رسمیت شناختن این حقوق در مورد کسانی بلکه آنچه بیش از همه اهمیت دارد ، به رسمیت شناختن این حقوق در مورد کسانی

آنچه کسنفن نقل میکند مربوط به حقایق تاریخی نیست ، ولی آنچه مربوط به تو صیف کورش راستین است حقیقت است :

است که «زیردست» او قرار گرفته بودند .

در جنگ با آشوریان ایرانیان اسیران بسیارگرفتند . کورش بزرگ اسیران را نزد خود خواند و این سخنان را بدایشانگفت :

شما مردان ، که خود را تسلیم ترده اید ، بدینگونه زندگی خود را نجسات دادید ، در آینده اگر همچنان (در حال صلح) باقی باشید و رفتار کنید، بك مو از سر شما كم نخواهد شد و فرمانروایسان هم برشما فرمانروایی نخواهند كرد .

در همان خانه های خودتان خواهید ماند ، ودر همان سرزمین (مانند گلشته) کشاورزی خواهید کرد ، و کشاورزی خواهید کرد ، با همان زنان که داشتید زندگی خواهید کرد ، اما با ما کودکان خود دا در آینده مانند گلشته سرپرستی خواهید کرد ، اما با ما دیگر نخواهید جنکید ، ولی اگر یکی از شها ستمگری پیشه کند ، آنگاه ها از شما دناع خواهیم کرد ، اما برای آنکه هیچکس نتواند شما دا بهلشکرکشی بیرد ، شما برای ما جنگافزار خواهید آورد .

آنانکه چنین کنند ، صلح خواهند داشت ، آنچه را ما وهده بسدهیم ، شرافتمندانه عمل خواهیم کرد ، اما با آنانکه جنگافزارهای خود را بما پس ندهند جنگ را دنبال خواهیم کرد ، اما هرگاه یکی از شما دوستانه بهسوی ما آید و با رفتار خود یا گونههای دیگر نیکخواهی خود را نشان دهد ، آنگاه با او همچون ناه مرد نیگاندیش و دوست خود ، نه مانند یك بنده ، رفتار خواهیم کرد ، .

کورش تاریخ به این قانون ها عمل میکند . دشمنان خود ، آستیاگ ، گرویسوس و پادشاه بابل را ، آزاری نمیرساند . او به این رسم وحشیانهٔ کشتار ملتها که فاتحان دیگر بی پروا اجرا میکردند ، آشنا نیست . لوح استوانه ای به زبان بابلی بهترین آگاهی ها را در بارهٔ اصول پادشاهی او بهما میدهد :

«مودولا ( = بزرگترین خدای بابل) یک شهریار دادگر را چنانکه آرزوی او بود جستجو میکرد ، . وی کورش پادشاه انشان را خواند و او را برای فرمانروایی برهمه جا فراخواند ، . . مردان سیاه سری که زیردست او آمدند به دادگری آنها را پلیرفت ، مردوك خدای بزرگ ، نگهبان مردم خود نگاهی از روی شادی به رفتار «پارسای»خود ( = کورش) و دل دادگسترش افکند ... کورش بی جنگ و پیکار به بابل در آمد ، . . بابل را از تنگی و سختی نگاه داشت ، . . مردم بابل همه با هم ، تمام سومر و آکاد ، بزرگان و فرمانداران به فرمان او درآمدند ، پاهای او رژ بوسیدند ، از فرمانروایی او شاد شدند ، جهره هایشان درخشید .

## اکنون خودکورش سخن میگوید:

ه من کورشم ، پادشاه همه جهان ، شاه بزرگ ، شاه توانا . . . شاخهٔ جاودانی پادشاهی ، که دودمان او را بل و نبو دوست دارند ، که پادشاهی او را آنان برای شادی دلهایشان آرزو میکردند .

همینکه من صلحجویانه بهبابل در آمدم ، در میان فریاد شادی و خوشی در کاخ شاهان تخت شاهنشاهی را برافراختم ، مردوك خدای بزرگ دل مردم بابل را متوجه من کرد ، و من هرروز بهپرستش او میپرداختم .

سپاهیان من که همه جا گسترده شده در حال صلح به بابل در آمدند ، درسر اسر سومر و آکاد نگذاشتم هیچ دشمی سر بلند کند ، درون شهر بابل و تمام پرستشگاههای آنر ا از روی میل نگاهداری و نگاهبانی کردم .

ساکنان بابل . . . . (را من از) یوغی که شایسته آن نبودند (آزاد کردم). خانههای ویران شدهٔ آنانرا من مرمت کردم . . . .

از کارهای نیك من مردوك ، خدای بزدگ ، شادمان شد و بهمن ، یعنی کورش، پادشاهی که او را میبرستند ، به کمبوجیه فرزند گرامی من (و) به تمام سپاهیان من الطاف خویش را ارزانی داشت ، و با کمال میل (و) خوشحالی در پیشگاه او خداوندی والای او را ستودیم . . . »

(پس از این نام کسانی که تسلیم اوشدند و نامبسیاری شهرها که از زمانهای بسیار دیرین ساخته شده بود میآید .)

« ۰ ۰ ۰ خدایانی را که در آن شهرها بودند دوباره برسر جاهای خودشان برگرداندم ودر خانههای همیشگی ساکن کردم ، تمام مردمشان را با هم متحد کردم و خانههای آنازا از نو ساختم . . . . »

فضیلت سه گانه : دانایی ، دلاوری ، دادگری ، در نزد کورش با خوی پارسایی به هم میپیوندد . این درست همان چیزی بودکه کسنفن میگفت : پرستش

خدایان برای شاگردان محافظه کار سقراط جزء اصلی از اندیشهٔ دولت خوب بود ، از اینروکورشِ او بهاین نکته ایمان داشت که ملتی خوشبخت تر میشودکه خدایان را بیرستد :

«کورش میگفت وقتی تمام کسانی که در ادارهٔ یك کشور با یکدیگر همکاری می کنند مردمی خدا ترس باشند نسبت مهخود و نسبت به پادشاه ، که بیگمان نیکخواه همه است کمتر مرتکب گناه خواهند شد»

کورش نزدکسنفن انسانی است بی اندازه خدا ترس: وی سازمان موبدان موبدان موبدی را در زیر نظر دارد ، بدینگونه که برای دیگر ایرانیان قربانی پیشکش میکند. وی تا خدایان را نیایش نکند ، هیچ کاری انجام نمیدهد ، نیایش او نه تنها نسبت به خدای خود ، خدای بومی یعنی زئوس ، بلکه نسبت به خدایان نگهبان سرزمینهایی که کورش با لشکر خود به آن سرزمینها وارد شده نیز هست . بر دباری دینی او ب مانند دیگر تدبیرهای او بدر آشتی و صلح ملتها سهم مؤثر دارد و کورش به چیزی دسترسی پیدا میکند که کمتر پیروزمندی از آن بر خوردار میشود و آن فرمانبری از اوست با شادی و خشنودی . او به آنچه که کسنفن یکبار نوشته بود ، که «فرمانروایی لزومی ندارد با بی مهری مردم همراه باشد» ، دست یافت .

اینستکه کسنفن هم آنچه راکه **آرتابازوس<sup>۱۷</sup> مادی به هنگام کودکی کورش** باو دلبسته و گفته بودکه «زیباترین و بهترین مردی راکه نسبش بخدایان میرسید هرگز نمیخواهد تركکند» گفته است :

و نسبت بتو بنظر میرسد که مردم همینگونه رفتار کنند .

در بارهٔ هنر کشورداری کورش گفتهاند:

« فقط یك باد ، سه اصل آیین دردشتی : اندیشه نیك ، گفتار نیك ، کرداد نیك به عنوان یك برنامهٔ سیاسی اجرا شد . »

اگر مقصود از این عبارت که نقل شده این باشدکه کورش از نظر روحی همچون زردشت می اندیشیده ایرادی برآن وارد نیست . اما این که او یك زردشتی بود ، ثابت کردنی نیست . شکی نیست که در مورد سیاست انسانیت وآشتی ملتهای او در برابر مخالفان آنروز ملاحظات سیاسی نقش عمده بعهده داشت ، او بهخوبی

<sup>1</sup>Y) Artabazos

میدانست که اگر با دشمن به مردانگی رفتار کند میتواند اورا به یك هم پیمان پر ارزشی تبدیل کند .

برای نمونه رفتاری که وی با تیگران پادشاه ارمنستان کرده است ، نقل میشود :

کورش نخست بر ضد تیگران دادگاهی به عنوان « تبهکار جنگی» برپا میکند ، ولی اجازه میدهد ، که پسر فرمانروای اسیر از پدرش دفاع کند ، و او در دفاع از پدرش میگوید که بخشش دشمن شکست خورده بهتر و پستدیده تر است تاکیفردادن او ، زیراپادشاه با رفتار نرم ومردمی خود او را سپاسگرار خود کرده است .

کورش میپدیرد و به شیوهٔ « اندیشه مندانهٔ » سقراطی رفتار میکند ، پادشاه ارمنستان با شرایط قابل قبول و سازگاری آزاد میشود ، همسر و فرزندان خود را پس میگیرد ، به سفرهٔ شام شاهی خوانده و همچون یك همپیمان یدبرفته میشود .

پادشاه شکست خورده بعدها یکی ار همپیمانان با وفای کورش میشود و همراه پادشاه پیروز در لشکر کشی های او شرکت میکند ودرخور مقامش احترام میشود.

هرچند کورش یك پادشاه پیروز بود ، ولی سیاست صلحجویانه را بكار میبرد . نظریات تحتق یافتهٔ او برشالودهٔ سیاستی بود که پس از موفقیتهای بزرگ نظامی ، بیآنکه از استعداد دفاعی ملت خود غافل شود ، توجه به فشار بر کشور مغلوب نداشت ، بلکه متوجه مراقبت آن کشور و نگاهداری شرایط موجود ملت مغلوب و حفظ مقام انسانی آنها بود . این سیاست امروز هم همچنان اصول هر گونه کشورداری است که بالاترین و بهترین آرمان آن صلح ملتها است نه جاودان ساختن نفرت و بیزاری ملتها .

گفتداند که قدرت به تنهایی بد است ، و به راستی ساده ترین اصول اخلاقی هیچ جا اینچنین بی شرمانه لگدمال و بی اثر نشد که به دست قدر تمندان جهان شد ، هر چند با حفظ ظاهر ، گرداگرد خود را نیز با هاله ای اخلاقی میپوشاندند . تقریباً تمام پیروزمندان بزرگ دارای نقطه های ضعف هستند ، اسکندر و او گوستوس ، کارل بزرگ و کر آمول و ناپائون و کسانی بدتر از اینان ، تقریباً همه رنج و بدبختی گران برای انسانیت آوردند . برداشت من آنست که سیمای کورش بزرگ همچنان پاك و درخشان مانده است . اگر کسنفن، کورش را نمونهٔ «یك پادشاه» معرفی کرده ، نیازی بدروغ گفتن نداشته است .

این حقیقت را هم معاصر آن کورش قبول داشتند او هم تاریخ نویسان دوره های اخیر . اینان چاپلوسان مزدوری نبودند که برای او گواهی نامهٔ عظمت اخلاقی صادر کرده باشند . اینان درست ملتهای بیگانه ، یعنی یهودیان و یونانیان ، بودند .

یهودی ها او را بعنوان آورندهٔ صلح میستودند، کسیکه یهوه آنانرا بدست او سپرده بود، تا زندانها و زنجیرها در پیشگاه او باز شوند، کسی راکه خداوند دوست خود خوانده بود و یهوه عنوان مسیاس (= رهاننده) را (بهیك خارجی !) داده است. این شیوه ایست پیغمبری و ستایشگراند که از دلبستگی ملی یهودی پدید آمده است و این ستایش با شخصیت و اخلاق و هدفهای نخستین فرمانروای شرقی درست در میآید که برای جهان ملتهایی که بدست او شکست خورده بودند بجای نفرین ستایش آورده است.

کورش تاریخ هم باید مانند کورن کسنفن پرورشگر ملتش بوده باشد ، و وقتی کسنفن از او نقل میکند که : حق فرمانروایی هنگامی برای کسی مسلم است که طبقهٔ فرمانروایان بهتر از فرمان گذاران باشند ، هرشکل اجرا، قدرت مستلزم وظائف اخلاقی نیز هست ، این درست در نیت کورش بود و تنها این مهم نیست که قدرت بدست آید ، که این خود کاری بزرگ است اما نگاهداری قدرت ، مهمتر ودر عین حال دشوار تر از آن است . زیرا شرط نگاهداری این قدرت خویشتن داری ، خرسندی ، مردانگی ، آمادگی بخدمت ، جانسیاری همراه باانضباط شدید است .

راست است: این گفته سخت یونانی بگوش میخورد ، چه از روح مکتب رواقی بعدی سخن میگوید . ولی، چنانکه پس از این خواهیم دید ، این بطور کلی همان اصول اخلاقی ایرانی است . آنچه در بارهٔ رمیها گفته میشود ، که «نزدآنان جنبهٔ اخلاقی قدرت شدیدتر جلوه میکرد تا نزد ملتهای دیگر » در بارهٔ پادشاهی ایران به مراتب بیشتر درست در میآید . اصول اخلاقی آیین زردشتی همیشه وظیفهٔ رهبری اخلاقی به پرورشی را بتوسط پادشاه تأکید میکندک ه نه تنها باید « دام پرورند و افرازند ، بلکه باید «نزدیکان افروزند و افرازند ، دشمنی افتارند و بازدارند . . . »

این مسئله راکه کورش پیرو آیین زردشتی بود ، نمیتوان بهدرستی نشان داد و ثابت کرد (پیش از این گذشت) . اما اینهم درست نیست که بگوییم کورش «تنها» یك سیاستمدار بود و سیاست دینی اورا «بردباری مردم ابتدائی» نامید و او را با فاتحان مغولی سدهٔ ۱۳ میلادی سنجید .

بعکس ، منگمان میکنم که در وجود کورش بنیادگذار معنوی نحوهٔ دید شاهنشاهی هخامنشی را باید ببینیم که یك بار دیگر پس از او در وجود داریوش می یابیم ، و اندیشهٔ بنیادین آن روش فرمانروایی است که برشالودهٔ اخلاقی پیریزی شده است (نك . بخش ۷) .

كورش تاريخ نيز بهمين انديشهٔ بنيادين كورش كسنفن پاى بند بودكه :

پادشاهی یك وظیفهٔ اخلاقی است و هدف آن واقعیت بخشیدن نیکی است ، این اندیشهای است هم سقراطی و هم ایرانی . از اینرو میتوان بدرستی از یك نمونهٔ فرمانروای یونانی د ایرانی سخنگفت . هردو ، کشورداران یونانی و پارسی حکومت می کنند ، درحالیکه به تعبیر افلاطون نظر دارند ، یعنی «به نفس نیکی» . همین نکته را باید که آنان بعنوان «سرمشق بکار برند» .

داوری در بارهٔ فرمانروایی پادشاه بنابر جهت اصل اخلاقیاش یك سنت بسیارکهن ایرانی است .

هرچه که روی میدهد ، بنابرعقیددایرانیان باستان نمونهٔ والا و آرمانی آن در زمان پادشاهان باستانی یعنی پیشدادیان است . این نمونه های والا را این پادشاهان عرضه میکنند . همین نمونه ها ، دستورها و آیین ها در تاریخ پادشاهان بعدی تکامل پیدا میکند و این پادشاهان نمونه های نخستین و اصلی هستند از پیکارجهانی میان وجود نیك و بد که موضوع تاریخ تمام موجودات جهان را مانند تاریخ گیتی پدید میاورند .

چنین است جمشید (= یېم) که نمونهٔ والای جاودانی نیکی است ، ولی بعدها بهخودبینی و خودپرستی گرفتار میشود .

وی پادشاه عصر طلایی است . درخشانترین فرد در میان آفریدگان ، خورشیدچشم در میان مردمان ، پادشاه جهان که بالاترین قدرت را به هفت بخش گیتی اعمال و بر تمام کشورها حکم فرمایی میکند . ضحاك نخستین نمونهٔ «شهریار بد است . برنامهٔ جمشید به نقل ثعالبی چنین است :

« برای اینکار من پادشاه شما شدهام ، زیرا که خداوند از فضل خود مرا برای اینکار مخصوص گردانید و مرا از نور خود پوشاند ، تا زمین را آباد و از مردم پشتیبانی کنم ، بخشش را فزونی دهم ، و نیکی را زنده کنم و بدی را نابود کنم . »

او بایسته و سودمند است، در اجرای اصل «به هرکس درخور شایستگی» میکوشد،در اندیشهٔ زیردستان خویش است ، زیردستانی که او را «پدر» مینامس واز دیگران در نیکوکاری پیشی میجوید ، پس توجه پادشاه بهادارهٔ کشور خویش نه از روی دلبستگی شخصی است بلکه به پاس دلبستگی به میهین است

آیین نامه ها و سیاست نامه هایی که دستور کشور داری ایرانی را می نوشتند نسبت به نمونهٔ والا و آرمانی شاهی ، که بربنیاد اصول اخلاقی شخصیت فرمانروا پایه گذاری میشد ، مدها سال بعد برجای ماند ، هرچند غالباً و بصورت ناهنجار دارندگان ناشایست تاج و تخت به این اصول وفادار نماندند .

درست به همین صورت ، که پادشاهان باستان و کسنفن ، مسئولیت اخلاقی در برابر فرمانهای پردانی را دریافته بودند ، سالها بعد خواجه نظام الملك وظیفهٔ شاهان را دریافته بود ، وی به نقل از بزرگمهر وزیر خسرو انوشیروان میگوید:

اگر ملك خواهد كه او را برهمه منكان فخر و فضل باشد ، اخلاق خویش را مهدب و آراسته گرداند ، ، ، ، «جگونه آ» فضیلتهای بد را از خویش دور كند و خلقهای نیك بگیرد ، و خصلتهای بد اینست : حقد و حسد و كبر و فضب و شهوت و حرص و امل و لجاج و دروغ و بخل و خوی بد و ظلم و خودكامی وشتاب و ناسیاسی و سبكساری ، ، ، ،

و خصلت نیك ابنست: حیا و حسن خلق و حلم و عفو و تواضع و سخاوت و صدق وصبر و شكر و رحمت و علم و عقل و عدل . .

هیچ گناهی نیست نزدیك خدای تعالی بزرگتر ازگناه پادشاهان ، و حقگذاردن و ایشان نعمت ایزد تعالی را ، نگاه داشتن رهیت است ، وداد ایشان دادن و دست ستمکاران از ایشان کوتاه کردن .

پس چون شاه بیدادگر باشد لشگر همه بیدادگر شوند ، و خدای را فراموش کنند و کفران نعمت آرند هرآینه خلان و خشم خدای در ایشان رسد ، و بس روزگار برنیاید که جهان ویران و انشان بهسپب شومی گناهان همه کشته شوند و ملك از آن خانه تحویل کند .

جهان آینده در بارهٔ فرمانروایان بهحسب صفات اخلاقی آنها داوری خواهدکرد .

« این جهان روزنامهٔ ملوك است ، اگر نیك باشند ایشانرا بهنیكی یاد كنند و اگر بد باشند به بدی یاد كنند و نفرین گویند . »

یك نمونهٔ والای تركیب یونانی مه ایرانی ، آخرین سخنان كورش است هنگام مرك به نقل كسنفن . بستگی این سخنان را با منظومه های حماسی ایرانی كریستن سن و پیتساگالی ۱۸ حدس زده اند .

در شاهنامه ، پادشاهان از فعالیت شهریاری خود پس از گذراندن یك دوره معین با یك طرح و نظم منطقی دست می کشند . در آغاز نیایش است که در اصل زردشتی آن ظاهراً با مراسم قربانی و یا نذر همراه بوده است . پس از آن پادشاه که درحال رخت بربستن از دنیاست، نگاهی به گذشته وزندگانی و کامیابی های خود می افکند ، پارهای از این خاطرات غرور آمیز است و پارهای نومید کننده و خسته کننده، واز اینرو خدای را سپاس میگوید . پس از آن گزیلان جانشین و تقسیم استانها و سازمان های اداری میاید . سپس جانشینان و دیگر شخصیتها اندرزهایی میگیرند . سرانجام نگاه میرنده به ابدیت دوخته میشود که برای او پس از یك میگیرند . سرانجام نگاه میرنده به ابدیت دوخته میشود که برای او پس از یك زندگی پر کوشش و در اصل بی نتیجه، یك هدف مورد پسند است . گاهی دستوراتی در باره شكل به خاك سیر دن میاید .

<sup>1</sup>A) PIZZAGALLI

این طرح در آخرین سخنان کورش کسنفن دیده میشود:

چون زمان زندگانی کورش بسر رسید .. پدر و مادرش دیرزمانی بود که درگذشته بودند .. سپس برای هفتمینبار در فرمانروایی خویش به پارس مسافرت میکند . آنجا فربانی ها و نذرهای معمول را برای ((رقص گروهی)) دینی بجا میآورد ، وهدیههایی می دهد . همبنکه وی در کاخ شاهی بخواب رفت در خواب چنین دیدکه هیولایی به و نزدیك میشود و به او اخطار میکند : آماده کن خودت را ای تورش زیرا که بزودی پیش خدایان خواهی رفت . پس از این کورش فرمان میذهد حیوانات قربانی را بیاورند و بخدای خود ، خدای خورشید و دیگر خدایان بر فراز کوه قربانی میکند .

« تو ای خدای بزرگ و تو ای خدای خورشید و خدایان دیگر بپذیرید این آخرین قربانی و از من ، بپاس اینهمهٔ موفقیت شایان و بزرگ ، و نیز بپاس اینکه شماها با معجزههای آسمانی ، هنگام قربانی و پرواز پرندهٔ و ندای آسمانی ، اعلام گردید که چه باید بکنم و چه چیز وا دها کنم ،

سپاس بزرگ نیز شما را که من پشتیبانی شما را (با فروتنی) پذیرفتم ودر خوشبختی هرگز از حد انسانی بیرون نشدم .

اکنون من از شما خواهش میکنم که فرزندانم ، همسرم و دوستانم و میهنم را خوشیختی ارزانی دارید ، ولی بمن که چنین زندگی را دادید یك پایان شادستهٔ نیك ببخشید ، »

همین نخستین بخش نیایشی این سخن ، ما را به سنجش و امیدارد . سبك آن بكلی یونانی است .

## در این باره بایدگفت:

بياس

- ۱) شمارهٔ مقدس هفت ، هم نزد سامیان ، و هم نزد آریاییان دیده میشود: هفت امثاسپندان ، هفت سیاره ، هفتبخش سرزمینهای گیتی (کشور) ، هفتسال دورهٔ آزمایش و آموزش یك پهلوان ، هفت روز مدت برگزاری یك جشن ، هفت پهلوان (گردان) که رستم را همراهی میکنند ، هفت «خوان» رستم ؛ شمارهٔ هفت شمار شهریاران بزرگیست که برای پادشاه شورای سلطنتی را تشکیل میدهند ، در یسنای هفت «ها» (هپتان هایتی) ۱۹ کیخسرو پیش از اینکه سخنان آخرین خود را پیش بزرگان ایرادکند ، هفت روز نیایش میکند .
- ۲) «رقص گروهی» کورش می تواند با «رقص پارسی» که چه در کور پدی و چه در آناباسیس آمده است ، یکی باشد . این رقص عبارت از این بود که شرکت کنندگان در رقص سپرهای خود را به یکدیگر میزدند ، بزانو میافتادند و زیر آهنگهای مرتب نی دوباره بپا می ایستادند . در جشن مهر با بنابر نقل دوریس "سپادشاه در حال جذبه رقصیده است ،

14) Haptas haiti Y.) Duris

- ۳) پیش از مرگ ، شاهان حماسهای بخششهایی میکنند ، مانندکیخسرو که در پایان زندگانی «کشوربخشی» میکند .
  - ٤) كيخسرو نيزيك خواب ير معنايي ميبيند:

در این خواب سروش براو ظاهر میشود و بهاو اعلام میکند که از این پس نزد خدا میرود و به « بیمرگی » میرسد .

«خدایان » که کورش نزد آنآن باید برود شاید فروگرها یعنی روان نیاکان او هستند: زیرا که پادشاهان(همانطورکه گرویسوس هم در بارهٔ کورشگواهی میدهد) نژاد یزدانی دارند ودوباره بهطبیعت یزدانی (آتشی) باز میگردند. اردشیر نیز در خواب فرشتهای را میبیند که بهاو مژده میدهد یزدان بهاو فرمانروایی کشورها را خواهد بخشید ، او باید خود را برای اینکار آماده دارد ، چون از خواب بر می خیزد ،در خود دلیری و نیرویی می بیند که پیش از این هرگز نداشته است

در تاریخ هرودت نیز میخوانیم که کورش پیش از مرکش خوابی میبیند. در خواب بزرگترین فرزند خود گشتاسپ را میبیند، همان که بعدها داریوش خوانده میشود، با بالهایی برسر شانه هایش، یکی از بالهایش برآسیا سایه افکنده است و بال دیگرش بر اروپا، ندای بزدانی بدینوسیله او را میآگاهاند که کشور او بهداریوش خواهد رسید.

آیاکیخسرو هم مانند دیتریش فون برن''ازاین امتیاز وبرتریبرخوردار بوده است ؟

شایان توجه است که کورش از خدایان بویژه از اینرو سپاسگزاری میکند که بدغرور و «منی» نیفتاده است . شاید بر هرودت این اعتراض وارد باشد که خلاف آنرا ادعا می کند ومی گوید : کورش میپنداشت بنابر نژاد (ظاهر أ خدابی) خویش بیش از یك انسان است ، و به همین علت گرفت از عقوبت خدایی شد . و کسنفن میخواست بگوید که کورش اینطور نبود ، و این با آنچه که اِشیل ۲۰در داستان «پارسیان» از زبان سایهٔ داریوش شرح میدهد ، ساز گار است .

کیخسرو خواستار است که . . . «روانم نمایدکه آرد منی» زیرا : «به یزدان شوم ناگهان ناسپاس ، بهروشن روان اندر آرم هراس» .

کورش بهویژه از قدرت پیشگویی که بهاو داده شده سپاسگزار است.

اینکه پادشاهان توانایی دانش بیش از مردم دیگر دارند ، ایرانی است (در جای دیگر هم ثابت شده است). کیخسرو در جام جهان نما راز جهان آینده و

«بد و نیك را آشكار و نهان» می بیند و دانش او از سوی خدا است ، كسه به او نعمت پیش بینی «فرزانگی» داده است . اینجا نیز یك مورد شایان توجه دیگر از هماهنگی منابع یونانی و ایرانی است .

این نیایش ، چنانکه شایسته یك پدر خانواده و ملت است ، با خواهش نیکبختی برای خویشاوندان پادشاه و برای میهن پایان میپذیرد .

این بخش، سخنان پایانی کتیبه های داریوش را به یاد میآورد، چه در آن جا پادشاه خواستار است که اهورامزدا سرزمین ، خانوادهٔ شاهی اش را از بدبختی نگاهدارد. شاید فقط از نظر موضوع یك توارد باشده و این احتمال وجود دارد ولی اینهم احتمال دارد که اینگونه سخنان که به صورت تکیه کلام است در منابعی که کسنفن از آنها بهره گیری میکرده نیز وجود داشته است.

« من از اقدام ویا نقشهای که منجر بهبدبختی من شده است چیزی نمیدانم . من دیدم که دوستانم بوسیلهٔ من خوشبخت شدند و دشمنانم بوسیلهٔ من شکست خوردند .

میهنی را که پیش از این در آسیا جای ناچیزی داشت ، بس نیرومند بهجای میگذارم ، از همگی آنچه من بدست آوردم چیزی را نمیدانم که نگاه نداشته باشم ،

در گلشته آنچه را که آرزو میکردم بدست آوردم ، ولی این ترس همیشه همراه من بود که در آینده خبری ناخوشایند بشنوم یا ببینم یا تحملکنم . این ترس هرگز مرا نکداشت کاملا مغرور شوم و نه از خوشی سرمست ، شما اکنون چون بمیرم فرزندانم را برای شما میکذارم ، میمن خود و دوستانم را با خوشبختی و خوشی به جا میکذارم . پس چگونه من که بحق خوشبخت هستم در خاطرهٔ مردم جهان آینده نمانم ؟» .

در هستهٔ مرکزی این بخش از سخنان کورش نیکبختی ت<sup>۳۷</sup>قرار دارد واین چیزی است که یادشاد هموارد دارا بود .

به نظر من چندان دور نرفته ایم ، اگر در اینجا به مفهوم واژهٔ فر ایرانی بیندیشیم و بنابر شاهنامه پادشاهان ایران آنرا از آن خود میدانستند ، و هنگام مرگ از این فر با سپاسگزاری یاد میکنند. در این باره در شاهنامه نمونه های بسیار دیده میشود:

متوچهر از سناره شناست میشنود که زندگانیش به سر آمده است ۱۳ نیره شود فر شاهنشهی ۱۰۰۰ میه موبدان و ردان را نخواند ۲ واین پندها را داد:

«مرا بر صدوبیست مدسالبان بسی شادی و کنام دل راندم

بەرئچو بەسختى بەبسىم مىسان بەرزماندروندشمنانخواندم . . « چنانکه دیدیم کیخسرو هم از این سپاسگزاری میکردکه خواستهای او بر آورده شد . هنگامیکه نگاهش به گذشته است بویژه یادآور میشود ، که اوگیتی را از ترس بداندیشان رهانید و همگی آنانرا که دروغگو و برضد خداوند پاك بودندکشت .

> جهان از بداندیش بیبیم گشت بکشتم کسی را که بانستکشت

فراوان مرا روز برسر گذشت که بد کژو با پاك بزدان دوشت

اینجا سنت موبدی آشکارا دیده میشود . برای مردم دینی و پیروان دین کشتار بیدین پاداش داشت : کورش این گونه سخن نمی گفت . پهلوانان بیش از اندازه بهاو اطمینان میدهند که اوبزر گترین بزرگان است و «همه دشمنان را سپردی بخاك به گیتی نماندت زکس ترس و باك . در کسنفن سخنی از این ستایش بیش از حد نیست ، این سخنان ، شرقی است . نگاه به گذشته خود در پارهای از موارد گزارش کارنامهٔ داریوش را به یاد میآورد .

چانشین: "اکنون باید من پادشاهی خود را بکسی بسپارم ، که او را جانشین خود کرده ام ، تا هنگامیکه برسر حکومت خلاف افتد برای شما دشواری بار نباید ،

پس از این کورش روی سخن را بهدو فرزند خود کامبوزیا (کمبوجیه) و تانااکسار ۲۰ میکند:

« فرزندان من ، من هردوی شما را به یك اندازه دوست دارم ، اما رای نهائی در شور و حق بالاترین رهبری را به فرزند بزرگتر واگذار میكنم ، چه طبیعة تجربه بیشتری دارد ، »

پس از این تفصیل بسیار در بارهٔ احترام بزرگتر میآیدکهیك خوی ایر انی باستان است . سپس میگوید :

نو ای کمپوچیه ، بادشاهی را در دست بگیر ، وبه تانااوکسار استانداری ماد و ارمنستان و کادوسیه را میسپارخ .

اینجا هم سبك سخن سخت یونانی شده است ، مثلا آنجاکه از ریاست در انجسن رایزنیگفتگو میشود . احترام بهبزرگتران در اسپارت در کسنفن تأثیر ویژه بخشیده بود ، چه کسنفن مردی محافظه کار بود و با نگرانی ژرف باین مسئله توجه داشت ، و معتقد بودکه وقتی جوانان نه تنها دولت ، بلکه پدران خود راکوچك شمارند و پاس آنانرا نگاه ندارند ، این نشانهٔ پسرفتن اخلاقی است ، این اندیشهای بودکه افلاطون نیز آنرا با اندوه بسیار بیان کرده بود . برای ایر انیان احترام به بررگسالان امری بدیهی بود ، چنانکه از گفتگوی دبستانی (که پساز این خواهد آمد) در می باییم .

YY) Tanaoxares

صحنهٔ واگذاری پادشاهی بهدو برادر را نیز در شاهنامه هنگام پادشاهی گشتاسب می بینیم . بدیهی است که این شباهت بسیار سطحی است ، زیرا این پیش آمد غالباً تکرار میشود . اماگزینش «نخستزاد» برای جانشینی برابر با رسم و آیین هخامنشیان است . پادشاه جانشین خود را از پیش برمی گزیند . معمولا نخستین فرزند خود را برمیگزیند ، اما بهبر گزاری این رسم ناگزیر نیست . در اینجا این پرسش همچنان بی پاسخ میماند که آیا شورای ساطنتی (هفت شاه بزرگ و یاصورت گسترده تر آن ، انجمن بزرگان دولتی) در این تصمیم و رأی شرکت میکرد یا نه . اما این نکته را که فرزند دوم حکومت استانداری ها را در دست داشته از سرگذشت کورش کوچك در میباییم ، در شاهنشاهی ساسایی هم به همین گونه رفتار میشد : فرزندان دوم ۲۰ یا «شاهان محلی» بودند یا از طرف شاهنشاه مأمور و فرماندار . از این راه عنوانهای گرمانشاه و گوشان شاه و مروشاه و مانند آن بجا مانده است . کورش بزرگ نخست از وفاداری دوستان سخن میگوید :

« تو ای کمپوجیهٔ عزیز ، خوب میدانی ، که این چوبمستی زرین شاهی نیست که شاهنشاهی را نگاه میدارد ، بلکه دوستان باوفا برای شاهان مطمئن ترین و حقیقی ترین چوبدستی هستند ، ولی مردان ، با وفا زاییده نمیشوند . . . هرکس باید مرد وفادار خود را خوب بجوید ، اما بدست آوردن آن هرگز با گروی میسر شیشود بلکه با لیکوکاری میسر است . »

در بارهٔ اهمیت بسیاری که اصول اخلاقی ایر انی بطور کلی به دوستی میدهد، پس از این گفتگو خواهیم کرد . سر انجام کورش دربارهٔ مهر بر ادری سخن میگوید: « هرگاه تو بکوشی دیکران را پشتیبان پادشاهی خود قرار دهی ، هرگز اینکار را با هیچکس نکن جز با آنکس که با تو هم تبار است » .

پس از این اندرزهای بسیار مؤثری در بارهٔ همآهنگی برادرانه میاید. بهبرادر کوچکتر بویژه سفارش میکند:

« هیچکس نباید در فرمانبری از این (کمبوجیه) از تو پیشی گیرد ، یا زودتر از تو نسبت به او کمادهٔ خدمت باشد : »

اینجا هم اندرزهای گشتاس شاه در شاهنامه بیاد میآید ، پشوتن برادر پادشاه آینده ، بهمن ، را «رازدار» پادشاه میداند . این سخنان سقراط را بهنتمل کسنفن باید در نظر داشت که نسب از یك پدر و مادر داشتن و برخورداری از تربیت یکسان در روابط درونی بویژه سهم بسیاری داشتند .

در میان اندرزهایی که در بخش بعدی سخنرانی گنجانده میشود ، اشاره به درست کرداری ، برجستگی ویژه دارد . نزدکورش رفتار پسندیده نخست از ترس از پیشگاه خدایان بهدست میاید .

اشاره بهنظم سراسرجهان که نیز از همین خدایان آفریده شده است واشاره به زیبایی و بزرگی توصیفناپذیر نیز رنگ سقراطی دارد و همچنان در کتــاب خاطرات موجود است .

پس از این کورش خواستار بزرگداشت نژاد مردمی است زیرا:
« خدایان در تاریکی خود را از شما پنهان نکردهاند ، بلکه کارهای شما همواره آشکارا در پیش همه باید انجام شود ، هرگاه کارهای شما پاك وآزاد از همهگونه نادرستی پدیدار شود آنگاه آن کارها شما را در برابر دیگران نیرومند نشان خواهد داد . . . . ،

پیتساگالی میگوید گشتاسبشاه هم به « کار درست کردن » فرمان میدهد. باید بهاین گفته افزود که این سخن کورش از قلم کسنفن، که فرزندان باید کارهای ضد خدایی و گناه را به خاطر ترس از خدایان « نه انجام دهند ونه در اندیشهٔ آن باشند » آن سه اصل اخلاق پارسیان (زردشتی) را بهیاد میآورد، جز آنکه اصل سوم یعنی پرهیز از « گفتار بد » در اینجا یاد نمیشود. درصور تیکه هرودت میگوید: « آنچه را که نباید ایرانیان بکنند، در گفتن آنهم مجاز نیستند ». صورت دقیقتر این اصول آیین زردشتی را دمو کریت کا یاد میکند که خالی از تاثیر ایرانی نیست:

از اندیشیدن ، این سه اصل پدید میآید : درست سکالیدن ، و بیلغزش سخن گفتن و بیخطا تاری کردن ،

ای بردازد . این مسئله نوعاً سقراطی واصولاً یونانی است و توجه شهریاران ایران را برنمیانگیخت ، چه خود دارای دین صریح قطعی و با واسطهٔ پیامبر بودند . کورش اینجا پیرو نظر افلاطونی وجود و بقای نفس ( = پایداری روان) است که فقط بطورگذرا در تن ۲۰ زوالپذیر گرفتار است . ولی وی مانندیونانیان ، که میکوشیدند در داوری ۲۰ جانب احتیاط را نگاه دارند ، مردد است ونسبت بهاین مسئله چندان مطمئن نیست . این نظر که ممکن است نفس به زندگی خود ادامه بدهن و با از میان رفتن تن نفس هم از میان برود ، این گوند داوری دوجانبه، با این و یا آن ، روش سقراطی وافلاطونی است . این درست همان نظریه امکانی افلاطونی در دفاع سقراط ۲۰ است ، ودرست مانند سقراط کورش می آشکارا و افلاطونی در دفاع سقراط ۲۰ است ، ودرست مانند سقراط کورش می ایرانی صریح نمی گوید که کدام یک از دو امکان را محتمل تر میداند . هیچ ایرانی بدون شک این چنبن اظهار عقیدد نمی کند : اینجا ما بایک فلسفهٔ یونانی یعنی

ΥΥ) Demokrit
 ΥΥ) Soma
 ΥΑ) τροιορίε

مکتب « نمیدانم » ۳۰ سروکار داریم که مقدمات مکتب « شکاکان » ۳۰ را فراهم میکرد .

این فرضیه ، که هرچه روانی است چیزی است بکلی مجزا و جدا از آنچه جسمانی است بیگمان اشارهای است به بنیاد فکری فلسفهٔ افلاطرن ، ومن در اینجا مانند برخی دانشمندان از جمله ویدنگرن ، نمی توانم تأثیر ایرانی را ببینم . باور داشتن به این نکته که روان از تن جدا میشود در اندیشهٔ ایرانی هم دیسده میشود ولسی استوار است بسر نظریسهٔ animismus (که روان را یك جوهر مستقل میداند) واین نظریه همه جاگسترش یافته است و منحصر به ایران نیست .

کورش آرزو میکند خوبشاوندانش پیکر او را در زر یا سیم نگیرند بلکه هرچه زودتر به خان بسپارند ، و اینرا چنین توجیه میکند :

« چه چیزی خوشتر از این است که آدمی با خاك یکی شود ، خاکی کسه هرچیز نیك و زیبا را میپروراند و خوراك میرساند ؛ من که نیز یك مرد انساندوست بودم اینرا یك اندیشهٔ شادی بخش میدانم ؛ که جزئی از زمین ، که برای انسان نیکی آور است باشم ، «

گونهٔ به خاك سپردن از دید ایرانی قابل ایراد نیست . از هرودت آگاهی می یابیم که تن مرده سوخته نمی شد باکه به خاك سپردن معمول بود. ایرانیانی که در نبرد ایسوس ۳۳ ( ۳۳۳ پیش ازم .) کشته شده بودند به فرمان اسکندر به به به رسم ملی خود » به خاك سیرده شدند وبرای این رسم واژهٔ لاتینی humare به خاك سپردن ، از humare به معنی خاك و بکار رفته است (humare = به خاك سپردن ، از humus به معنی خاك و زمین) . دستورهای به خاك سپردن در شاهنامه چندین بار میآید ، بویژه در بارهٔ خسرو انوشیروان .

روشنگریهای کورش دربارهٔ باروری جاودانی زمین: همه چیز از زمین پدید میآید، و همه چیز به آن باز میگردد، ومادر همگی ما و گور همگی ما او است، بازیك اندیشهٔ همگانی است. برخی کوشش کردهاند که این اندیشهرا با قطعهای از اوستاکه سخن از اهورا، پدید آورندهٔ زمین است، « در بردارندهٔ نیکیهای بسیار، که تمام هستی خاکی را در خود دارد، هستی زنده ومرده...»، پیوند دهند.

<sup>•</sup> Agnostcismus (ازيوناني a \_ gnostos نا \_ شناخته)

Scepticismus (٣١ : قوانين وجود حقيقي غيرقا بلشناخت است .

آخرین سخنان کورش چنین است :

۱ هرگاه یکی از شما دست راست مرا لمس کند ، یا تا زمانیکه من زنده هستم بخواهد در چشمان من نگاه کند ، باید که پیش آید ، اما همینکه من خود را پوشاندم ، خواستارم از شما ، ای فرزندان مر (بهاین کاربیندیشید) که هبچیك از مردم تن مرا نبیند ، حتی خود شماها »

ترتیب بدرود زندگی که اینجا میآید همچون وداع یاران است از فرمانروای خود ، همچنانکه پس از این از سربازان اسکندر روایت میشود، که بنا برمتن یادداشتهای روزانهٔ شاهی میاز برابر او میگذشتند ، واسکندر همچنان به هریك از آنان دست میداد .

بهیكنكته اساسی نیز بابد توجه شود . كورش كسنفن براین حقیقت كه در زندگی كامیاب بوده برشادی بزرگ معنوی كه هنگام نگاه به گذشته بهمرد سالخورده دست داده ، زندگانی او دارای حاصل پرارزشی بوده ، عمر او با بهرهمندی و برخورداری از كوششی كه روان واحساس اورا غنی كرده سپری شده ، اهمیت بسیار می دهد . كورشی كه در بستر مرگ افتاده ، فلسفهٔ پذیرفتن زندگی را به دیگران می آموزد ، فلسفه ای كه به خوشبینی گوته روح می بخشد : « باشد ، هرچه بود زیبا بود »: "

ا اما برای شما شایسته چنان است که چون من مردم مرا مرد نیک بختی بدانید . . . واز من به نیک بختی یاد کنید ، زیرا فکر میکنم ، آن زمان که نوجوان بودم ، از آنچه که برای نوجوانان پسندیده میدانستند به اندازهٔ بسیار برخوردار شدم ، و چون جوان بودم ، از آنچه که برای یک جوان پسندیده بود بهر مند شدم ، و هنگامی که مرد کاملی بودم از آنچه مردان کامل بساید برخوردار شوند بر خوردار شدم .

در سالهای بعد همیشه میپنداشتم که نیروهای من رو به افزونی است ، از اینرو هرگز به یاد ندارم که در روزگار پیری سست تر از جوانی شده باشم ، »

در حماسهٔ ایرانی داستان سراسر به گونهٔ دیگر است . جهانی که از آن مردمی رخت بر می بندند و تا آن زمان سروران آن جهان بودند ، سراسر فسوس است وباد . « جهان» نیستی است . نیستی نیستیها» ۳۰ . این است حقیقت جهان ، این وضع درست بر ابر است با آنچه در تورات در کتاب غزلهای سلیمان هست . این بیشتر فلسفهٔ ففی زندگی است فلسفه ای که شاهنامه در جاهای بسیار آنرا می پذیرد . شناخت در دناك سواگواری زندگی ، یا مانند کیخسرو به گریز ازجهان پایان می یابد ، یا به دلاوری غمانگیزی کشیده می شود ، که سرنوشت را با نومیدی

آل بخش دوم Faust کو ته است، Faust کو ته است، (۳۳ Es sei, wie es wolle, es war doch so schön.

<sup>«</sup>Vanitas, Vanitatum Vanitas» مثل لاتين (٣٤

برد بارانه تحمل میکند وباوجود این تا پایان کار پایدار میماند .

پادشاهان ایران ، به گواهی شاهنامه ب و شاید حتی مآخذ شاهنامه به گونهٔ دیگری رخت از جهان برمی بستند تا کورش کسنفن . کسنفن سوگواری نمی شناسد ، از اینرو پهلوان داستانش با خوشبینی بی پیرایه ای میمیرد . شك نیست که با یك مسلمان معتقد از جهت اعتقاد به اینکه «درپناه خداوند بودن» صلح و سعادت می آورد ، مشترك است . پایان سخن کورش چنین است :

« ننما همه آیرانیان و همهٔ همپیمانان را برآرامگاه من بخوانید ، تا بدینگونه همه با هم با من شادی کنند ، که من از این پس در اسانم و دیگر بههیچ ماخوشی گرفتار نخواهم شد : یا نزد خداوند خواهم بود ، یا در نیستی از میان خواهم رفت .

سخنرانی که قسمتهای اصلی آن از نظر ما گذشت ، برای پی بردن بهچگونگی کارکسنفن بسیار سودمند است . طرح آن بهگونهای بس روشن خاستگاه ایرانی دارد . درونمایهٔ آن سخنان که به وسیله کسنفن پرداخته و کامل شده است ، درپارهای از جاها اجازهٔ متایسه با نمونههای قبلی ایرانی را میدهد ، ولی بخش عمدهٔ آن دارای روح یونانی است .

برابر هم نهادن آخرین سخنان کورش از زبان کسنفن ، با آخرین سخن های بدرودی پادشاهان حماسهٔ ملی ایران ، چندان آسان و بدیهی نیست فاصلهٔ زمانی میان این دو کم نیست : ۱۳۹۰ سال است . ولی در این نکته تردید نیست که فردوسی این سخنان بدرودی را در خوتاینامگ دیده بوده است ، و در آنجا هم همین طرح دیده میشده است . اما آثاری نظیر این کتاب ، چنانک میدانیم ، در سالنامههای شاهان هخامنشی وجود داشته است و چیزی مانع این تصور نیست که در این سالنامهها هم این گونه سخنان وجود داشته باشد : مشرق زمین پایدار است .

کسنفن بدون تردید با ادبیات حماسی ایران آشنا بود ، شاید غیر مستقیم، از راه تاریخ های ایران که به زبان یونانی نوشته شده و سپس از میان رفتهاند . پیتساگالی درست میگوید که :

ظاهراً بك داستان حماسی در بارهٔ كورش بزرگ وجود داشته است كه كسنفن و فردوسی هردو از آن برخوردار شده اند

پیداست که فردوسی ، یك مسلمان معتقد ، اعتقادات اسلامی خود را در اثر خود گنجانده است ، اما نه چندان که سیمای اصلی زردشتی آن یکسره نابود شده باشد . به عکس ، کسنفن هم از سوی دیگر فلسفهٔ سقراطی را چاشنی سخن خود کرده است . زمینه و پایهٔ ایرانی کورپدی را ب اگرهم باقطعیت نشود ب بطور کلی میتوان تقریباً بخوبی بیرون آورد . عنصر یونانی سقراطی که برروی آن

بوشانده شده است بدروشنی دیده میشود .

کسنفن به هدف کتاب کورپدی یعنی تجسم کردن اندیشه بازیلئوس به عنوان رقیب دمو کراتی - اتی ، با در آمیحتن روایتهای حماسی ایرانی با اصول فلسفهٔ سقراطی و اندیشه های شخصی خودش رسیده است ، ودر این کتاب صفات اصلی کورش تاریخ هنوز به روشنی قابل تشخیص است .

# ۲

# پرورش شهر یاد در آموزشگاه درباری

پرورش اشرافی - ارزش بنیادین : پهلوانی - آموزشگاه درباری و شاگردان آن - گزارش کستفندوربارهٔ آبر ورشپارسی(ایرانی)-سنجش میاناسپارت وایرانباستان-Eleuthera Agora کستفندوربارهٔ آبر ورشپارسی(ایران و بزرگداشت آنان - \* شاه بازی » - جامعهٔ سازمان مردان و میدان - فرمانبری از پیران و بزرگداشت آنان - \* شاه بازی » - جامعهٔ سازمان مردان ( kryptie ) : گروههای سنی - آبین بلوغ - مرد آزمایی ، بستن «کوستیك» - گزارشهای یونانی - میترداتس اویپاتول - روایت استرابون دربارهٔ « کردکس » - دانشجوبان افسری - پونانی - میتردان (آموزگاران دینی) - انضباط تودکان - «آموزگاران شاهی» نزد افلاطون - پرورش نزد بهرام - وظیفه آموزگار و رشته های درسی - پاکزادگی و پاکیزه تخمی - نسبت نهاد و پرورش - تساوی شرائط حه گانه شاهان نمونه نزد کسنفن و فردوسی .

« باری نظر کنیم به آنچه در بارهٔ پرورش کودکان آزادگان میشودگفت و نیز در بارهٔ پرورشگر آنان تا آنان مردان کوشایی شوند . »

#### بلوتارخ

پرورش اشرافی نه آموزش فردی را به معنای انسانی در نظر دارد ونه آموزش ملی را به معنای دموکراتی آن مورد توجه قرار میدهد . کودکان نه ضرورتی دارد که برای احراز شخصیتی که مناسب با نهاد و سرشتآنان است ، تا آنجاکه ممکن است با دانشهای گوناگون پرورش یابند ، ونه لزومی دارد که ، قطع نظر از توجه به خاستگاه اجتماعیشان ، از امکان پرورشی که برای همهمردم یکسان است برخوردارشوند . «وحدت آموزشگاهی» را دور قباستان نمی شناخت .

جامعهای که بر پایهٔ سیستم طبقاتی سخت تقسیم شده ، با یك « گروه پیشوایی که از نژاد آزادگان برگزیده شده است ، پرورش را به منظور شكلدادن بهیك نمونه اجرا می کند . هدف اینجا « پرورش نژاد » افراد برای عضویت در جامعهای است که در آن هرفرد جایگاهی ویژهٔ خود دارد واین جایگاه با بهدنیا آمدن او در طبقهٔ خودش ثابت و معین شنه است . این جایگاه فقط در موارد بسیار نادری ممکن است تغییر کند ، مثلا هنگامیکه برای گرفتن خون تازه با طبقه پایین تر پیوندی صورت میگیرد . پرورش شاهان بویژه از تودهٔ مردم سخت جدا می شود .

پرورش در اینجا بستگی به طبقات اجتماعی دارد . ازاینرو پرورش برای طبقهٔ « پهلوانان » یا برای « موبدان» که طبقات بالا بودند ــ پیداستکه از همان آغاز با پرورش پیشهوران یا برزگران از بن دو تا است .

هدف ساختن صورت نمونهای (Typos) و یك شكل کردن آن است که مانند نقش ه سکه » یا « مهر » باید روی « سرسکه » کنده و آماده شود و این صورت بوسیله موقعیت و وضع پیشه نقش شدهاست . اینجا نظمی از ارزشهای اخلاقی وجود دارد که همگان آنرا به رسمیت شناخته و محترم دانستهاند و رعایت آن برای تمام اعضاء گروه اجباری است . فرد به منظور داخل شدن در گروه خودش تربیت میشود ، وباید فرمانبری را بیاموزد تا بتواند بعدهافرمان دهد .

ه بهترین شاخههایپرورش آنستکه مرد رسم فرمانبری بیاموزد تا بتواند فرمان دهد » پلوتارخ

بالاترین ارزش اخلاقی به صورت یك عبارت بسیار كوتاه ، یا مفهومی كه غالبا به دشواری میتوان ترجمه كرد فدرده و خلاصه شده است . در شاهنامه « پهلوان » به عنوان نمونه والای ایرانی به چشم میخورد . مفهوم بالاتریسن ارزشهای ( = فضائل ) پهلوان را كه در شاهنامه برجستگی خاص دارد ، چنانكه پیش ازاین گذشت ، در دورهٔ ایران باستان میتوانیم بیابیم . پهلوانها دلاورانی هستند از طبقهٔ شاهان و پیرامونیان شاه كه همان اعضای خانوادهٔ بزرگان . «دوستان» و «خویشان» شاهاند و برابر «هتایروی» ۳۰ های مقدونیان است .

آنچه مربوط به آرمان شاهان راستین بود در آموزشگاه درباری آموخته و تمرین میشد . هرکس به موجب این آرمان رفتار نمیکرد شایسته احترام نبود: ملت « به بالا مینگرد » نمونهٔ بارز و برجستهٔ این مورد داستان ونونس بادشاه اشکانی است که تاسیتوس می آورد :

۲۵) Hetairoi ۲۶) Vonones

« ونونس خود در خواری که مردم براو روا میداشتند بی گناه نبود ، اوگونهٔ دیگری زندگی میکرد تا نباکان حود . کمتر بهشکار میرفت ، بهاسب دلیستگی چندانی نداشت ، و اگر از شهرهای کشور بازدید میکرد سوار تخت روان میشد ، واز شیافتهای معمول دوری میجست ، ، ، بسیار مهربان وخوشرو بود ولی مردم این فضیلت را که برای اشکانیان ناشناس بود برای او یك خوی زشت می شمردند . هرچه که با رسوم آنان برخورد پیدا می کرد از آن بیزار بود ، خواه نایسند بود با بسندیده . »

چکیدهٔ بهلوانی یا « زیگفرید» ۳۷ ایرانی ، همان مرد برتر یعنی رستم است . رستم خود عناصر سازندهٔ یك پهلوان را چنین شرح میدهد :

یکی داستان زد بسراو پیلتن که هرکس که سر برکشد زانجمن هنر باید و گوهم نمامدار خرد یمارو فرهنگش آموزگار به مردی جهان زیر پـای آورد

چو این چار گوهر بجای آورد

بر ترین آموزشگاه برای پرورش پهلوانان آموزشگاه درباری بود . اینجا فرزندان خاندان شاهی وهمچنین «ریتکی وجوانمردی» فرزندان ولیعهد، و فرزندان بزرگزادگان و دیگر کودکان برجسته از نژاد شاهان در نزدیکی شاهنشاه پرورش می یافتند . اینجا ناگزیر بودندگذشته از درس و ورزش مراحل آغازین پهلوانی را بگذرانند . اینجا داوطلبان افسری برای پیشهٔ سپاهی وجوانان دانش آموز دستیاری برای شکارهای نزرگ پادشاه پرورش می شدند.

كوشش آنها همواره ازاين راه برانگيخته ميشدكه زير نظر منتقيم پادشاه به کار میپرداختند واز یکدیگر پیشی میجستند.

در بارهٔ کو رش کو چك چنين ميخو انيم:

 « ممان هنگام که کورش یك نوجوان بود وبا برادر خود و کودکان دیگربرورش مبیافت از هرجهت کوشاترین آنان بود .»

«همه فرزندانآزادهٔ ایرانی در دربار شاهنشاهی پرورش مییافتند .» در متن «آناباسیس» چنین نوشته شده است : «در درگاه شاهنشاه» . این واژه برابر استباواژه فارسی ماستان «دوور» که در ترکیب دوور یا - می (= در درگاه من» در کتیبهٔ داریوش در بهستان آمده است .

اصطلاح « درگاه ( بلند) » برای کاخ شاهی در ادبیات توراتی ، یونانی و مصری نیز دیده میشود و تا چندی پیش در دربار پادشاه عثمانی برای « ادارهٔ سلطنتی» بکار میرفت .

تاسیسات آموزشگاههای درباری در کشورهای پادشاهی خاور وپارمای

از کشورهای باختری گسترش یافت . نزد بابلیان نیز دیده می شود ، ولی لزومی ندارد که از آنان گرفته شده باشد . بعدها در دربار پادشاهان مقدونی و زمان اسکندر و قیصرهای رم (آوگوستوس) دیده می شود . در دربار شاهان اسلامی گونهای از این دسته «ینی چری »های عثمانی هستند ، ولی «گزینش کودکان » در دربار عثمانی عملی خشونت آمیز و همر اه با زور بود . شاگردان درباری پادشاهان ایران به گونهٔ افتخار آمیز به این آموزشگاه خوانده می شدند ، پیداست که با انضباط شدید ولی نه وحشیانه بار می آمدند .

به چه نامی این شاگردان آموزشگاه درباریخوانده می شدند؟ نزدیکترین این نامها گویا «واسپوهرگان» بوده . از جمله در «کارنامهٔ اردشیر بابکان» به این نام به صورت «اندرزبد واسپوهرکان» برمیخوریم .

در شاهنامه یکبار از شاهان برنا سخن میرود واز روال سخن چنین برمیآیدکه سیصد تن از جوانان گروه آزاده شاه را در شکار همراهیمی کردند. یونانیان برای شاگردان آموزشگاه درباری اسکندر اصطلاح «بازیلیکوی

آنچه قاطعیت داشت سرمشق و نمونه خوب بود ، اینستکه کسنفن یادآور میشود :

۹ وقتی کودکان سخن با چیز ننگینی نشنوند یا نبینند ، و بجای آن تمام روز
 فقط گواه کوششهای نجیبانه و نیك باشند زود تباه نمیشوند . ه

سازمانهائی همانند آموزشگاههای درباری در هریك از دربار شاهان محلی و استانداران وجود داشت كه ازجهات دیگر نیز وظیفه داشتند سازندهٔ نمونهٔ وفادار دربار شاهی باشند.

سازمان آموزشگاه درباری صدها سال پایدار ماند . جوانان به منظور پر ورش به دربار شاهی گسیل میشدند :

۱ چون اردشیر بهپانزده سالکی رسید آگاهی بهاردوان آمد که بابک را پسری هست ، به فرهنگ و سواری فرهیخته و بایشی ( ـ شایسته ) ، پس نامه به بابک کرد که : « ایدون شنیدیم که شما را پسری هست بایشی ، به فرهنگ و سواری بسی فرهخته ، کام ما کنست که او را به دربار ما فرستی و نزدیك

ما آید تا با فرزندان و واسیورگان باشد . ۴

شاهنامه دربارهٔ سازمان و کارآیی دانشجویان دربار شاهنشاهی در زمان فرمانروایی اردشبر ، نخستین پادشاه ساسانی چنین میگوید :

> که تا هرکسی را که دارد پسر سواری بیام\_وزد و رسم جنگ چو کودك زنيرو به کوشش شدى زکشور به درگاه شاه آمدی نوشتی عرض نام و دیوان اوی چو جنگ آمدی نورسیده جوان یکی موبدی را زکار آگهان ابا هر هزاری یکی کار جـوی هرآن کس که درجنگ سستآمدی شهنشاه را نامه کردی بدان شهنشاه چون نامه برخواندی هندمند را خلعت آراستني **چو کردی نگاه اندران بد هنر**

بهدرگاهچون خواست لشگر فزون فرستاد بر هر سوی رهنمون نماند کے بالا کنے بی ہنے به گرزو کسان و به تیر خدنگ به هر بخش اندر بی آهـو شدی بدان نامبور بارگاه آمدی بیاراستی کاخ و میدان اوی برفتسی ز درگاه با پهلوان که بودی خریدار کار جهان برفتی نگ داشتی کار اوی به آورد ناتندرست آمدی هم از بی هنرهم ز جنگ آوران فرستاده را پیش بنشاندی زگنج آنچه پرمایهتر خواستی نستی میان جنگ را بیشتر

اصول این وضع باید در دورهٔ هخامنشیان نیز از نظر روش بر گزیدن رعایت میشده . بدبختانه نام این آموزشگاه درباری را نمیدانیم . در دورههای بعدی نامش « فرهنگستان» بوده . واژهٔ فرهنگ که در فارسینو فرهنگ شده ، اصطلاحی است برای آموزش دورهٔ عالی بطور کلی ، سیس به معانی دانش ، فرهنگ (Kultur) « پایه ، مقام » و تقریباً برابر معنای واژهٔ یونانی (Paideia ) است .

فر هنگستان با دبیر ستان و دبستان فرق داشت . دبستان به معنای آموزشگاه پایه است . گمان ممیرود که اینگونه آموزشگاه ها در دورهٔ باستان وجهود مىداشته ولى به گفتهٔ شاهنامه در هر برزنى دبستانى بوده است .

گز ارش مفصل کسنفن در کوریدی ، دربارهٔ پرورش « جوانان ایرانی» نیاز به روشنگری دارد:

« کورش بنابر آبینهای ایرانیان پرورش یافت ، این آبینها چنانکه پیداست انگونه که در فالب کشورهای دیگر معمول است برای توجه بهبهبود همگانی آغاز نمی شود ، مردم بیشتر کشورها فرزندان خود را هرطورکه میخواهند پرودش میدهند . در این کشورها بزرگسالان نیز بنسابر خواست خودشان زندگی میکنند ، بدیهی است مقری میکنند که مردم دزدی و غارت نکنند بهزور به خانهٔ دیگران در نیایند ، بدون حق قانونی دیگران را نزنند ، زنا نکنند ، نسبت به کارفرما ورئیس خود نافرمانبردار نباشند ، وجز اینها ، وانکس راکه از این دستورها سر باز زند جریمه میکنند .

اما آیینهای ایرانی بعکس ، چارهٔ کار را از پیش میاندیشد و کوشش دارد که مردم شهری نهتوانند به یك کردار زشت و ننگین دست یازند و بدینگونه اینها را اجرا میکنند .

محلی دارندبنام الویترا آگورا است، فروشگاه ها ومردم بازاری بافریادها و ساختمانهای دولتی ساخته شده است، فروشگاه ها ومردم بازاری بافریادها و رفتارهای عامیانه خودشان به جاهای دیگر برده می شوند، تابه این وسیله و فتار پر سرو صدای آنها با رفتار مؤدبانه جوانان تعصیل کرده پرورش یافته آمیخته نشود . این میدان که گرداگرد ساختمانهای اداری است ، به چهار بخش تقسیم شده است ، یکی از این بخشها ویژهٔ کودکان است و بخش دیگر ویژهٔ جوانان ( = یونانی سالخوردگان ) که دیگر برای مردم بزرگ سال و بخش دیگر برای سالخوردگان ) که دیگر بکار جنگ کردن نمی آنند .

به حکم قانون هریك از افراد این چهار بخش باید در جائیکه برای آنها برگزیده شده است حاضر شوند ، کودکان باید به هنگام برآمدن آفتاب در جای خود باشند ، مردان بزرگسال نیز به همین گونه ، سالخوردگان اگرخواسته باشند میتوانند بیایند ، بجز روزهای معینی که آنها نیز « باید » حضور یابند ، جوانان باید در پیرامون ساختمانهای اداری با جنگافزارهای خود بخوایند ، بجز آنانکه زناشویی کردهاند ، ، . »

برای رهبری هریك از این طبقات سنی دوازده پیشوا گماشته شدهاند زیرا پارسیان به دوازده طایفه تقسیم شدهاند . پیشوایان کودکان از مردانی برگزیده میشوند که کودکان را بهتر میتوانند جالاك و کوشا کنند . . .

( سپس تفصیلاتی درباره درس حقوق ، ناسپاسی ، نگهداشتن اندازه ، فرمانبری و خویشتنداری میآیدکه پس از این دربارهٔ هریك خواهیم نوشت.)

تا ۱۲ با ۱۷ سالگ کردگان این کامها را تعریب میکنند و آنگاه بهطمه حدانان

تا ۱٦ یا ۱۷ سالگی کودکان این کارها را تمرین میکنند . آنگاه به طبقه جوانان وارد می شوند . جوانان رفتارشان چنین است :

ده سال تمام پس از بیرون آمدن از طبقه کودکان پیرامون ساختمانهای اداری میخوابند ، ، ، ، برای پاسبانی شهر ، زیرا این خود تعرینی است برای پرورش شخصی ،

این بخش از سالهای زندگی ، چنانکه میدانیم ، بیش از دیگر بخشها نیساز به مراقبتهای پرورشی دارد ، اما در سامتهای روز نیز همینکه نیازی به کار آنان باشد خود را در اختیار دولت می گذارند ، هرگاه که به این کار نیاز باشد تمام آنان باهم در نزدیکی ساختمانهای حکومتی میمانند ،

٣9) Eleuthera Agora

(در اینجا شرحی مفصل از کوشش این طبقه هنگام شکار شاهی میدهد که ما در بخش ۳ ، ۶ ، به آن اشاره خواهیم کرد . )

آن گروه از مردان جوانی که در خانه میماند (یعنی آنانکه در شکار شرکت نمیکنند) بیش از هرکار دیگر به تیراندازی و نیزه افکنی می پردازند (نك ، بخش ۳ ، ۳ ) همچنین در این کارها همواره مسابقه هایی در میان خود انجام می دعند ، ولی مسابقه های دولنی هم وجود دارد ( یونانی domosioi ogones ) که جایزهٔ پیروزی برای آن تعیین میشود ،

آن گروه از مردانی که در میان آنان تواناترین ، دلاورترین و قابل اعتمادترین جوانان وجود دارند از طرف مردم شهری با دادن پاداش ممتاز و مشخص میشوند ، ولی نه تنها پیشوای دین را مردم میستایند و احترام میگذارند بلکه پیشوایانی که آنان را در کودکی بار آورده اند نیز گرامی می دارند. مردان جوان دیگری را که به جای مانده اند (یعنی به کارگرفته نشد ه اند) دولت به اندازهٔ نیازمندی که دارد به خدمت نگهبانی یا یافتن رد پای تبهکاران ، دنبال کردن غارتگران یا برای کارهای دیگری که در انجام دادن آنها چالاکی و نیرو لازم است می گهارد .

سپسگزارشی میآید در بارهٔ کوششهای بزرگسالان (\_بونانی teleioi andres)
ابن دوره پس از ده سال کوشش دورهٔ جوانی فسرامیرسد ، رویهم اینان
بیستوپنج سال خدمت ارتشی کرده اند تا در آینده در سن پنجاه سالگی در
طبقهٔ سنی «پیران» درآیند و بیشتر به کارهای قوه قضائی بپردازند ،

این شرح را تاکنون غالبا انتقال اوضاع اسپارتی برایران زمان کورش کسنفن میدانستند . نخست این مطلب را چند چیز تأیید میکند .

اسپارت سرزمینی بود دارای جامعهای باگروههای سنی که دربارهٔ آن پس از این سخن خواهیم گفت . در اسپارت فرزندان خیلی زود خانه پدر ومادر را رها می کردند زیرا فیکورگ و کود کان را به هیچروی ملك منحصر پدران نمی دانست . بلکه ملك مشترك حکومت میدانست » در اسپارت هیچ گونه آموزگاری که اختصاصی استخدام شود وجود نداشت ، بلکه پرورشگرانی بودند که از طرف دولت به تدریس گماشته شده بودند (—Paidonomen) . در اسپارت نوعی تفوق قدرت پیران وجود داشت که نقطهٔ اوج آن در سازمان دادن سنای سالمندان قدرت پیران وجود داشت که نقطهٔ اوج آن در سازمان دادن سنای سالمندان دول معنوی حکومت مطلقه اداره میشد . همه چیز بستگی داشت به نیازمندیهای حکومت ارتشی و تفوق قدرت برملتهای همسایهٔ پلپونزی ، واز پیش آماده بودن همیشگی برای جنگ . اسپارت عبارت بود از : اطاعت به قید و شرط ، محترم شناختن اختیارات رؤسا و یك طرفه بودن ورزشهای تن ، بیاعتنائی به مسائل معنوی ،

<sup>\* · )</sup> Lykurgos

یك فرهنگ خشن دشمن انسان ، فرهنگ دسته جمعی ، سرباز خانهای که هدفش داشتن سربازان همیشه تازه کار بود که جان خودرا برای حکومت شهری فدا. می کنند و مرگ قهرمانانه را بالاترین افتخار میدانند . آموزش و پرورش عبارت بود از آموزش همیشگی وروح سربازخانهای . فضیلت بنیادین عبارت بود ازمیهن پرستی تا جانسپاری فرد . « ستوده بادا ، هرچیز که سخت و پولادین میکند » . این است اسپارت .

بخوبی متوان حدس زد که کسنفن در شرح فهرست وار پرورش «ایرانی» خود به این نمونهٔ پر ورشی اسپارتی می اندیشید: میدانیم که کسنفن روحیه موافقی نسبت به محافل محافظه کار داشت و اسپارت برای این روحیه گونه ای سرمشق شده بود . سقراط و محفل او نیز زیر تأثیر این روحیه موافق بود . پس این شگفت نیست که کسنفن تصویر دروغین اسپارتی را که در طول تاریخ رفته رفته دارای پرورشی خشنتر میشد در داستان سیاسی خودگنجانده است . و این نکته باید روشن شود زیرا در زمان ما در محافل ایرانشناسی به این روش اندیشهٔ اسپارتی کمتر توجه میشود و چنانکه پیشاز این به عناصر اصیل ایرانی آن کمتر توجه میشود و خنیم به تضادها . راست است که نوعی آموزش کاربرد جنگ افزار که به شدت در کار بود و تحمل در شرائط زندگی سخت را ایجاب میکرد ، آنروز هم در دربارشاهان ایران وجود داشت . ولی آرمان پهلوانی که در ایران معتبر بود موکول به یك نظام اجتماعی بود که در آن اجتماع آرمانها و هدفهای دلاورانه و در عین حال درباری ملاك بود . اما این نظم اجتماعی ازبن با نظم اجتماعی اسپارتی متفاوت بود .

در ایران باستان: جوان آزاده برای خدمت درباری و «یاران» وفادار شاه برای پرورش والاکه در تمام هنرهای آزادگان ورزیده شده برای فرمانبری آماده و برای فرمان دادن آموخته میشود، برای درك افتخار پهلوانی پرورش مییابد. او نباید فقط در میان مجامع اشرافی رفتار مودبانه و هلایم داشته باشد، دربارهٔ دین وادبیات نیز باید آگاهی کافی داشته باشد، باید هنر اشراف منشی لذت بردن و فرمان دادن را بداند. آیین رزم و بزم، رفتار شرافتمندانه و «سرافراز نشتن» را بشناسد، اینها یکسره از گونهٔ دیگری هستند.

در اسپارت: جان سپاری وفداکاری مشترك تمام آزادگان، آمادگی خدمت برای دفاع از جامعهای که یك پارچه سپاه بود، و ملت فقط همین جامعهٔ سپاهی بود. این جامعه که پس از یك عظمت کوتاه پیوسته رو بهبربریت و وحشیگری، متوفف ماندن جنبه های معنوی انسانی و بی فرهنگی فرو میرفت،

۴۱) از نیچه است ، Gelobt sei was hart macht

ارزش خود را از دست داد و سرانجام فقط نمونهای شگفتانگیز از نظر مطالعهٔ مردم شناسی در جهان متمدن بود .

گرچه بنابرنهاد وسرشت خود این دو روش باهم فرق بسیار دارد: آنجا ستون جوانان اسپارتی در حال تلاش و در زیر تازیانه با آهنگ سرودهای یك نواخت خود به صورت جوخههای نظامی در حرکت بودند، اینجا گروه جوانان آزادهٔ پارسی، فرمانگزار خدمت شخصیت بزرگ شاهنشاه، « واسپوهران » که از پیش برای احراز مقام وزیری، سپهسالاری، استانداری و شهریاری، تعیین شده و پرورش بافتهاند. با این همه سنجش این دو در جزئیات دستگاه آموزشی چندان ناممکن نیست، چه در پارهای از اصول نخستین یکسانیهایی دیده میشود. ما میتوانیم اشتراك ساختمانی در زمانهای پیشین آریایی چه از نظم اجتماعی و به از نظر پرورش جوانان ناشی از آن نظم را، در اینجا ببینیم (در این باره نك. از نظر پرورش جوانان ناشی از آن نظم را، در اینجا ببینیم (در این باره نك. اد تفصیلات دربارهٔ گروههای سنی، سازمان مردان (Kryptie).

اما پرسش اصلی که باز میماند اینست : کسنفن هنگامیکه کورپدی را مینوشت به راستی از پرورش ایرانی چه میدانست ۲

طبیعی است که آگاهی ما از دانش کسنفن دربارهٔ ایران برای یك پاسخ درست ورسا کافی نیست . سازمان «الویتراآگسورا » Eleuthera Agora درست ورسا کافی نیست . سازمان بود جزئیات جالب توجهی در بردارد .

این واژه بهاین صورت یك مفهوم یونانی است: ارسطو این مفهوم را هنگام سخن از « تسالی» ها بكار میبرد . كوششی كه ارسطو دارد در اینكه این جایگاه باید سخت از بازار خرید و فروش كالا جداباشد ، تقسیم بندی برحسب سن ، رهبری تمرینات بوسیله كارمندان ویژه ، تمام اینها كاملا برابر است بسا توصیف كسنفن در كور پدی از این جایگاه .

من گمان میکنم که این ترکیب گونهای تعبیر یونانی از یك واژهٔ ایرانی یعنی «میدان» باشد .

اینجا سخن از میدان فراخ و بزرگ و گذشتن سپاه و جایگاه تمرین در برابر کاخ شاهی است ، که برای ایرانیان هم ورزشگاه ( = Gymnasion ) . بود وهم جایگاه کشتی گیری ( = Palaistra ) ومیدان ورزش (= Stadion ) . واین میدان ویژه آزادگان و فرزندان آنان بود . همه آنانکه در اینجا ورزش میکردند از گروه «آزاتان» بودند که گروهی بودند نژاده و آزاده .

کریستن سن گمان میکند ، این اصطلاح در اصل نامی برای تیرههای «آریایی» بوده که بهاین سرزمین وارد شده بودند و به این وسیله میخواستند

خود را از نخستین مردمان بومی شکست خورده برجسته کنند .

« وازهٔ آخزاته عظم اختر زبان فارسی باستان به صورت adata به معنای و درجایی زاده شده ، از خانواده ای پدیدآمده ، است و برابر میشود از نظر محررت با وازهٔ a(d) gnatus و فرزند باززاییده ۴۲ از این واژه مفهوم محررت با واژهٔ معمنای خویشاوند هم خون از طرف پدر پیدا شده است . این واژه از ریشهٔ آربائی و gena است که در اوستا zana بمعنای گونه، نژاد ، در هندی باستان Jana به معنای طایفه ، ملت ، جنس ، نژاد ، یونانی نژاد ، در هندی باستان genus به معنای آنها که پس از این میآیند ، نژاد ، جنس ، در زرمنی kind و در گنی kind به معنای جنس ، نژاد (نیز Kindins در زرمنی اصلی شهریار یك طایفه ) وجود دارد .

مفهوم جنس و نژاد بنابر تقسیمات اشرافی هممعنای نژاده و اصیل است. فقط مرد آزاده میتواند دارای یك نژاد geschlecht (درگتی) باشد، وازاین واژه واژهٔ ژرمنی kuninga\_z (وازاین واژه واژهٔ ژرمنی kuninga\_z (وازاین واژه واژهٔ ژرمنی szlachta واژهٔ لهستانی szlachta که از آلمانی دست است ، ازاینجا دانسته میشود که واژهٔ لهستانی von gutem Schlag که از آلمانی گرفته شده بهمعنای آزاده و نجیب است . و وقتی گفته میشود gi - slaht و نژاده است ، چنین مردی و gi - slaht و نژاده است ، چنین مردی سال و نژاده است ، چنین مردی سال و نژاده است ، چنین مردی که از طبقهٔ پائین ترند ungislaht هستند ، یعنی نااصل و خام .

فقط مرد نژاده است که آزاده زاده شده . ازاینرو معانی «اصیل» با «اصل» و «آزاد» در بسیاری از زبانهای آریایی بایکدیگر برابر میشوند . هزوش و اژهٔ آراتِ ( azate ) برابر میداند . یبدا است که مقصود او «نزد ایرانیان» است .

در شاهنامه : آزاده \_ پالانژاد ، خانوادهدار و آزاد بهدنیا آمده . آزادی \_ بالانژادی ، آزادی .

در فارسی: آزاده نهاد ... نجیبزاده ، نژاده .

آزادیخواه 🛌 خواهان آزادی ،

در ارمنی: azat \_ آزاد .

azatmit

۴۲) فرزندی که وقتی بدنیا می آید، یك وارث قانونی درخانواده وجود دارد . ۴۳) Hesych

azatowt'iwn = ازادى .

در بونانی: eleutherios ، eleutheros = آزاد ، شایستهٔ آزادی،

آزاده ،

در لاتین: Liber = آزاد (کودکان لیبری Liberi بخش آزاد سازمان خانه را تشکیل میدهند در برابر غلامان ، ــ

Liberalis = از طبقهٔ آزاده .

مفهوم آزاده و نجیب تقریباً همه جا با صفت «گشاده دستی و بخشش» همراه است .

تضاد میان دو مفهوم آزادگان و مردم « ناآزاد » عادی است ، سپس از زبانهای ایرانی بهزبان ارمنی رفته است و در آثار جاحظ نویسندهٔ عربزبان هم دیده میشود .

در ارمنی: در بسرابسر همم بسودن واژهٔ azatak ـ آزاده و Sinakanka'

در عربی: در برابر هم بودن دو اصطلاح ۵ ترتیبالخاصه ۱۱ و ترتیب المامه .

اما من ترکیب یونانی الویترا آگورا Eleuthera Agora را به معنای «بازارآزاد» «دربارآزاد» درست نمیدانم ، و همینکه آنرا صورت ترجمه شده از یک مفهوم ایرانی بدانیم بیدرنگ معنای درستی پیدا میکند . اگر به زبان فارسی میرسید شاید «میدان آزادگان» میشد : (فب صورت بازساخته آن : hangmatana) جایگاه گرد آمدن آزادگان .

پیداست که در این جایگاه نباید خرید و فروش کالا انجام شود . جای اینکار بازار (از vaha\_čarana «جای فروش») بود .

هرودت و استرابون از بیمیلی و کراهتی که ایرانیان از هرگونه پیشهای داشتند سخن میگویند:

« بهبازار نمیروند زیرا نهچیزی میخرند و نه میفروشند » .

## کورشگفته است :

« من از آن ملتی که در میان شهرهای خود جایگاههایی دارد که ملت درآنجا جمع میشوند ، سوگند میخورند و به یکدیگر دروغ میگویند ترس ندارم . » هرودت براین نکته می افزاید ، « این سخنان تحقیر آمیز بر ضد هلنها گفته شده بود زیرا آنان بازارهایی دارند و ملت کاسبپیشهای هستند ، ایرانیان دادوسند و خرید و فروش ندارند ، بازار و فروشگاه نزد آنان وجودندارد . » یبداست که این گفته نادرست است . آری ، ناچیز شعردن ارزش بازار و آمدو شد آنجا را برای مردم باستان میتوان درست دانست .

کوچك شمردنگروه بازرگانان و پیشهوران عموماً و بیشتر نزد ملتهای کشاورزپیشه دیده میشود. در بازار گاهگروه های مختلف مردم آمدوشد داشتند و از همین رو این واژه به معنای «مردم» بکار میرود<sup>33</sup>.

رسم وآثین میدان توسط جوانان آزاده انجام میگیرد (آزادان) . این رسوم ازگونه ورزشهای لازم برای رزم بود و شامل اسب سواری ، شمشیربازی ، کمان کشی ، تیراندازی ، چوگانبازی ومانندآن نیست . زودتراز همه شاهزادگان به این رسوم می پرداختند ، چنانکه شاهپور در هفت سالگی «رسم میدان» میآموزد . شاید جانشین تاج و تخت عنوان «ویسپوهرگان پت» بعنی رهبرجوانان را داشته است، چنانکه در رم باستان قیصرهای جوان عنوان عنوان عنوان . Principes iuventutis

دیده شده است که پادشاه فرزندانی از خانوادهٔ بزرگان را بهفرزندی خود می پذیرفته است . این فرزندان را به گفتهٔ طبری همچون (فرزندان) خود بشمار می آوردند . جسنوخیز دانشجویان افسری را شاهنامه به آتش مقدس آذرگشسب مانند میکند<sup>۷۷</sup> (که آتشکدهٔ گروه سپاهی بود) . کورش کوچك که از نوجوانی موجودی سخت و قوی بود ، در میدان هم از برادر مردد ونرم خوی خود به گونهٔ برجسته ای باز شناخته میشد .

در «میدان» ، سان و رژههای بزرگ جنگی در حضور بزرگترین سردار سپاه (یعنی شاهنشاه) برگزار میشد . شاهنشاه خود در این میدان ناگزیر بودباشد، ودر صورت لزوم آزمایشی برای درستی و آمادگی ساز و برگ خود انجام دهد . دانشجویان افسری بهجوخههای کوچك که گویا از روی طبقهٔ سنی ردهبندی شده بودند بخش میشدند . یکبار در شاهنامه نیز از یك گروه هزار نفری دانشجویان (هزاری) به عنوان یك واحد ارتشی یاد می شود :

آبا هر مخزاری یکی کار جوی آبرفتی نگه داشتی کار اوی

بالاترین اصل پرورشی موظف بودن به فرمانبری بیچون و چرا دربرابر فرمانهای پیشوایان و بزرگداشت پیران بود وبهاین دو فضیلت ، هم در اسپارت و هم در ایران بیش از اندازه اهمیت داده میشد . هرجاکه ایندو از ارزش و اعتبار

۴۴) زیرده برآمد برهنه براه

برو انجمن گشته بازارگاه شاهنامه ج ۸ س۲۳۶۶ بیت ۹۶۴ همآورد و هم رسم چوگان نهاد

۴۵) ، چو بر هفت شد رسم میدان نهاد

۴۴) اذكتيبه أوكوستوس قيص روم .

ب بمیدان بمانند آذرگشس

۴۷) یکینام نوذر دگرچون زرسپ

بیفتند ، در خانواده و کشور و درتمام نظم ارزشهای اخلاقی ازهمپاچیدگی ، سقوط و بی نظمی و آشفتگی آغاز می شود .

چنین نقل میشود از کورش بزرگ:

« پس از آنکه وی کودکستان را بپایان رساند ودر میان جوانمردان پدیرفته شد ، اینجا هم در کوشش و بایستگی از دیگران برجسته شد ، در تمام کارهائیکه باید انجام دمد .

پایداری ، آزرم در بر ابر بزرگترها وفرمانبری از فرمانده خود را نشان داد » از کورش کوچك :

« هنر فرماندهی وفرمانبری را می آموزند . در این هنرکورش از دیگر همسالان خود با رفتار منظم و حفظ انضباط برجسته شد و نسبت به بزرگتران خود اطاعت و فرمانبرداری بیش از یاران خود ، که از حیث مقام پایین از او بودند ، نشان میداد ، ،

همچنین در بازی کودکانهای که به عنوان «پادشاه» برگزیده شده بود ، اطاعت محض رعایت میشود ، حتی کسانیکه از خانوادهٔ بالاتر از او هستند . این نکته را از تاریخ هرودت ، هنگامیکه در بارهٔ این «بازی» داستان زیر را نقل می کند در می یابیم :

همینکه کورش بزرگ ده ساله شد در روستا و جاهاییکه اصطبل گلههای گاو بود با جوانان دیگر در سر راه بازی می کرد ودر بازی این فرزند بظاهر چویان را بهشاهی برگزیدند .

وی فرمان داد که چند تن خانههایی بسازند و چند تن دیگر مآمور تشکیل گروه نگهپان او شوند . یکی باید که چشم پادشاه باشد ، و بدیگری مآموریت داد که اخیسار را بهاو گزارش دهد ، خلاصه آنکه به هرکس وظیفهٔ معینی واگذار کرد .

یکی از این کودکان همبازی فرزند آرتهپارس <sup>84</sup> ، از بزرگان ماد بود ، این کودك از فرمان کورش سرپیچی کرد ، در این هنگام وی به کودکان دیگر فرمان داد که او را بگیرند و سپس کورش به او چند ضربه تازیانه زد ، چون او را رها کردند کودك از این رفتار ناشایسته سخت خشمناك شده بسوی شهر دوید و پیش پدو شکایت برد که از دست کورش تازیانه خورده است ، اما وی او را کررش نمی خواند بلکه میگفت : از فرزند گاوجران استیاگ .

آرتمبارس برافروخته نزد آستیاگه آمد و جوان را همراه خود آورد ونزد پادشاه از این رفتار خشن که فرزند یك غلامگاوچران کرده است شکایت برد. در این هنگام شانههای کودك را نشان میدهد (وبهجای زخمها اشاره میکند) . پادشاه برای اینکه به کارمند دربارش آرامش بخشد فرمان میدهد که چوپان با فرزندش حاضر شوند سپس میگوید :

و تو فرزند یك مرد پست ، جرات کردی با فرزند آر تمبارس که نزد من پایگاهی

ارجمند دارد چنین ناشابسته رفتار کنی ؟ » کورش پاسخ میدهد :

الا سرور من ، وی شایستهٔ چنین رفتاری بود ، جوانان دهکده که او نیز از آن است ، مرا در بازی به شاهی برگزیدند ، آنها گمان میکردند که من برای اینکار بهتر از دیگرانم ، جوانان دیگر فرمان مرا گردن نهادند ولی این جوان از فرمان من سر پیچیده از انزو مجازات شد ، اگر من کار نادرستی کرده ام اینک من در اختیار شمایم »

این داستان از چند رو بسیار آموزنده است . نخست اینکه کورش بزرگ راکه کودك خردسالی است مانند کسی که از مادر پیشوا زاییده شده معرفی میکند چنان که فرمانبرداری را خواستار است و آنرا اجرا می کند واز طرف دیگران با رغبت به عنوان فرمانروا شناخته میشود . دیگر اینکه ، چنانکه در جاهای دیگر نیز در این باره می بینیم ، کودك از رفتار دلیرانهاش که بی با کانه آمادهٔ اجرای مجازات است ، نژاد شاهی پدیدار میشود . نکته دیگر اینکه نظیر همین بازی در ادبیات هندی دیده میشود :

«شاهزاده چاندراگویتا<sup>ه ۶</sup> ، که او هم در میان چوپانان بزرگ شده است ، با کودکانی که در آن دهکده بودند «شاه بازی» میکند ، وقتی که بهپادشاهی برگزیده میشود ، قانون را در بارهٔ «رهاپای» خود اجرا میکند ، به «افراد» خود فرمان میدهد که دستها و پاهای گناهکاری را ببرند ، چنین میکنند ولی، چاندراگویتا با سحر وجادو دوبارهاندامهای بریده شده را بهپیکرمی پیوندد»

ازآنحاکه از « شاهبازی » در جاهای دیگر ، مثلا در افسانه های رمی ، نیز یا میشود . این فرضیه چنین توجیه میشود که اینجا ما با یك بازی سادهٔ بچگانه سرو کار نداریم ، بلکه گونه ای بر گزاری آیین یك سازمان پنهانی بوده است . شاید گروه کود کانی که کورش در میان آنها در میآید مرحلهٔ پیشین این سازمان پنهانی مردان بوده ، واین بازی گونه ای از تشریفات ورود اعضا، بوده است .

هم در توصیف کسنفن ، وهم \_ چنانکه گمان میرود \_ در شکل اصلی پرورش اشرافی ایران باستان ، باکمال روشنی دستگاه پرورشی به اصطلاح «انجمن سازمان پنهانی جوانمردان » باز شناخته میشود . نشانه های این دستگاه پرورشی عبارت است از : گروههای سنی \_ آبین بلوغ ، پرورش پنهانی ( یا Kryptie).

۱ \_ تقسیم بندی کهن انجمن نخستین بر پایهٔ گروههای سنی است.

مرحلهٔ های طبیعی آن عبارتست از کودکی ، جوانی ، پیری ؛ گروههای زنان ، که در این دستگاه بسیار بی همیت برگزار شده ، مشخص نشده است . کودکان نابالغ در این گروهها بشمار نمی آیند . این کودکان به معنای درست « بچهننه» هستند (نك مفحات آینده) مورهٔ بچگی كه پدر دراین دوره اصلا درفكر فرزندش نیست مبا هفت سالگی پایان می یابد . آنگاه سال پانزدهم زندگی تازهای را می سازد كه با رفتن از مرحلهٔ كودكی به جسوانی مشخص میشود . این مرحله در واقع میان دو دورهٔ اصلی كودكی و بزرگسالی است : در این سنها جوانان آتنی و اسپارتی «Epheben» نامیده میشدند .

۲ پذیرش دراین گروه با اجرای آیینهای ویژه انجام میشود ، که آیین بلوغ نام دارد . این آیین همواره با آزمایشهای توان فرسا ودردناك ، بیش از همه با تازیانه ، همراه بود ( چنانکه بیشتر در آیین پذیرفتن عضو تأزه در سازمانهای پنهانی دیده میشود ) که در ظاهر برای برانگیختن نیروی باروری بود ، ولی براستی از نظر بیماری «روانی به جنسی» توجیه میشود . شرحآن در صفحات بعد میآید .

۳ ــ پس از اجرای آیین بلوغ و جوانی جوانان در گروه جنگاوران که طبیعة هستهٔ مرکزی انجمن را میسازد پذیرفته میشوند . این گروه معرف اجتماعی انجمن است . اما پیش از این دوره (چه پیش از آیین بلوغ وچهبلافاصله پس از آن ) مردان جوان باید باز یك دورهٔ آزمایش سخت را بگذرانند ؛ دراین دوره جوانان باید دلاوری خود را نشان دهند . در اسپارت نام این دوره آزمایشی کریپتی Kryptie بود (نك . صفحات بعد) .

مرد جوان باید شهر را ترك كند ، در مدت كاملا دقیق و معینی هیچكس اورا نبیند ودر كوهستانهای دورافتاده رهسپر شود ، كمتر بخرابد و زندگی خود را با شكار جانوران بكدراند . در موارد ویژهای باید مردی و دلاوری خودرا با كشتن یك جانور خطرناك یا كشتن دشمن ثابت كند ، این زندگی یك حالت غیر واقعی و اسرارآمیزی است كه شكل خارجی آن (مانند بینظمی وآشفتگی موی سر ، ماسك زدن ، نقاشی كردن تن و مانند اینها) نیز دیده میشود . پس از بازگشت از این دورهٔ جداماندگی ، كه نزد پارهای از ملتها به نام «دورهٔ جنگل» نامیده میشود ، سرانجام مرد جوان در انجمن سازمان پنهانی مردان به عنوان عضو كامل عیار و بالغ پادیرفته میشود .

انجمن سازمان جوانمردان مرحله پیشین دستگاه سازمان پیروان است . در هر پرورش اشرافی این دستگاه بهخوبی دیده میشود . همه جا یك نوع تقسیم بندی طبقاتی «مردان» یافت میشود . مثلا در سازمان پهلوانان از «ریتك» كه هنوز یك بچه است ، به پهلوان واقعی كه یك مرد است بهدو معنی : یكی مرد بالغ ( جمع آن دردها) و دیگری یار ودلیر و پهلوان ( جمع آن در آلمانی بالغ ( جمع آن درست در فارسی باستان هم —Martiya = مرد، هم بمعنای مرد است و هم بمعنای وصفی «دلاور پهلوانان» (= مردانه ، دریونانی (antreios) .

امیتوان بنداشت که چیزی «انند این در نزد ایرانیان باستان نیز وجود داشته است . س . ویکاندر با بررسی خود دربارهٔ « سازمان مردان آریایی » این موضوع را نشان داده است که پس از این به کوچکترین جزئیات آن اشاره خواهیم کرد .

آیا ازاین اوضاع واحوال کهن در پرورش شهریاران و شایدگروه آزادگان در دورههای بعد چیزی باقی مانده بود ؟ از گروههای سنی ، آیینهای بلوغ و شاید هم از «کریپتی» آثاریکم و بیش یافت میشود .

# ۱ ـ گرومهای سنی

در ایران نیزکودکان تما هفتمین سال زندگی با پرورش مادرانه بسار می آمدند . به گفتهٔ استرابونکودکان خردسال را تا پیشاز چهار سالگی ، وبه گفتهٔ هرودت تا پیش از پنجسالگی ، پیش پدر نمی آوردند . وکودك خردسال نخست پیش زنان زندگی میکرد

توجیه هرودت مبنی براینکه پدر فرزند را نمیدید تا بدینوسیله اگر فرزند بمیرد مجبور نباشد اندوهگین باشد طبیعی است که درست نیست ،

از راه اوستا دو اصطلاح را می شناسیم : ایرنای و -paranayav ویرنای و -paranayav (= برنا، رسیده، بالغ) . ازاصطلاح نخستین واژهٔ «اپورنای» را در فارسی میانه داریم که در فارسی کنونی «برنا» شده است وبه معنای جوان (صفت و اسم) بکار میرود ، برای بلوغ در اوستا واژهٔ «ارزوش» حاملا جوان (صفت و اسم) بکار میرود ، برای بلوغ در اوستا واژهٔ «ارزوش» استکه کاملا بالغ است ، « مردی» استکامل وازاین روی گرشاسب دربارهٔ خود باخودستایی معمول جوانی میگوید: و تنی من کامل شدم زمین دا چرخ خود و آسمان دا گردونه خود میسازم سن آرمانی پانزده سالگی است : دورهٔ بیدار شدن نیروی جوانی . از اینجا است که ستارهٔ درخشان تیر ( اوستایی -tištriya ، لاتین Sirius) که یکیان ایز دان است با سیمای مرد بانزده ساله پدیدار میشود .

سنی که مرد نخستین بار کمر بند می بندد ، سنی که مرد نخستین بار به نیرو می رسد ، سنی که مرد بالغ می شود

رده بندی گروههای سنی پارسی را کونیك ۵۰، و به تازگی ویلنگرن بررسی کرده اند . ویدنگرن میگوید که کودك از سن پنج یا هفت سالگی نامش

۵۰) KÖNIG

كوتك (ستا: Kutaka ) يا ريتك است. كودك در شاهنامه ، هم اصطلاحي است برای بچه که در زهدان مادر است ، و هم برای کودك « خردسال» ، ولی معنای «جوان» هم میدهد . ربتك ( شاهنامه : ربدك) كویا بزرگتر از كودك بوده است ؛ نوباوگان درباری به این نام خوانده میشدند و « بستور» جوان که مانند یك جنگجو به جنگ میرود تا انتقام خون پدر را بگیرد ، «ربتكی ده سالك» است ، جوان دهساله . كودكي كه هنوز كاملا بالغ نشده است « ايسورناي ، اپور ناییك » است برخلاف « مهست » ( یا مسست ) ، که بهمعنای بزرگسال.است، سالهای میان ۱۵ و ۲۰ ( یا ۱۷ و ۲۹ ) که در یونانی برای آن واژهٔ اِفِبی Ephebie بکار میرود ، بهنظر ویدنگرن گروه سنی «جوانمرد» را تشکیل مے،دهد . اعضاء گروه سیاهی ( = کار ) میرك نامیده می شوند ، كه از ریشهٔ مفروض فارسي باستان -marika گرفته شده است . درواژ منامهٔ هزوش ، نویسندهٔ یونانی، واژهٔ mairya - دیده میشود که از ریشهٔ اوستایی - mairya بهمعنای مرد جوان، ، جنگجو است با پسوند تصغیر ka.نیز سنجیده شود واژهٔ یونسانی سوآه به از این Maryanni » . در حکومت میتانی واژهٔ Maryanniراکه از این واژه گرفته شده داریم بهمعنای همرزم ، همپیمان ، که بهمعنای جنگنده فدایی و عضو یك سازمان مردان است . بعدها واژهٔ « میرك» به معنای خادم پادشاه ( بندة يادشاه ! ) بكار رفته است . مناسبات كهن پيروان انجمن سازمان مردان در این میان همچنان به چشم میخورد .

به نظر من سنجش این اصطلاحات از گروههای سنی با رده بندی گروههای سنی در کورپدی (که پس ازین خواهدآمد) و رده بندی اسپارتی که در روابات نقل می شود چندان نتیجه بخش نیست که بتوان « از یکی بودن گروههای سنی اسپارتی و ایرانی » سخن گفت بعکس بیشتر این تأثیر را بجا میگذارد که برای توصیف کسنفن سرمشق و نمونهٔ اسپارتی (که در کرت هم همین نظام وجود داشته) کاملا غلبه داشته است ، وجه اشتراك این دو تنها ساختمان اجتماعی کهن و ویژگیهای سازمان مردان است .

محدود کردن مراحل گوناگون طبیعی سنی به کودکی ( جوانمردی) مردی ، پیری بهاندازهای روشن است که هیچگونه بهرهٔ تازهای نمیتوان از آن گرفت .

آنچه کسنفن در بارهٔ «هالیا» halia انجمن ملی و پروانهٔ ورود به خدمات افتخاری کشوری (imai و timai) مینویسد نوعا اسپارتی است ، وتمام اینها مانند وظیفهٔ پیران ونقشآنان ، چندان قابل انطباق با اوضاع ایران نیست ، مرز گروههای سنی اسپارتی بسیار دقیق تر از مرز گروههای سنی

ایرانی است . در طرحی که ویدنگرن با قبد احتیاط در اینباره داده است : از ه،۷ تا ۱۵ سالگی «کوتك» یا «ریتك» از ۱۵ تا ۲۰ سالکی «بووان مرت» از ۷٬۰ تا ۲۰ سالکی «اپورنای» یا «اپورناییك» تنها در کلبات ، آنهم با استدلال ضمیفی ، میتوان آنها را با گروههای سنی اسپارتی سنجید

# ۲ ـ آيينهاي بلوغ

نزد ایرانیان باستان گویا چنین آیینی وجود داشته است . سازمان جوانمردان آریایی گویا آیین ویژهای هنگام پذیرش و ورود عضو تازه برای جنگجویان جوان میشناخته است . همراه این آیین ، مانند جاهای دیگــر ، آیینهایی همراه با حالت خلسه واز خود بیخود شدن ، مراسم بارور ساختن و نقابزین برای تقویت روح و خاصیت شبح آمیز تازه و اردها سهم مهمی داشته است.

کوریدی چنین آیینی را نمی شناسد واین از بنر و شایان توجه است ک در این جا اختلافی با « نمونهٔ به اصطلاح اسیارتی » دیده می شود و اینرا نباید ندیده گرفت . در حکومت اسیارت آیینی به نام « دیاماستی گوسیس» ۵۱ وجود داشت ، یعنی آیین رسوای تازیانه زین کودکان نزدیك به بلوغ در پرستشكده «آرتمیس ارتیا» ۲° که سرانجام منجر به یك نمایشنامهٔ بیاندازه خشنی شد ، به این معنی که جهانگردانی که به کشور اسپارت میآمدند از دیدن این منظره خوششان می آمد . بی گمان کسنفن این خوش آیند مردم را از تازیانه زدن در کنار رودخانه «اویرتاس» ۳۰ ، هنگامیکه بازرسان آموزشی به همراه مأموران تازیانه ۴۰ برای اجرای فوری مجازات می آمدند، عمد آ در روش آموزشی درباری ایرانی یاد نمی کند

نزد ابرانیان یك گونهٔ دنیایی ( پهلوانی ) و یك گونه دینی (موبدی) برای بلوغ از هم باز شناخته میشود . گونهٔ نخستین آن در ثابت کردن مردی با يك كار بي باكانه و خطرناك بود .

برای مثال نمونههای زیر یاد میشود:

الف \_ فريدون شاه كه در اوستا ثر تو نا Oraetaona است، كشنده اردهاى سه پوزه و سه سر ، شش چشم ، هزار هنر ، بنام دهاك، دارای سه فرزند است که نخست نامی به آنها نداده است . وی فرزندان خود را به سوی پادشاه یمن

ar) Artemis Orthia 01) Diamastigosis or) Eurotas

میفرستد. او نیز دارای سه دختر است که نامی به آنها نداده است و فرزندان فریدون نامزد همسری آن سه دخترند. پس از بازگشت شاهزادگان ، فریدون از آنان مردی آزمایی می کند. خود را همچون اژدهایی میگرداند تا برخورد آنان را بااژدها بنگرد. فرزند نخستین که خود را با اژدها روباروی دید: « سبك پشت بنمود و بگریخت زوی» زیرا «مرد خرد یافته» با اژدها نمیجنگد. پدر سوی فرزند دوم روی نهاد. برادر دوم همینکه اورا دید « کمان بهزه کرد واندر کشید »، وبدینگونه دلاوری خود را ثابت کرد. فرزند سوم راه «میانه» را برمی گزیند واز اژدها میخواهد که یکی از این دو راه را برگزیند: یا ناپدید شود یا جنگ کند. سپس فریدون به سیمای آدمی خود باز میگردد وفرزندان خود را نامگذاری میکند.

در اینجا پیوستگی آزمایش مردی با نامگذاری شایان توجه است ، بنابر یك اعتقادی که در مصر مشاهده شده است ، اشیاء هنگامی موجودیت خواهند یافت که نام بهخود بگیرند ، ورود به یك مرحلهٔ تازه - در این مورد ورود به مرحلهٔ استعداد زناشوئی (- بلوغ) - بوسیلهٔ دادن نام شناخته میشود: از این لحظه به بمد دارندهٔ نام برثیروی هردی خود چیره است .

ب ـ سیاووش جوان هنگامی شایسته و رسیده برای رفتن به دربارشاهی است که برای کشتن یك شیر به اندازهٔ کافی قوی و نیرومند است.

ج - آزمایش پهلوانی زال سپیدموی فرزند سام همراه با یك آزمون از استعدادهای فکری او است . وی به دربار منوچهر فرستاده می شود و در آنجا از طرف انجمن موبدان آزمایش میشود. تیزهوشی او هنگامی آشکار میشود که وی معماهای دشوار ششگانهای را که برای او طرح کردهاند حل میکند . پس از این با تیراندازی ، انداختن زوبین و جنگ تن به تن بانیزه ، پهلوانی خود را باید ثابت کند.

د ــ ریتك (كودك) بهخسرو پرویز آزمایشهای دوگانهٔ خودرا ، بویژه در تمام رشتههای گوناگون میدهد.

نخست باید آگاهی های خود را در زمینه های گوناگون نشان دهد: دانش دین ، ادبیات ، تاریخ ، روش زندگی درباری ، خوراك ها ، باده ها، پرورش گلها ، وبوهای خوش ، زن ها ، آشنایی با اسبها ، روش های رامشگری، آیین سازهای آن .

در این آزمایش نخست کودك آزاده با موفقیت پذیرفته میشود . پادشاه او را میستاید و « به او هر روز چهار دینار » میفرماید بدهند ، اما کودك اجازه میخواهد که « مردی آزمایی » دیگری انجام شود .

چالاکی در ورزش ضروری و بدون چون و چراست .

کودك نامهای به دربان سردار پادشاه مینویسد و خواهش میکند که به او اجازه داده شود که یکبار دیگر آزمایش دهد .

خوشبختانه در همین زمان سردار اصطبل شاهی (= آخوربدان سردار) گزارش میدهد که رمهٔ اسبان را دوشیر همواره بهخطر انداختهاند، بهفرمان شاه کودك به جنگ این دو شیر میرود ، باکمندی آن دوجانور درنده رامی گیرد و آن دو را زنده به دربار شاه می آورد و به فرمان او آندو را می کشد. براثر این کار دلیرانه بی درنگ به مرزبانی ارتقاء می یابد.

ه ـ توان پنداشت که آزمایشهای دفاع از خود را فرزندان شاه بهگونهٔ کاملا خاصی بایدانجام میدادند. سن داشتن و بکار بردن جنگ افزار و در نتیجه استعداد فرمانروایی میان ۱۶ و ۱۳ سالگی بود .

شاپور دوم ( ذوالاکتاف) در کودکی دربارهٔ مسئلهٔ کشور تجربه بزرگی نشان میدهد، و هنگامی که به شانزده سالگی میرسد و با جنگ افزار و اسب سواری آشنا میشود و نیروی بسیار بدست میآورد بیش بزرگان کشورمیگویدکه اینك میخواهد سخت بکار پردازد و به جنگ رود.

پرورش تن بیش از همه دربارهٔ جوانان جنگاور و داوطلبان افسری در ارتش غالباً بدینگونه است که مردی سپاهی ، که بزرگتر و در فنون جنگ افزار آزمایش شده است می پذیرد که از جوان تازه کار سرپرستی و نگاهداری کند و از مایش شده است می پذیرد که از جوان تازه کار سرپرستی و نگاهداری کند و او را در جنگ تنها نگذارد. از این عادت نزد یونانیان بویژه «درها» ° ، انجمن مهرورزی به کودکان (پلراستی این انجمن بیشتر در سازمانهای جوانمردان و کودکان انتش مهمی داشت. پدراستی از ویژگیهای برجستهٔ انجمنهایی است که بیشتر اعضاء آن را مردان تشکیل می دهند و برای آنها هم جنس بازی چیز زنندهای نیست . هرودت (در کتاب یکم بند ۱۳۵۰) میگوید که ایرانیان چیز زنندهای نیست . هرودت (در کتاب یکم بند ۱۳۵۰) میگوید که ایرانیان میشود که ایرانیان در نزدیکی با کودکان را از یونانیان پذیرفتند . آمیانوس مارسلینوس و مینوخرد به می میدهد که ایرانیان در نزدیکی با کودکان را از گناهان بزرگ می شمارند ، برای چنین گناه بی گناه برای آن کفاره ای نمی شناسد در کورو پدی فقط یکبار آنهم بطور کنایه به این «خوی یونانی» اشاره می شود: یکی از سر کردگان پارسی جوانو ، بس زشت رو را بهمراه خود میبرد و این کار مایه شوخی و خنده کورش میشد.

صورت دینی آیین بلوغ در ایران باستان بستن کوستیك ، یعنی کمربند

۵۵) Dor ۵۶) Pederastie ۵۷) Ammianus Marcellinus

**AA)** Puerilium stuprorum expertes

مقدس است که امروز هم همچنان نزد زردشتیان معمول است . من گمان میکنم که آیین کستی بستن بر پایهٔ سنت کمربستن پهلوانی باستان استوار است و این آیین سپس به مسائل دینی کشیده شده است .

هیچگونه اشارهای دراین باره که در دورهٔ شاهنشاهی هخامنشیان و بعنوان پایان دورهٔ آموزشی برای شاهزادگان ، آیین بستن کستی معمول بوده دردستنیست.واژهٔاوستائی«آبییاهنه ههiyāhana فقطدر اوستا دیدهمیشود.بیرون از ابران مثلادرنزد هندوانآیینی هماننداینآیین بهناماوپنینه прапауапа آبین ورود شاگرد برهمن) وجود داشته است. در شاهنامه بطور شایان توجهی اصطلاح «کستی» فقط هنگامی که سخن از داستان پذیرش دین زردشت توسط شاه گشتاسپ است دیده میشود. گسترش تشریفات کستی که همواره درحال پیشرفت بود، تبدیل آرمان انسان پهلوانی واین جهانی به آرمان انسانی و زندگی که بیشتر جنبهموبدی ودینی داشته است ، همه جا آشکارا بچشم میخورد.

طبری این نکته را بخوبی دریافته است:

« شاهان باستان از کیومرث تا بیشتاسپ با دادگری فرمانروایی میکردند ، اما از بیشتاسب تا زمان ما فرمانروایی بوسیله دادگری و نظام دینی هردو اداره میشود .»

## ۳ - کریپتی ( Kryptie )

پیش از این دربارهٔ اصول کریپیی و بخشهای اصلی آن سخنرفت. افلاطون ، که کریپتی را یك سازمان دولتی برای پرورش دلیری مینامد، دربارهٔ آن چنین مینویسد:

« بجز شکار ، مشتازنی و زدوخوردهای دیگربرای ورزیدگی در برابر هرگونه ناگواری ، کریپتی نیز هست ، این کار به منظور پرتوان کردن به جهات گوناگون بسیار پر رئج است ، این کار با پابرهنه دویدن ، بی هیچگونه رواندازی خوابیدن در زمستانهای سخت ، همچنین با کارهایی که هرجوانی به تنهایی و بی پاری خدمتکار باید انجام دهد همراه است ، شب و روز هنگام انجام دادن این کار در آبادیها به راه پیمایی میپردازند .»

#### بلوتارخ مىنويسد:

« دستگاههای دولتی گاهگاه جوانانی دا که از آنان بیشتر انتظار زیرکی میرود ، بهدهکدهها و آبادیها می فرستند ، اینان فقط یك دشنه و خوراك مورد نیاز را همراه خود دارند . . .

روزها در نقاط دورافتادهای پراکنده هستند ، در آنجها پنهان می شوند و

میآسایند . شبه هنگام به خیابان ها در میآیند و هر هلت و بردگان کشور اسپالات)ی را که به چنگ آورند می کشند . اینان بیشتر در کشتزارها و سرزمینها می گردند تا توبترین هلت ها را به قتل برسانند . ه روایت یوستین آنیز مربوط به مطالبی است که در بالا یاد شد . به گفتهٔ او کودکانی که بالغ شده اند وقت خود را نباید در زیور آرائی بکدرانند بلکه باید در رنج و سختی بسر برند . به شهر هنگامی می توانند برگردند که مرد شده باشند .

واژهٔ «کریپتیا» Krypteia یعنی «کارپنهانی ، زندگی درنهان». به همین مفهوم نزد «بچوان» ۱۲های افریقای جنوبی رسمی وجود دارد . در آنجا برای این مفهوم اصطلاح موپاتو ۲۲ به معنای راز بکار میرود. این کار ، که سالها پیش من نمونه های بسیاری از آنرا درگفتاری یاد کرده بودم ، در همه جای دنیا پراکنده شده و از نظر مردم شناسی دارای اهمیت بسیار است . همگی اعضاء سازمان مردان نه تنها گرایش به یك حالت جذبه و از خود بیخودی داشتند ، بلکه به بیرحمی و وحثیگری نیز کشیده می شدند . واژهٔ آیشم ۱۳ ( = خشم ، دیوانگی ) برای همهٔ آنها درست بود ،کشتار هلت های بیدفاع که ناشی از بزدلی وحشیانهای بود یاد آور آیینی است که هنوز در برخی از جاها هست و به موجب آن مرد جوان هنگامی میتواند زناشویی کند و هر روز جنگ افزار با خود داشته باشد که دشمنی را بکشد ـ امروز هم باید این آیین درپاره ای از جاها باشد ـ ولی اگر دشمنی را بکشد ـ امروز هم باید این آیین درپاره ای از جاها باشد ـ ولی اگر در بك جشن ویژه در نزد سکاها هیچکس حق نداشت از جامی که دور می گرداندند در یك جشن ویژه در نزد سکاها هیچکس حق نداشت از جامی که دور می گرداندند بیشامد مگر آنکه دشمنی را کشته باشد.

یوستین جبزی مانندکریپتی راازیکی ازشاهان بهنام هیترداتس اُویپاتور ۱۲ پادشاه پانتوس (حدود ۱۲۳ ـ ۳۳ پیش از میلاد) که وابسته به خانواده شاهان ایران بود روایت میکند:

ه کودك برسوه قصدهائی که از طرف پرورشگران او تـرتیب داده شده بود چیره شد ، پرورشگران او را وادار کرده بودند بریك اسب وحشی سوار شود و (نیزه) بیفکند ، پس از اینکه کوششهای آنان ( برای کشتن او ) بهشکست برخورد ، زیرا میترادانس (با زبردستی) فزون از حد سنی خود اسب را دهنه زده بود ، با زهر قصد کشتن او کردند از بیم مسمومیت چند بار پادزهرهایی خورد ، و با خوردن داروهای برگزیدهٔ آزموده در برابر این سومقصدها پایداری کرد . . . . .

چون بیم داشت که دشمنان ممکن است با جنگ افزار به مقصود برسند و آنجه

۵۹) Helot ۶۰) Justinus ۶۱) Betschuan ۶۲) mopato ۶۳) aešma- ۶۴) Mithradates Eupator

با زهر نتوانستند بکنند با جنگافزار کنند ، چنین وانمود کردکه میخواهد بهشکار برود ، هفت سال تمام (!) نه در شهر زندگی میکرد نه در روستا،بلکه در جنگلها میگشت ، ودر سرزامینهای کوهستانی شب را بهروز میآورد ، هیچکس نمیداست که او کجا مانده است .

به اینهم خو گرفت که از پیش جانوران وحشی یا بگریزد ویا آنانرا دنیسال کند ، و حتی با پارهای از آنان زورآزمایی کند ، بدینگونه وی توانست از سوءقصدهایی رهایی بابد و با هموار کردن هرگونه سختی برخود ، خویشنن را برتوان کند .

ویدنگرن حدس میزند که شاهزادهٔ جوان پس از دورهٔ نخستین پرورشی از ۵ یا ۷ سالگی تا ۱۵ سالگی زیر نام «میرك» یك دورهٔ زندگی در حال کوچ میگذراند . طرحی که برپایهٔ کریپتی نهاده شده زمینه اصلی داستان دورهٔ جوانی میترداتس را که یوستین نقل کرده میسازد . سوء قصدهای پرورشگران را برضد او درست درنیافتهاند.

### استرابون دربارهٔ پرورش ایرانی چنین مینویسد :

« از ۵ سالگی تا ۲۴ سالگی کودکان را در تیراندازی ، نیزهافکنی ، اسبب سواری و راستگویی (به گفتهٔ هرودت ۱) پرورش میدهند . . . پرورشگران آنانرا در جایگاه ویژهای گرد می آورند ، پیش از برآمدن آفتاب آنانرا با شیپور فلزی از خواب بیدار می کنند ، چه برای ورزش جنگافزار و چه برای ننکار .

فرماندهی بریك گروه ۵۰ نفری از این كودكان را به عهدهٔ یك شاهزاده یا فرزند یك استاندار میسپارند ، كودكان باید از این فرمانده كه در دویدن رهبری كنان را به عهده دارد فرمانبری كنند ، ، ، از هركودكی كزمایشی در بارهٔ دانستنیهای او می شود ، همچنین كنان را در بلند گفتگو كردن و درست نفس كشیدن (بكار انداختن ششها) كزمایش میكنند ،

کودکان را بهشکیبایی در برابر گرما و سرما و تغییر هوا ، گهشتن از رودخانه های وحشی و خروشان بدانگونه که جنگ افزارها وجامه هایشان خشک بماند خوگر میکنند هم چنین باید بیاموزند که همچون چوپانانگله ها را به چراگاه بیرند ، در هوای آزاد بخوابند ، از میوه های خودرو ، سانند یسته و بلوط ، گلابی های جنگلی ، بخورند .

خوراك روزانهٔ آنان پس از ورزش ، نان گندم ، نان جو ، تره تيزك ، دانه هاى نمك ، گوشت كباب كرده يا پخته در آب است ، ونوشابهٔ آنها آب ( پس از اين آگاهيهايي در بارهٔ شكار و كاردستي ميآيد كه ما در صفحات آينده ازآن ياد كرده ايم ،) كودكان با طلا آرايش ميشوند ، اصولا به درخشندگي طلا( در اصل آتشين) اهميت بسيار داده ميشود » .

عبارت زیر (خواه از خود استرابون باشد یا نباشد برای بررسی ما بی اهمیت است) براین ها افزوده شده :

این جوانان گردگس<sup>۱۵</sup> نامیده میشوند زیرا از دزدی زندگی میکنند ؟ چه کرد بمعنای « مرد » ، مرد جنگی است .

گزارش استرابون با مطالب کسنفن در پارهای جاها یکی است: قناعت در خوردن و آشامیدن ، خوگرفتن به سحرخیزی، بردبار بودن درسختی ها، دانشهای سپاهی آموختن ، شکار ، زندگی بربیرون از خانواده ، در تمام اینها با هم مشترکند . ولی استرابون جز اینها ، آگاهیهای دیگری در جزئیات مسائل دارد : فرماندهی شاهزادگان برگروه های پنجاه نفری ، دزدی ، آرایش با طلا و اصطلاح کردکس .

مسئلهٔ دودی باز ما را به یاد اسپارتها میاندازد: از مراحل پیشین پرورش سپاهیگیری است که در تظاهر ، دروغ، دزدی ، غارتگری ورزیدگی بابند ، جیزی مانند این نزد آمیها هم دیده میشود .

فرماندهی امیرانه نوما از ویژگیهای پادشاهی است ، نکته برجسته وجالب ارایش با طلا است ، مفهوم دینی و مقدس طلا از ویژگیهای کاملا ایسرانی است ، دربرداشتن زبورهای زرین از جمله نود سکاها نیز یافت میشوده همچنانکه نزد مردم میکن<sup>۱۹</sup>در یونان ،

بررسی جداگانهای در بارهٔ کردکسها همچنان درخور توجه است : این گروه به صورتهای مختلف یاد شده است .

هزوش اینانرا «سربازان پارسی» میداند و میافزاید : اینکونه جنگجویان را در اسیا چنین مینامند ، که از بك ملت یا سرزمین ویژه برنخاستهاند .

آریان گزارش میدهد که نزدیك شهر ایسوس ۲۰هزار تن بهنام کردكس، جنگ افزارهای سنگین همراه داشتند وداریوش آنانرا به کار جنگ گرفته بود ، پلیبیوس<sup>۱۷</sup> مبنویسد اینان جنگجویانی بودند که همراه لیدی ها میجنگیدند ، کونلیوس نیوس<sup>۱۸</sup> در شرحزندگی ((دانام)) ایارسی مینوسد : وی بیست هزار

ریشهٔ این واژه روشن نیست ، آنچه میتوان گفت در بارهٔ نکات زیر است :

۱- پیوستگی با کردوخها که ظاهرا نیاکان کردان امروزی بودهاند ، آنچه
مخالف این نظر است واجهای دو واژهٔ کردوخ و کردکس، وتأکید خاصیاست
که هزوش میکند که اینان از ملتهای مختلف بودهاند ،

۲\_ فرضی که چندان هم روشن نیست رابطهٔ با والرهٔ فارسی باستان «کار»: سپاه ، مردم جنگی است ، اگر چنین گمان شود که امکان چنین اشتقافی از فارسی باستان وجود داشته باشد ، در این صورت ، ترکیبی از کار Kara سپاه ، و تخم taxma بهمعنای قوی ، کاری ، بدست می آید .

<sup>90)</sup> Kardakes 99) Myken 99) Polybios

FA) Cornelius Nepos FA) Datames

y.) quos illi Cardacas appellant

صورت مفروض kara-taxma از نظر معنا همان چیزی است که در نام شخص تخمسیاد.. taxmaspada است (داریوش ، کتیبه بیستون ، ستون۲۰ بند ۸۲) .

ناگفته نماند که اینها تمام فرض است .

۳- یکی دانستن این واژه با واژهٔ «کارداگان» kardagan در «درخت آسوریك وبز» بند ۱۸ ، است که بهمعنای پیاده رو و مسافر است ، یا کسیکه درجنگل میگردد و این از همه درست تر بنظر میآید ، گرچه تعبیر فارسی «کرد»همچنان به حالت تردید باقی میماند .

بی گمان استرابون \_ علاوه بر هرودت و کسنفن \_ بهمنایع فارسی (غیر مستقیم از راه زبان یونانی) دسترسی داشته است . اکنون ببینیم این کردکسها چه کسانی بودند ؟

بنظر میرسد گروه برگزینهای بودهاندکه از همه بیشتر با ینیچریهای دربار ترکان عثمانی همانند بودهاند . اینگروه از همهٔ ملتها گرفته میشد ومیتوان پنداشت که پادشاهان باستانی ایران در این باره از اصلی پیروی میکردند که معدها سیاستنامه آنرا یاد میکند :

« چون لشكر همه از يك جنس باشند از آن خطر خبزد ، و سخت كوش نباشند و تخليط كنند ، بايد كه از هرجنس لشكر بود . ه

شاید بشود پرورشی راکه استرابون نوشته است با آموزش وپرورش گروه دانشجویان افسری دربارشاهی که در شاهنامه در شرح زندگانی اردشیر نخستین پادشاه ساسانی میآید مقایسه کرد (یایکی دانست)؟

در بارهٔ شکل این پرورش واینکهاین دانشجویان دانشکده افسری چگونه بهخدمت در میامدند ، فردوسی درگزارش حال خسرو انوشیروان چنین میگوید :

همان نزد بیدار دل بخردان به هر نامداری و خودکامهای همی کهتری را بسر پرورد بجریند نزدیك ما نام و ننگ ندانند جنگ و منان و رکیب بدانند کوشید با بسد گمان وگر چند فرزند آرش بسود درم بسرد نیزدیك هر مهتری برفتی جهانجوی با نام و ننگ بدین خرمی روز بگداشتی

نوشتم بسه هر کشوری نامهای که هرکس که دارند هوش وخرد به میدان فرستید با ساز جنگ نباید کسه اندر قراز و نشیب به گرزو به شمشیرو تیر و کمان جوان بی هنر سخت ناخوش بود عرض شد زدر سوی هر کشوری چهل روز بودی عرض را درنگ

سوی پهلوانان و سوی ردان

برای من معنی بیت آخر روشن نیست . آیا مقصود فردوسی سربازان نوآموزی استکه بهخدمت درآمدهاند واینان بودندکه نخستین ماهانهٔ خود را دریافت کرده و با آن به شادی و سرور پرداخته بودند ؟

آنچه گفتیم خلاصه کنیم:

۱- اجزاء اصلی انجمن سازمان مردان نرد ایرانیان هنوز بازشناخته میشود . ۲ - ولی گزارشهای یونانی دربارهٔ پرورش کودکان یك وصف روشن و واضحی از اوضاع و احوال بدست نمیدهد ، زیرا عناصر ایرانی و یونانی را دقیقاً نمیتوان ازهم جدا کرد . ۳ - گروه دانشجویان افسری را که مکرر بوسیله نوبسندگان یونانی وایرانی توصیف شده است شاید بتوان با گروه «کردکس» یکی دانست . ٤ - اصول کوشایی جسمانی ، روانی واخلاقی نوعآ ایرانی است و کسنفن و استرابون این نکته را بدرستی دریافتهاند .

اکنون میپردازیم به گروه آموزگاران . این گروه نخست از میان روحانیان (موبدان) برگزیده میشدند . جامعه و فرهنگ سپاهی اشرافی نخست زیر رهبری پهلوانی قرارداشت : سپاهی بدست سپاهی پرورش می یافت . سپس موبدان پدیدار میشوند و برای خود مدعی حق شکل دادن به نسل آینده وجوان بنا برمقاصد اصول خودشان میشوند .

از روزگار ساسانیان با مقامی به نام « موگان اندرزپت» آشنا می شویم، که مسئولیت پاسداری پرورش روحانی را به عهده داشت . این پرورش در « هیر پتیستان» انجام میگرفت . پس از آن استاد آموزشگاه درباری بود که نام آنرا در کارنامهٔ اردشیر بابکان می بینیم : «در هندرزپتی واسپوهر کان این مقام هم از طبقهٔ روحانی بود . این نکته که در روزگار هخامنشیان هم همانند این مقام وجود داشته است، از آگاهی زیر تایید میشود .

وقتی تیسافرنِس ، استانداد (که شرحآن پیش از این گلشت) خواستاردشیر دوم پادشاه هخامنشی را از سوء قصدی که ظاهرا از طرف شاهزاده کورش برادرش بر ضد او شده است ، متقاعد کند ، به عنوان باور کردنی ترین گواه «یکی از موبدان را همراه آورد ، این موبد در پرورش معمول زمان کورش از کودکی مقام رهبری را به عهده داشت و کورش را به حکمت مفان آشنا ساخته بود» .

پلوتارخ در عنوان مقام اداری این مرد اصطلاح اپیستاتیس تیسآگوگیس<sup>۱۷</sup> را بکار میبرد . در فارسی میانه برای رئیس آموزشگاه عنوان «دبیرستان خوتای dipérastan xvatay (رئیس دبیرستان) است . خوشبختانه چنین مقامی را نوشته ای در بارهٔ دستورهای خانه و آموزشگاه بنام «خویشکاریهی ریتکان» (وظیفه های کودکان) و «هَندَرز أو تُوتَکان» (= اندرز به کودکان) بجای گذاشته است . آموزشگاهی که اینجا سخن از آن بمیان میآید کودکان بزرگان را می پذیرفت . از

این متن چنین در مییابیم که انضباط و رفتار مؤدبانه کودکان از جمله وظائف آنها بود. در ایران هم مانند جاهای دیگر پرورش کودکان وجود داشت.

کودکان باید پیش از برآمدن آفتاب از خواب برخیزند و دست و روی خود را بشویند .

آنگاه بهمدرسه روند ودر. آنجا درست توجه داشته باشند: چشم و گوش و دل و زبان خود را جنان بهدرس فرا دارند که آنگاه که آنان آموزشگاه را ترك میکنند از روی خردمندی و شایستگی بهخانه روند .

بهدرس باید که با خوشی بنگرند در راه خانه باید که بههریك از آشنایان گرامیداشت خود را با درود و آزرم نشان دهند ، چون بخانه شوند پیش پدر و مادر دست بهسینه بهقرمانبرداری بایستند ، هرکار که فرمایند هوشیارانه بهاندرز کنند ، تا قرمان نیابند ننشینند .

نباید خواهران و برادران و خدمتکاران زیردست را بزنند ، همچنین آنان نباید با سگان ، پرندگان ، چهارپایان باربر بدرفتاری کنند ، باید با آزرم باشند ، هرگز بدخواهی نداشته باشند ودر برابر هر مرد دیندارینیکخواهی خویش را نشان دهند .

#### رفتار شایسته برسر خوان بویژه خواسته میشود:

پیش از اینکه کودکان نانی که پیش آنها گذاشته اند بخورند باید که بینی خود را پاك کنند و دست خود را بشویند ، آنگاه باید بنشینند وپیش از خوراك نیایش کنند ، پس از خوراك باید جایی را که برای نشستن به آنها داده بودند مرتب کنند و سپس دندانهای خود را پاك کنند و خلال دندان را در جای مخصوص خود بگذارند ، همچنین نباید باده بیش از آنچه بر ایشان کذاشته شده بنوشند تا سخنی بیهوده نگویند (ترجمه واژه بهواژه : تا از این راه سخن آنها نیك بماند)

به هنگام بیست سالگی - بنابر دست نویس دوم \_ جوانان باید در پیشگاه انجمنی که مرکب از موبدان است آزمایش شوند ، از اینجاست که میگویند: هرگاه شما پاسخی نتوانید بدهید ، مردم به شما مینگرند ، اما شما به زمین مینگرید ،

میتوان این مقررات را بخوبی برای پرورش دانش آموز شبانهروزی در آموزشگاههای درباری و آموزشگاههای استانداران ارزشمند بدانیم . از اینجا و از جاهای دیگر در مییابیم که ابرانیان باستان بالاترین ارزش را برای فرهیختن جوانان و پرورش خوب مینهادند . در کتاب «سددر» چنین آمده است : پدران و مادران باید کود کان خود را بهمدرسه می فرستادند ومی کوشیدند که آنان چیز خوبی بیاموزند . حتی بهترین سرشته از کوشش و رنج بینیاز نیستند . هر که راه آموزگار را رها کند در زندگی بهاو سخت خواهد گذشت .

در یونان باستان پرورش بهمقامات دنیوی سپرده میشد . در اسهارت

پایدانوموس<sup>۷۲</sup> (رئیس آموزش ، رهبر آموزشگاه) ، هرگز روحانی نبود . حق تقدم تعلیماتی روحانیان قرون وسطایی شرقی بود :

چه همه دانایی نزد موبدان است که آموزگار مردم هستند ، همه از آنان می آموزند .

افلاطون در بارهٔ پرورش شهریارانگزارشی داردکه باگزارش هرودت ، کسنفن ودر دورههای بعد استرابون تا اندازهای دگرگونیهایی دارد . در یکی از نوشتههای میسوب بهافلاطون بهنام «الکبیادس یکم۳۳» چنین میآید :

از هفت سالگی کودکان سواری میآموزند ونزد آموزگار میروند . همینکه چهارده ساله شدند آنگساه آموزش و پرورش را آموزگاران شاهی بهمهده میگیرند ، برای این مقام چهار مرد برمیگزینند که در میان ایرانیان بهتر از دیگران وظائف خود را انجام میدهند .

اینان داناترین ، دادگرترین ، میانهروترین و دلیرترین مردمند . نخستین اینان به کودکان آموزه های زردشت راکه شاگرد اورمزد بودمیا آموزد . این رشته درسی پرستش خدایان است (آموزه های دینی) همین آموزگار هنر

فرمانروایی را می آموزد .

آموزگار دوم (دادگرترین) به آنان میآموزد که در سراسر زندگی به راستی سخن گویند .

آموزگار سوم (میانهروترین) به آنان میآموزد که آنان نباید پیرو خواستهای خود باشند ، بدین گونه کودك باید به این خو مادت کند که یك انسان آزاده ودر نتیجه یك پادشاه راستین بشود: پیش از هرچیز باید که برمیل وشهوت شخصی حود چیره شود ، ودر خدمت آنان در نیاید .

چهارمین آموزگار (دلبرترین) بهآنان میآموزد که بیپروا وبیباك باشند .

در اینجا بخوبی چهار فضیلت اصلی افلاطونی بهچشم میخورد:

دانایی ، دادگری ، میانهروی ، دلیری . این چهار فضیلت به صورت طرح به چهار نیروی آموزشی تقسیم شده است . هدف از پرورش نخست اصول اخلاقی است . تقسیم کردن سالهای زندگی در فاصله های ۷ و ۱۶ سالگی بطور کلی ایرانی است ، گرچه در برون از ایران نیز معمول است ، چه با تحول طبیعی سازگار است . «چنین گویند که اردشیر را در ۷ سالگی ، پدرش بابك به آموزگاری تیره نام سپرد . . . ، این نکته را که او در ۱۵ سالگی به دربار پادشاه رفت ، پیش از این نقل کردیم . بهنگام ۱۶ یا ۱۵ سالگی یعنی آغاز بلوغ ایرانیان فرزندان آزادگان را به افین (آموزشگاههای درباری) میسپردند .

زمان ۷ سالگی و ۱۶ سالگی در جاهای دیگر نیز بسیار یاد میشود ، و اهمیت خود را تا دورههای اسلامی نگاه داشته است . ازآن جمله است بخشی از

کتاب لیلی و مجنون نظامیگنجوی که از نظر تاریخ آموزش و پرورش مهماست.

ای چارده ساله غرةالعین بالغ نظر علوم کوئین
 آنروز که هفت ساله بودی چون گل به چمن حواله بودی
 اکنون که به چارده رسیدی چون سرو بر اوج سرکشیدی »

ص ه؛ لیلی و مجنون نظامی چاپ وحید دستگردی ، تهران ۱۳۱۸

تقسیم بندی چهارگانه فضیلتهای اصلی در تاریخ فلسفهٔ شرق سهم بزرگی دارد ؛ از جمله از کتابی کـه به زبان ایغوری از سدهٔ ۱۱ میلادی در دست است میتوان به این نکته پی برد .

گمان هم نمیرودکهافلاطون از آموزش وپرورش در دربار هخامنشیان براستی چیزی بیش از این میدانسته است . آگاهیهای او دربارهٔ مطالبی که دربالا از آن یاد شد هیچگونه ارزش تاریخی ندارند .

یك چنین موردی را دِرپادشاهی بهرامگور سراغ داریم کهپدرشیزدگرد بهاستناد یك پیشگویی او رابرای پرورش بهشاهزادهٔ عرب منذر میسپارد .

سه سال پیددپی کودك را سه زن که از نظر جسمانی و روانی دارای نیروی بسیارند ، دونای آنها عرب و سومی ایرانی است ، شیر میدهند ، در پنج سالگی کودك خواستار آموزگاری آگاه و باتجربه است تا او را نوشتن و تیراندازی و آیین داد بیاموزد . هنگو او را برای اینکار هنوز بسیار جوان میداند ، اما بهرام توضیح میدهد که وی خرد یك مرد بالغ دارد ، او یك شاهزاده است و مهمترین چیزها بسرای چنین فرزندی سودمندترین دانستنی ها زبور و پشتیبان سلطنتاند .

مندر فرمان داد تما کسانی که از دانش داد آگهند و آموزگارانی بسرای تیراندازی و سواری و تمام آنچه که بهفرهنگ و ادب مربوط است بیایند، سیس دانایان ایرانی و یونانی و داستان سرایان عرب را گماشت .

همینکه بهرام دوازده ساله شد به همه گونه دانشی که به او آموخته بودند ورزیده شد ، حتی از استادان خود ومردم تربیت شده اطرافیان خودبرتری یافت چنانکه آنان به این برتری اقرار کردند . »

بهویژه بهاستعداد زبانآموزی شاهزاده جوان اشاره میشود :

او عربی ، فارسی ، دری (\_زبان فارسی درباری) پهلوی ، ترکی ، زابلی ، عبری (\_ آرامی یا سریانی ) هندوستانی ، نبطی وگویش هرات را میدانست و این زبانها وا میتوانست بهنگام خود بکار برد . گویا بهرام حتی شعر هم سروده بوده است .

دربارهٔ وظیفه آموزگاران ورشته های آموزشی در شاهنامه چنین میخوانیم:

سه موبد نگه کرد فرهنگ جوی یکی تا دبیری بیاموزدش یکی آنکه دانستن بازو بوز ددیگر که چوگان و تیر و کمان جبو راست پیجان عنانداشتن سدیگر که از کار شاهنشهان

که در سورسان بود یا آبروی دل از تیرگیها بیفروزدش بياموزدش كان بود دلفروز همان گردش تیم با بدگسان ميان يالن گردن افراشتن زگفتهار و کیردار کیاراگهان

همه رشته های دانش را موبدان به او میآموزند و در آموزش و پرورش یك جنبهٔ همه جهانی دارد: از «عربستان» ، «رم» ، «هندوستان» ، و «چین» مردان «سخنگوی دانشپذیر و پژوهنده ویادگیر جهاندیده ، بخردی نیك پی ميجويند» .

بیتهای زیر نیز در بارهٔ برنامهٔ درسها و رشتههای آنها آموزنده است: نشست سرافرازی و خسروی زبالا به دشمن نمودن سنان سیه بستن و کوشش و کار رزم

نبشتن بياموخنش يهلوي همان جنگ را گرد کردن عنان زمی خوردن و بخشش و کارېزم

ولى آنچه كه قاطعيت داشت برنامهٔ آموزشي نبود ، بلكه نمونهٔ نيكوشدن بود . آموزگاران بزرگ راستین ، فرمانروایان و فرماندهان آینده ، آموزگاران دبستانی نیستندکه اوستا را

ه با تندی و خشم ، و به بانگ بلند »

به شاگردان میاموزند . بلکه بهلوانانی هستند که نمونههای آرمانی و زنده در مردانگی و دانش ، در فرو بزرگی ، در دادگستری و فداکاری در بزم و رزم بودند . ایرانیان میدانستند ـ و هر آموزگار آزمودهای میداند ، که آنچه از هر روش پرورشی برتر است وهیچ چیز جانشینآننمیشود توجه بهشخصیت نمونهساز است .

شرط نخستین برای ورود به آموزشگاه درباری همانایا کیز کی گوهر بود: «نژاد». ولى اين كافي نبود واز اينروكودك نژاده «ريتك» بخود ميبالدك. « گوش کنید ، دودمانی که من از آن بودم بهیاس بزدان و نیاکان شما همه نامی و توانکر و کامزیوش بودند وایشانرا هرچیزکه برای زندگی میخواستند

كسنفن يادآورى ميكندكهاز تيرة پارسيان اصولا هركس ميتواند فرزند خود را به «آموزشگاه دادگستری» بفرستد ، ولی فقط توانگران یعنی کسانیکه زندگی کودکان خود را تأمین کنند از این حق استفاده می کردند .

«بیآنکه بدر و مادر به کار کردن برای گلران زندگی فرزندان نیازی داشته باشند ه کم توجهی بهپیشه و پیشهوران نزد یونانیان که « باناوزوس» <sup>۷۱</sup> را (=کارگریکه با دست خود بایدکارکند) خوار می شمردند، و همچنین نزدایرانیان و جود داشت .

هرودوت مینویسد:

«آنانکهاز پیشهوری دوری میکنند از اشراف هستند ، بویژهآنانکه به کارهای جنگی می بردازند . .

و این با داستانی که شاهنامه در بارهٔ کفشگر ساده ای که به پادشاه میخواسته وام دهد و در برابر آن خواستار دبیری فرزند خود در دربار شاه است، ورد کردن درخواست او از سوی شاهنشاه ، درست در میآید .

کسنفن اصطلاح «هوموتیموی» ۲۰ برای کسانیکه «درمیان خود دارای پایه یکسان هستند» بکار میبرد . میگوید هر مردآزاده در هنگام نبرد ، مردی «همراه» خود داشته است که به او نیز همان تجهیزات نبردیکه مرد آزاده همراه داشته ، داده میشده است . این «همراه» از ردیف پارسیان برگزیده میشد . بدین ترتیب هم مراقب تازه نگهداشتن و تکمیل همیشگی طبقهٔ آزادگان بودند که به ۱۲۰۸ هزار پارسی اصیل محدود میند و هم گویای این نکته بود که کوششی که بر سرشت و نهاد نیکو استوار است ، به اندازهٔ حقانیت جوانان آزاده که بوسیله پرورش عالی بدست آمده است ، شایستهٔ ستایش است . نمونه این اصل فراولس ۲۰ است که مردی بود از میان توده که توده را به بالاترین افتخارات رساند .

ثعالبی در بارهٔ خسرو انوشیروان مینویسدکه وی آموختن «ادب» را به فرزندان ملت (= عامه) عمداً منع میکرد و از اینراه نمیگذاشت طبقات پایین خودخواه و مغرور شوند ، ولی باوجود این در چند سطر پیش ازآن مردی را به ویژه می ستایدکه از خانواده نبود و وقتی به خسرو میگویندکه او خانواده ندارد میگوید ستایش ما برای او خانواده و شرف است . در یکی دوجا از آنامهٔ تنسر می مینیم که انتقال از طبقهای به طبقهٔ دیگر و ارتقاء در طبقات اجتماعی ممکن بوده است . در این باره تشریفاتی لازم بوده است . عموماً معتقد بودند که نیروی طبقهٔ حاکمه نباید به هیچوجه مبا نفوذ یافتن تدریجی طبقات پایین مبه جامعهٔ اشرافی آسیب رساند . این اصل همچنان در ایران دورهٔ اسلامی به عنوان اصل قانونی ارزشمند بود ، چنانکه از کتاب سیاستنامه در می باییم :

« از چیزها که بادشاهان نگاه داشتهاند یکی اینست که خاندانهای قدیم را نگهداشتهاند و فرزندان ملوك گرامی داشتهاند ، واز روزگار دولت خویش بهاندازه کفاف ایشان فضیلت دادهاند تا خانهٔ ایشان مانده است . »

YP) Banausos YA) Homotimoi YP) Parastates YY) Pheraules

چه پاکی نژاد نخستین و مهمترین اصلگزینش شهریار بود . برای اینکه آدمی مرد توانایی شناخته شود باید پالئزاده (پاکیزه تخم = یونانی Eugenes باشد : پس از آنکه سیاوش از آزمایش آتش که «زهر سو زبانه همی برکشید» «با لبان پر زخنده» بیرون آمد ، شاه دانست که او «پاکیزه تخم» است هرچه بتوان سلسلهٔ نیاکان را به گذشته برگرداند بهتر است :

خانوادهٔ معروف قارن به کاوهٔ آهنگر برمیگردد ، بحث و گفتگو میان رستم و اسفندیار برای اهمیت پاکی نژاد ، نمونه خوبی است : اسفندیار رستم را از ایسکه از نژاد دیوان است سرزنش میکند و رستم در دفاع از خود سلسله نسب خود را تا جمشید برمیشمارد ، یا قصد اسکندر که نسب بزرگان ایران را از میان بردارد از سوی ارسطو ، که در اینجا منافع طبقهٔ اشراف ایرانی را در نظر میگیرد ، مردود شناخته میشود و میگوید : «هرآنکس که هست از زاد کیان نباید که از باد باید زبان » ،

مسئلهٔ رابطه میان نژاد (توهر) و پرورش ، دانایان ایران را مانند همه کارشناسان پرورشی دیگر بهخود مشغول کرده است . برای واژهٔ یونانی «فیزیس» ۲۸ در فارسی میانه اصطلاح «خیم» ، (فن . «خیم») ، و «گووهر »است که در فارسی نو گوهر را داریم ، بزرگمهر داناگوهر را به تنهایی کافی نمیداند ، و فرهنگ را ازگوهر افزون میداند «گهر بی هنر زار و خوار است و سست» اما «فرهنگ را این بود» «بهفرهنگ باشد روان تندرست» ، یعنی شایسته و کاری . بهخرد همان اندازه نیاز است که بهفرهنگ . در کتاب پوسی دانش کامك (= پسر دانش خواه) در این باره چنین می آید :

« هرکس که هنر بزرگ دارد و خرد ندارد آن هنر بزرگ بکارش نیاید ۱ اما خرد بی فرهنگ درویشی است و فرهنگ بی خرد از مشت (=بیجارگی)است»، کسنفن و فردوسی هردو در شرط اساسی شهریار آرمانی کاملا همداستانند.

كسنفن مىنويسد :

۸ ما در این باره فکر کردیم ، که چرا کورش به این اندازه برای فرمانروایی
 انسانها ساخته شده بود .

دلیل نخست آن نژاد ( Genea ) او بود ، دوم بهدلیل استعداد طبیعی (\_ Physis )

فردوسي مينويسد: يادشاه،

چیز کزین سه گذشتی چهاراست نیز است سهچیزاستوهرسهببنداندراست گهر نژاده کسی دیدهای بیهنسر ؟ بود نیازد بدو دست و بد نشنود

سزد گرگمانی برد برسه چیز هنر با نژاد است وباگوهراست هنر کی بود تا نساشد گهر گهر آنکه از فسر یزدان بود

هرگاه این جمله ها را با هم بسنجیم همسازی های زیر بدست میآید:

۱ ــ Genea يوناني ، برابر است با «نژاد» در فارسي .

۲ Physis یونانی ، برابر است با «گوهر» .

Paidaia یونانی ، برابر است با «هنر» .

همانگونه که در نزد ایرانیان «فر» به این سه اصل افزوده میشود ، نزد یونانیان نیز "Theion افزوده میشود : طبیعی است که برای شهریاری ، فراخوانده شدن از سوی یزدان قطعی است . اگر کسی این یکسانی فسر ایرانی و "Theion" یونانی را تصادفی بداند نمیتوان آنرا رد کرد . ولی این نکته هم قسابل تصور است که سنت ایرانی در اینجا مؤثر بوده است . خلاصهٔ آنچه گفتیم اینست : دانایان ایرانی همواره می کوشیدند، که فقط هنگامی با بالیدن برنژاد والا در ستیز باشند که آن نژاد والا با پرورش روان و دانایی همراه نباشد .



# ٣

# استاد**ی ش**هر یا*ر* در ورزش ۱ـ هنرهای تن

برازندگی و زیبالی اندام: درستی اندامها ، زیبالی ـ نیروی شگفت یزدانی شهریار ـ ورثراغن ، نگهیان فرمانروا - یك کار پهلوانی به عنوان سوگند پذیرش ـ خرد درست در تن درست . درست .

ازنیرو بسود مسرد را راستی فروسی ز سستی کژی زاید و کاستی ا فردوسی

برای فرمانروای نمونه ، گذشته از پاکی و فریزدانی ، پیوند چالاکی بسیار در تن با ویژگیهای برجسته اخلاقی و تیزهوشی بابسته است .

پیش از هرچبز زیبایی و برازندگی اندام است: پادشاه باید ازهرگونه نقص عضو بهدور باشد ، پروکپ گزارش میدهد، که شاهزاده زامس فرزند دوم قباد ، از ولیعهدی محروم شد چون یك چشم خودرا از دست داده بود . زیرا این قانون نزد ایرانیان هست که کسی که نقص عضو دارد نمی تواند پادشاه باشد . طبری مینویسد هنگامیکه شاهزاده هرمز نامزد تختو تاج نزد پدرش متهم بود به این که وی کوشش میکند که به تخت شاهی برسد و پدر را از پادشاهی بر کنار کند، دست خود را برید و برای پدرش فرستاد .

<sup>1)</sup> Prokop Y) Zames

« تا هرگونه بدگمانی برکتار شود ، چه ایرانیان بنابر قوانین کشوری خود کسی را که نقص مضو داشته باشد بهیادشاهی برنمیگزینند » .

ولی پادشاه میگوید با وجود این پادشاهی را بهدیگری واگذار نخواهدکرد، هرچند که فرزند او اندامهای خود را یكیك جدا کند:

پادشاه باید خوشرو و زیبا باشد . کسنفنبویژه تأکید میکندکه «کورش اندامی زیبا داشت . » هرودت در بارهٔ خشایارشا مینویسد :

« از تمام ده هزار تن ایرانی هیچیك در بیسایی و برازندگی اندام برای فرمانروایی شایسته تر از خشایارشا نبود » .

درشتی اندام و بلندی قامت ، در زیبایی ارزش ویژه داشت .

طبری مینویسد: شابستگیپادشاهی فرزندان اردشیر، از نشان های ویژه ای، همچون زیبایی چهره و درستی اندام های تن وویژگیهای دیگر جسمی، از هیچکس پنهان نمی هاند. شاپور یکی از زیباترین مردان روزگار خود بود. بهرام گور از «زیبایی وسروری» خود یکی از فرستادگان را چنان خیره کرده بود که آن فرستاده نیایش و تعظیم را از یاد برده بود.

بدین برز بالا و این شاخ و بال به گیتی کسی نیست ویرا حمال

یك پهلوان پیش از هرچیز باید ورزشكار و سپاهی بارآمدهباشد، مردی دلیر، ودر همه ورزشها و هنرهای تن ورزیده و زورمند . از پیوستگی هماهنگ میان فضیلتهای تن و روان «مردانگی» یعنی تكامل تن ، روان و اخلاق پدید میآید :

با ورزشهای تن شهریار نیروی سحر آمیز یزدانی او نیز همراه است. این نیرو بخشش اورمزدی است. اورمزد این نیرو را بهنگاهبانخود یعنی پادشاه، ارزانی داشته است تا بدینوسیله از مردم دیگر که زوال پذیرند اورا ممتاز گرداند و بهفرمانروایی او پایگاه برتر از مردمی بخشد . ارووست میکند و برسر معنای این واژه اختلاف بسیار است و هنوز هم یک نتیجه قطعی بدست نیامده است .

چنین گوید داریوش شاه :

ه ورزیده هستم با دو دستو دو پا ،

در سواری سوار خوب هستم ،

در کمانداری کماندار خوب هستم ، هم پیاده و هم سواره .

در تیراندازی نیرانداز نیکی هستم ، پیاده و سواره » .

#### و همه را بهپاس اورمزد :

و با هنرهایی که اورمزد برمن فرو فرستاده است و من توانستم آنها را بکار برم بهخواست اورمزد .

و هرآنچه (نیز همیشه) من کردم با این هنرها کردم که اورمزد بر من فروفرستاده است .»

این کتیبه از جمله کتیبه های بسیار اندکی است که هم از نظر یادمانی و هم ، دست کم بخشی از آن ، در آثارتاریخی دیگرتأیید شده است . زیرا استرابون جغرافی دان چنین مینویسد :

« انسیکریتوس ٔ نیز کتیبه زیر را از آرامگاه داریوش نقل میکند: با دوستان دوست بودم .

در سواری تیراندازی بهترین آنها شدم ، در شکار استاد بودم ، همهٔ این کارها را توانستم انجام دهم » .

خداوند نیرو ، خدای دفاع و پیروزی ودر عین حال نگهبان یزدانی فرمانروایان ، در اوستا « ورثراغن » است که «کشندهٔ دشمن (=ورترا) » معنی میدهد . یشت چهاردهم در ستایش او است .

نیروی «ورثراغن» ویژهٔ شهریار و شهریارزادگان است ، نام او در بسیاری از جامعه های ایرانی یافت میشود . سکاها ، سغدیان ، خوارزمیان ، در کوماگن و در ارمنستان ، و فام پادشاه ساسانی ورهران نیز از همین واژه است . ورثراغن در کالبد بسیاری از چارپایان در میآید در پیشگویی کهبرای «آستیاگ» پادشاه ماد می کنند، که - انوری در فده تر ازگراز برخواهد خاست ، مراد از این جانور همان کورش است . بنظر میآید که در این جا نیز خدای «ورثراغن» مورد توجه بوده است که همچون گراز پدیدار میشود .

پادشاه هم ، مانندیك سپاهی باید یك كار پهلوانی بعنوان آزمایش شایستگی انجام دهد . پادشاه هنگامی بر تخت شاهی میتواند بنشیند که بریکی از نیروهای پلیدی چیره شود . غالباً این نیرو به صورت یك اژدهاست . اژدها از روزگار باستان نمودار جهان آشفتگی است . هنگامیکه شاه براو چیره میشود برآشفتگی چیره شد ، نظم را که فروغ یزدانی است دوباره برقرار میکند . غالباً اژدها نمودار یکی از دشمنان انسان نیز هست ، که معمولا با مظهر پلیدی یکی میشود . از اینجاست که دشمنان پادشاهان تاریخ موجودات اهریمنی افسانهای میشوند . چنانکه اردشیر با «هفت واد» می جنگد که اژدهایی است از آفریده های اهریمن، و با این پیروزی تخت شاهی را به دست آورد .

پس از یزدگرد «بزهگر» قراربود فرزندش بهرامگور پادشاه میشد ولی بنابر نظر بزرگان برای این مقام شایسته نبود زیرا از فرهنگ عربی برخوردار شده بود. ولی بهرام آماده میشودکه از او آزمایشی بعمل آید:

r) Onesikritos r) Vərətra γ na Δ) Varahran

او باید پادشاه شود واز اینرو بهرام تاج و جامهٔ شاهی راکه میان دوشیر خشمگین مادهگذاشته شده بهدست میاورد . بهرام در آزمایش پذیرفته و رسماً بعنوان فرمانروا شناخته میشود .

اینکه هرودت میگوید پارسیان نامهای خود را از روی صفات بدن میساختند و چنان برمیگزیدندکه رسانندهٔ زیبایی و جلال باشد ، در بسیاری از نامها میتوان پذیرفت . در جاهاییکه از نام حیواناتگرفته شده ، (همچونگرگ، شیر، عقاب ، خرس) همچنانکه در تیرههای دیگر آریایی دیده میشود نموداری از نیروی مردانگی است .

«خرد درست در تن درست» (mens sana in corpore sano) عبارتی است از یک شاعر رمی بنام یوونال (پیرامون ۱۰۰ میلادی) که شعر آن واژه بهواژه چنین است : «باید در این کوشید که در تن درست یك خرد درست هم جا بگیرد .» این عبارت با این بیت شاهنامه برابر میشود :

تکهدار سن باش و آن خرد چوخواهی که روزت به بد نگارد نگاهداری از نیروی تن و تندرستی یك «خویشکاری» (وظیفهٔ) دینی بود ، زیرا آیین زردشتی یك دین ریاضت کشی یا دین مخالف پرورش تن نبود . از اینرو نگهداری و پرستاری تن از روی خرد یکی از وظیفه های پرورشی بود . وظیفهٔ این پرورش رسیدگی به رشد تنبود. به هردو باید توجه کرد : هم «به آراستن تن» و هم «به نگهبانی روان» . زیرا از دانایی پارسیان است که هستی آستونت (بدنی) و هستی روان (منه) به هم وابسته اند .

صفت برجسته برای ارزشیابی رستم پهلوان اینستکه : سرمایهٔ مردی و جنگ از اوست ، خردمندی و دانش و سنگ از اوست . س

پیوستگی «تن و جان» یا «تن و روان»که غالباً بکار میرود اشارهاست براینکه هردو یك واحد را میسازند . دوگانگی افلاطونی عنصر غیر ایرانی است و پدیدهایست مانوی عرفانی دورههای بعد .

# ۲\_ سواری و اسب دوستی

کورش بزرگ \_ پیدایش اسب سواری ایرانی \_ کورش کوچك \_ اسب، رفیق جنگ \_ اسب، واسطهٔ نیروی یزدانی : پیشگویی اسب ، فوهٔ آگاهی \_ اسب در نامشناسی \_ اسبدوانی \_

۶) Juvenal

## كورش بزرك :

« هرگاه که آستیاگ به هزم سفر براسب سوار میشد کورش را نیز همراه خود میبرد ، کورش و آستیاگ در این سفرها بر اسبی زرین لجام سوار بودند ، اما کورش که هنوز کودکی بود زیورهای زیبا را دوست داشت و بلندپرواز بود ، از اینکه اجازه داشت اسب سواری کند بسیار شادمان بود زیرا در پارس نگهداری اسب و اسب سواری دشوار است چه این سرزمین کوهستانی است ، از اینرو همه جا کمتر اسب دیده می شود ، »

و نیزگویندکه کورش بویژه از این خوشدل شده بودکه نیای او بهاو اجازه داده بودکه بر اسب او (= پادشاه) و اسبان دیگر بنشیند ، هراندازه کسه میخواهد . همچنین اجازه داشت از اسبان آنچه راکه میخواهد همراه خود بهپارس برد'. اما سوار تازه کار از این که در اسبسواری بهپای همسالان خود نمیرسد، دلتنگ است . برای اینکه هرچه زودتر این کاستی را از میان بردارد بسختی میکوشد :

« پیش از آنکه برزین استوار باشد ، سوار شدن براسب را آغاز کرد تا با زوبین یا تیروکمان هنر پرتاب نیزه روی اسب را نشان دهد ، هرگاه در مسابقهٔ اسبدوانی پس میماند خود را غالباً مسخره میکرد ،

با وجود شکستهای گاهگاهی ) از کوششهای تمرینی خود \_ اگرهم شکست خورده بود - باز نمیایستاد ، همواره میکوشید از روزهای پیش بهتر باشد . . .

بدینگونه هنگامی دسید که دیگر از پاران خود در اسب سواری پس نمیماند، بلکه ازآنها پیشی هم میگرفت ، زیرا او اینکاررا از روی عشق انجام میداد.»

کسنفن پیدایش اسبدوانی پارسی را به کورش نسبت میدهد . وقتیکه کورش در جنگ باآسوریان احساس کردکه سپاهیان پارسی او در برابر قبایل دیگر (مادها و آسورها ، هیرکانها) به علت نداشتن آموزش اسبسواری عقب ماندهاند ، سپهبدان را گرد هم فرامیخواند و برای آنان سخنرانی مفصلی ایراد میکند ، تا آنانرا برای اجرای نقشهٔ خود ، که تشکیل یك سوار منظام پارسی بود ، ما خود هم اه کند .

به آنان یاد آور میشود که پارسیان جنگ افزارهایی ، که با آن دشمنان خود را به را با زدوخورد میتوانند شکست دهند ، دارند ، ولی نمی توانند خود را به سواران و تیراند ازان در حال گریز برسانند ، آنچه که یك سوار ، برای تجهیزات خود نیاز دارد آنرا پارسیان دارا هستند ، فقط مردانی که ورزش اسب سواری کرده باشند کم دارند ، همچنین به آنان آسایش و رفاه اسب سواری را در جنگ در برابر پیاده نظام باد آور میشود

بدین ترتیب کورش افسران خود را برای خدمت سوار منظام آماده کرد. پیش از همه کریسانتاس آزموده با اشتیاق تمام خود را معرفی میکند و پسازآن دیگر افسر آن هم چنان میکنند . بعدها هم همیشه کوشش اصلی او متوجه بهاسب سواري بود .

« هر کس . . . که بهمن بیشترین و بهترین سوار خود را نشان دهد ، او را به منوان رفیق جنگی حسور وهمپاسدار ملت پارسی و سروری من براین قوم میخواهم ستایش کنم ۱۸

## كورشكوچك:

« وی اسبان را بیاندازه دوست داشت ودر رفتار با آنان بسیار استادبود.» در جنگ کوناکسا براسبی اصیل و درعینحال جسور و وحشی سوار بود بنام ياساكس.

اسب وسوارش پیوستگی بسیار نزدیك بایكدیگر دارند . اسب علاقه مندانه در پیکار سوار خود شرکت میکند ، زبان سوار خود را درمی بابد ، در مرگ سوارش مانند یك رفیق جنگی بسیارگرامی سوگواری میكند . این برداشت نزد ملتهای سوار کار اصلی بسیار دیرینه است .

اسب بعنوان رفیق جنگی با پهلوآنان در تمام ادوار تاریخ و حماسه ها همراه بوده است .

اسب هم در جنگ شرکت میکند: در نبرد رستم با اژدها ، رخش رستم را از خواب بیدار میکند:

> زدشت اندر آمد یکی اودها بدان جایکه بودش آرامکاه بیامد جهانجوی را خفته دید . . . . . . . . . . . . . . . .

> سوی رخش رخشندهبنهاد روی همی کوفت برخاك ، روبینه سم

. . . . . . . . . . . . .

چوبیدارشدرستم،ازخوابخوش

براشفت با بارة دستكش

كزو أبيل گفتي نياسد دها

نکردی زبیمش بسرو دیسو راه

بسراو یکی اسب آشفته دید

دوان رخش شدنزد دیمیم جوی

جو تندر خروشید و افشاند دم

. . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . .

یس از اینکه رستم با اژدها در آویخت و رخش زور تن اژدها را دید . بكند الدها را بهدندان و كفت بمالید گوش و در آمد شگفت

و باکردار شیر پوست اژدها را پارهکرد . رخش با شیر جنگید .

شير:

جو آتش بجوشيد رخش انزمان

سوی رخش رخشانبیامد دمان

دو دستاندرآورد و زدبرسرش همان تیزدندان بهپشت اندرش.

اسب زبان سوار خود را در می بابد ، سیاوش لحظه ای پیش از اینکه به به به افراسیاب کشته شود ، با اسب خود «بهزاد» بدرود می گوید . سر اسب را دربر میگیرد ، لجام و افسار از سر او برمینارد ، در گوش او رازی درازمیگوید:

که «بیداردلباش باکس مساز عنانش ترا باید آراستن که او را تو باشی مهکین بارگی زدشمن بهنملت زمین را بروب»

جوکیخسروآید به کین خواستن از آخس ببر دل به یکسادگی ورا بادگی باش و گیتی بکوب

اسب درمرگ سوارش مانندانسان سوگوارمیشود:چنانکهاسبسیاوشمرده نمیگذارد هیچ کس به او نزدیك شود بجز فرزند صاحب درگذشتهاش، چنانکه به او فرمان داده شده بود:

کیخسرو در جستجوی بهزاد است ، بهزاد کیخسرو را بدید ،

«یکی باد سرد از جگر برکشید همی داشت برآبخورپای خویش از آنجا که بد ، پای ننهاد پیش چوکیخسرو او را به آرام یافت» بازین سوی بهزاد تاقت ، اسب برجای خود ایستاده بود و میگریست .

اسب دارای نیروی یزدانی است: یك وجود اسرارآمیز نیمه خدایی به چنانکه میدانیم در پارهای جاها خدای اسب وجود داشت، مثلا نزد یونانیان پوزیدن (خدای دریا) در شکل اصلیاش، و نزد ایرانیان اسب «مقدس» در رابطه با خدای خورشید «میترا» و «آناهیتا» دیده میشود. این الاهه همچون اسب قوی و نیرومند است و پرورشگاه او بلخ، بهلقب زریاسپ که بهمعنی «با اسبهای زرین » است نامیده میشود.

#### پیشگویی اسب :

داریوش یکم از راه چنین پیشگویی و بهپشتیبانی هوشیاری میرآخور خود بهپادشاهی رسید ، از دهان اسب «میترا» خدای خورشید سخنگفت ، شیههٔ اسب نشانهٔ تصدیق خدا است و با رمدو برق تایید میشود ، در نتیجهٔ جمع آمدن تمام این نشانههای پیشگویی یاوان داریوش با شاهنشاهی او همداستان میشوند .

هرودت میگوید داریوش فرمان داد پیکرهای بتراشند و برپا دارندکه مردی را نشان دهدکه نماینده اسب است . در کتیبهٔ آن نوشته شده بود :

داریوش ، فرزند ویشتاسپ ، بهیاری اسب ومیر اخورش تخت شاهی رابدست آورد ، نام اسب یاد نشده و بدست ما نرسیده است ، کتیبهای هم تاکنون در این باره یافت نشده است ،

A) Poseidon 4) Zariaspa

آنچه که بیش از هرچیز این «پیوستگی اسرار آمیز» میان اسب و سوار را تأیید میکند این واقعیت است که اسب آگهی پیشین از مرگ سوارش دارد. چیین است در داستان رستم:

شاه کابل قصد دارد ، رستم را بکشد ، بهدستور او در راه شکار چاههائی کنده میشود و تیغ و شمشیرهای تیز در آن میریزند و روی آن را با خاك می وشانند ، رستم با رخش می تازد ولی رخش

تن خویش را گرد کرده چوگوی زمین را بهنعلش همی کرد جاك از آن خیاك نو پیافت بوی همیجستوترسانشداز بویخاك

رستم:

یکی تازیانه برآورد نرم بزد تنگدل رخش را کرد گرم و بیهوده می کوشید که از چنگ سرنوشت بگریزد. رخش:

دو پایش فروشد بیك جاه سار ببد جای آویزش و كارزار بدرید پهلوان سترگ بدرید پهلوان سترگ دخش را در آرامگاه رستم بهخاك میسپرند ، میان رخشرا بردر دخمه جای بکردند گوری چه اسبی بهیای

دانش نامشناسی ارزش بسیاری راکه اسب در دوران باستان داشت برای ما روشن میکند . بهاسب نامی مانند آدمی داده میشود : اسب رستم رخش نام دارد بهمعنای روشنایی بخش ، اسب سیاوش بهزاد است بهمعنای نیکوزاده .

واژهٔ اسب در اوستا اسپ –aspa به گویش مادی هم اسپ–aspa است ولی در فارسی باستان اُس –asa است .

واژهٔ فارسی باستان برای سوار بهصورت «اسبارُد» باقی مانده است و یك اصطلاح گستردهٔ سپاهی هخامنشی است ، فارسی میانه : «اسوار» ، فارسی نو : «سوار» .

داریوش شاهنشاه میگوید : سوار خوب هستم ۱۱ وشبای 🖟 🚬

نامهای مردم بسیاری که در میان زبانهای آریبایی پراکنده شده نشان میدهند که واژهٔ «اسب» جزء اصلی یا جزء فرعی در آن نامها هستند .

ملتی که اسب را (برای مقاصد جنگی و فرهنگی) بکارمیبرد ناگزیر به پرورشگاه و چراگاه نیاز دارد . معروفترین این پرورشگاهها در زمان پادشاهان هخامنشی «نیسایون» ۱٬ نام داشت که میان دریای مازندران تا همدان پایتخت شاهی قرار داشت ، این سرزمینی که چراگاه اسبان بود به روایت استرابون ۵۰ هزار مادیان داشته است . به ترین و بزرگترین گلههای اسب شاهنشاهی همینجا بود .

<sup>1 · )</sup> Uvasabara 11) Nisayon

اسبها در اینجا برای منظورهای دینی و اسب سواری تربیت میشدند .

به گفتهٔ هرودت ۱۰ اسب مقدس که بنام «اسبهای نسایی» خوانده میشدند و بهزیورهای بسیار آراسته ، در پیشاییش نیز مداران گارد شاهنشاهی هنگام حرکت خشایارشا از «سارد» پشت سرآنان بودند . اما اسبها به کارهای جنگی هم میآمدند .

سپهبد پارسی ماسیس تیوس ۱٬۲ در جنگ اریترای ۱٬۳ در یونان (۴۷۵ پیش از م.) بر اسب نسایی که لجامش زرین و به زیورهای دیگر آراسته بود سوار بود. پس از آنکه سوارش کشته شد اسب را یونانیان به غنیمت گرفتند.

كورويدى يك اسب دواني را چىين وصف ميكند:

اسب دوانی با یك قربانی آغاز شد · نخست گاوان ، در پیشگاه زئوس ( = اهورمزدا ) به آتش سپرده شدند ، پس از این اسبها را به اقتخار میترا در آتش می افكنند و سپس قربانیهای دیگر صورت میگیرد · آنگاه كورش در قطعه زمینی كه برای اینكار اختصاص یافته است هدفی را به فساصله ه استادیوم (هراستادیوم چیزی كمتر از یك كیلومتر) مشخص كرد · وی فرمان داد كه سواران همگی باید با تمام نیرو بتازند · ترتیب آنها برحسب ملتهای مختلف بود · او خود با پارسیان بود و نخستین كسی بود كه در اسب دوانی پیش افتاد › زیرا وی در هنر اسب سواری بسیار رنج برده بود · سپس نام برندگان اسب دوانی از هریك از تیره ها و ملتها یاد میشود · ملتها ، آشوریان ، ارمنیان ، هیركانیان و سكاها بودند ، بویژه از ملتها ، مادها ، آشوریان ، ارمنیان ، هیركانیان و سكاها بودند ، بویژه از

یك مرد « سادهٔ » سکایی که با اسبش دیگران را در نیمههای راه پشت سر گذاشته بود ، نامبرده میشود .

شك نیست که در دورهٔ هخامنشیان نیز « میدان اسب دوانی » او وجود داشته است ، ودر آنجا سواران زبردست با اسبان میتاختند، و به این نکته اهمیت داده میشده که در پرورش اسب از ملتهای دیگر برتر باشند . به گفتهٔ هرودت

حتی اسبان نسایی از اسبان هندی برتر بودند . اسبدوانی بیرون ازمرزهای ایران نشاندهندهٔ برتری اسبان پارسی بود :

«خشایارشا در « تسالی ۵ مسابقهٔ اسب دوانی ترتیب داد تا قدرت اسبان

خود را در برابر اسیان تسالی بسنجد ، دانست که اسب سواری تسالی در ملاس بهترین اسب سواری است ، با اینهمه بسیاری از اسیان یونانی هم پیشی میجستند » .

جائزه این مسابقه برای بهترین اسب سواران چنانکه کورپدی مینویسد، گاو (برای ضیافتهای قربانی) و جام بوده است، پادشاه هم خود جائزهٔ خود را تعیین میکند

<sup>17)</sup> Masistics 17) Erythrai 17) Hippodrome

نکته مهم گزینش اسب در پیکار بود ، از اینرو فردوسی بتفصیل شرح میدهدکه چگونه رستم ، سهراب وبهرام گور بهاسب خود رسیدند . اما «شاهاسبان» شبدیز بودکه همچون شب سیاه بود ، و این اسب خسروپرویز بود .

استادی در اسبسواری بهویژه در بازی چوگان دیده میشودکه در واقع ورزش دلخواه پهلوانان بود. نام فارسیمیانهٔ آن بازی چوبیغان یا چوویگان ۱۰ است که هم چوب این بازی و هم خود بازی بهاین نام است.

آموختن بازی چوگان از جمله برنامهٔ کارهای ورزشی پهلوانان بود . کتاب کارنامهٔ اردشیر میگوید اردشیر «بهیاری یزدان» نه تنها در سواری و شطرنج و نرد ، که در بازی چوگان نیز از دیگران سرآمد شد شاهنامه نمونههای بسیاری از بازی چوگان که ماهرانه و گرم صورت گرفته نقل می کند :

شبی با سیاوش چنینگفت شاه اباگوی و چوگان به میدان شویم زهر کس شنیدم که چوگان تو بدی مین از تو جویند شاهان هنر مرا روز روشن بدیدار تست به شبگیر کز خواب برخاستند همان روزگردان به میدان شدند چنین گفت پس شاه توران بدوی می توباشی از این روی و آن روی می برابر نیارم زدن با تو گوی برابر نیارم زدن با تو گوی سیه بد زگفتار او شاد شد

که فردا بسازیم هردو پگاه زمانی بتازیم و خندان شویم نبینند گردان بسمیدان تبدی همیشه زنبو دور دست بدی که یابد زهر کار برتو گلر همهاز توخواهم بدو نیك جست گرازان و با روی خندان شدند که یاران گزینیم در زخم گوی که کیاشدم دستو چوگان بكار به میدان هماورد دیگر بجوی بسرین پهن میدان سوار توایم سخن گفتن هرکسی باد شد

گشتاسب پهلوان پسر شاه لهراسب نیز مانند سیاوش جوان در اینجا در میدان بازی قیصر روم بطور برجستهای ممتاز میشود . او هم گوی را چنان پرتاب میکند ، که در هوا نایدید میشود :

ازایشان یکی گوی و چوگان بخواست برانگیخت آن بارگی را زجای به میدان یکی نیز گویش ندید

میان سواران درانداخت راست پلان راهمه سستشد دستوپای شد از زخم او در هوا ناپدید

رومیان ( = یونانیان) که این چوگان زدن را دیدند از دنبال کردن بازی چشم پوشیدند .

پیروزی در بازی های ورزشی برای ایرانیان مایهٔ سربلندی است . کودکی

14) Čovegan يا Čoß él an

که خسروپرویز او راآزمایش میکند، ودر همهٔ هنرها نیكآگاه است، درپیشگاه شاهنشاه بهخود میبالدکه در بازی چوگان نیزچیرهدست است (هوشناسچوپیکان)

پیش از نیروی سوار منظام یکی از گروه های جنگی گردونه های جنگی و گردونه های داسدار بود . در همان دوره های آریایی ، که هندیان و ایرانیان هنوز با هم میزیستند ، گردونه سوارهای جنگی و جود داشت . در جامعه های نخستین ایرانی این گروه های گردونه سوار پس از شاهزادگان ، جایگاه دوم را داشتند که در واقع آزادگان جنگنده (در برابر گروه پیاده نظام که از دبگر طبقات تشکیل میشد) بودند .

مردانیکه برگردونه ایستاده می جنگیدند «رث ـ شتر» نامیده میشدند . داریوش دریکی از کتیبه ها اور مزد را می ستایداز اینکه وی (=داریوش) اسبان نیك (اُووس) و گردونه های نیکو (اورکث) دارد .

گردونههای داسدار را یونانیان غالباً چنین شرح دادهاند: بهمحور چرخها داسهای کج کارگذاشته شده بودکه سرآنها بهسوی زمین بود واز چپ و راست پاهای پیاده نظام دشمن را میبرید، داسهای دیگر سر بهپایین داشتند و کسانی راکه بهزمین افتاده بودند زخمی میکردند.

#### کسنفن در باره کورش بزرگ مینویسد:

«وی گردونه های جنگی را برای این دستور داده بود با چرخهای سخت بسازند تا به آسانی شکسته نشوند ، و دارای محورهای بلند بودند ، . . برای رانندهٔ گردونه فرمان داده بود که برجی از چوب سخت بسازند . . . ولی کورش سواران گردونه را از هرسو با زره پوشانده بود ، جز چشمهای آنها بعلاوه فرمان داده بود داسهای آهنی تقریباً دو زراع (چیزی کمتر از ۱ متر) در دو سوی چرخها ساخته شود که سرآنها بهسوی زمین بود تا بدینوسیله بتوان با گردونه ها در صفهای دشمنان راه یافت » .

« اما هرچه در پیش این داسها میآمد درو میشد: جنگافزار تن آدمی ۵ -

اما یونانیان میدانستندکه چگونه از پیش این گردونه هاکنار روند . بدان گونه که برخلاف انتظار ایرانیان بود . این را از شرحی که کسنفن از نبرد **کوناکسا** می دهد در می یابیم :

« اما گردونه های داسدار به تندی پیش می وفتند بدون داشتن راننده ، گروهی از گردونه ها از میان صف های دشمنان ( عنایبان) ، و گروهی از میان یونانیان ، و اینان چون از پیش میدانستند ، از هم جدا میشدند ،»

در شاهنامه تا آنجاکه من میدانم فقط یکبار از این گردونههای داسدار سخن رفته است .

اسفندیار:

بغرمود نا درگران آورند سرافراز چوب گران آورند

یکی نفز گردون چوبین بساخت بگردش درون تیفها در نشاخت به سر بریکی کرد صندوق نفز بیاراست آن درگر پاك مغز

هنگ سوارنظام ایران در جنگ تأثیر شدیدی بردشمنان ، نیز در میان یونانیان و رومیان بجای گذاشته بود . در گو گمل اهنگ سوارنظام ایرانی پیروزی اسکندر را دشوار کرده بود . ولی هنگ سواره نظام به ویژه در دورهٔ پادشاهان اشکانی سخت رسیدگی میشد . اینان خود از جلگههای آسیای میانه آمده بودند و میدانستند که با طوائف سوارهٔ سارمات ایعنی سکاها فقط باجنگ افزار ویژهٔ خودشان میتوان جنگید . از اینرو اتفاقی نیست که هنر معماری و مجسمه سازی اشکانی پادشاه را همیشه سوار براسبنشان میدهد . برخلاف پیشینیان بدر کتیبه های اشکانی جنگهای تن به تن را سواره و ادای احترام را در برابر فرمانروا سوار براسب می بینیم .

اشکانیان پیروزی درخشان پادشاه ارد دوم ، را بر کراسوس سرمایهدار رمی در نبرد «کارهای» – حران باستان – مرهون سوارنظام خود بودند. پلوتارخ شرح این جنگ را هنگام گزارش تاریخ زندگی کراسوس توصیف میکند. توصیف کویای دیگر از سوارهنظام ایران را آمیانوس مارسلینوس هنگام شرح جنگهای قیصر یولیانوس آپوستاتا ۲۰ بر ضد شاپور دوم ( ذوالاکتاف ) پادشاه ساسانی (پیرامون ۳۲۳ م .) بیان میکند .

در بارهٔ ایرانیان اشکانی (پر ثوی) و توجه آنان به اسب سواری ، یوستینوس چنین یاد میکند:

« برروی اسبان خود همیشه در حرکتند ، روی این اسبها جنگ میکنند ، روی اسبها کارهای شخصی و همومی خودشان را انجام میدهند ، روی اسبها با هم گفتگو میکنند و این فرق میان بردگان و آزادان وجود دارد ، بردگان باید پیاده بروند ولی آزادان فقط برروی اسب در حرکتند . »

# ۳ کشیدن کمان ، تیراندازی ، نیزهافکنی ، جنگ افزار

کمان ، یك نمودار پارسی \_ پرتاب نیزهٔ استادانه - تیراندازی و شمشیربازی جنگافزار زرین \_ افزارهای دیگر \_ کشتی \_ آیینگشایش جنگ \_ ساختن تجهیزات \_ شادی از داشتن جنگ افزار .

<sup>19)</sup> Gaugamela

<sup>1</sup>V) Apostata

« کمان پیروز شود در گرماگرم جنگ ، کمان دشمن را به ما بیمناك کند و بترساند کمان در پیروزی جهان را به ما بدهد » . دیگودا

هنر کشیدن کمان و تیراندازی یکی از هنرهای آریایی باستان و میراث هند و ایرانی است . کمان نموداری از سپاهی پارسی است : پیکرهٔ پادشاهان ایران را همه جا در حال کشیدن کمان نشان میدهند . داریوش میبالد به اینکه .

« در کمانداری کماندار خوب هستم ، چه پیاده ، و چه سواره ه .

جامعه اشرافی فرهنگ اوستایی شیفتهٔ کمان داری بود:

یك هزار کمان تمام در گردونه «مهر» است: کمانها در هوا برسر دیوان پلید پرواز میکنند · کمان باید خوبکشیده شود ، پهلوان باید در تیراندازی از دور برجسته شود · کمان و آنچه بدان وابسته است چهارمین دستگاه از جنگ افزارهای یك سپاهی است · آرش پهلوان ۱۸ تیر خود را از کوهی به کوه دیگر پرتاب کرد ، تیر آرش فاصله دره کیلومتر را پیموده بود و آرش جان خود را برسر تعیین مرز ایران و توران به گرو گذاشته بود .

هرودت میگوید: بجز سواری و راستگویی ، ایرانیانکودکان خودرا تیراندازی نیز. می آموختند . کورش بزرگ هنگام سخن با مادر خویش بهخود میالدکه:

« در پارس ودر میان یاران خود بهترین تیرانداز هستم ، همچنین در پرتاب کردن زوبین ، . »

در بارهٔ کورش کوچك چنین آمده است :

« در ورزشهای پرتاب نیزه و فن تبراندازی با رغبت و شوق بسیار شرکت میکرد.»

تیروکسانکهنترین جنگافزار ایرانی است . «تیر زرین» بهعنوان نخستین نمودار توانایی از طرف اورمزد به «ییم» داده میشود : این نخستین پادشاه با این تیر زمین را میشکافد ، می خراشد ، تا برای پرورش چهار پا آنرا بارور کنده . تیر وکمان نمودار سپاهیگری ملی ایران است .

پادشاه پارس «فرمانده کمان» نامیده میشود ، «ایرانیان با کمان پیروزمندند» و هم پیوندان شان بهدلاوری آنان هنگام کشیدن کمان اعتماد می کنند . نامهایی مانند تیگرانس ایگراپاتس (=تیربد سرور تیر) ، تیری بازوس (= بخشندهٔ تیر) یا تیری داتس (= آفریدهٔ تیر) ، همگی دلیل براهمیت این افزار است و حتی سکاهای ایرانی خدایی بهنام «تیر» داشتند که تصویر او با تیر و کمانی در دست نشان داده میشود . استرابون مینویسد «در آنجا هر کس تیر و کمان همراه دارد» و پروکوپ در سدهٔ ۳ میلادی مینویسد که ایرانیان هنوز از

فن تیراندازی بهتر از دیگران آگاهی دارند .

از اینرو یکی از آزمایشهای پهلوانان ورزیدگی در تیر و کمان است . توصیف تیر اندازی استادانه در افسانههای یونانی و ژرمنی بی اندازه هواخواه داشت . شاهنامه در بارهٔ سیاوش چنین مینویسد :

سیاوش سپرخواستگیلی چهار کمانخواست با تیرهای خدنگ یکی در کمان رائدو بفشائد ران برآن چار اسپر دو جوشن دگر بزد هم برآنگونه ده چوبه تیر از آنها یکی بیگذاره نساند

دو جوشن دگر زاهن آیدار شش اندر میانوسهچوبه بجنگ نظاره به گردش سپاه گران گفر کرد تیر شه نامور براو آفرین کرد برنا و پیر همی هرکسینام یزدان بخواندا

سومین تمرین جنگافزار پرتاب نیزه بود .

کودك در پیشگاه خسروپرویز هنگام آزمایش خود سواری و تیراندازی ر نیزه افکنی را از مهمترین ورزشهای جنگی پهلوانان میشمارد و با غرور کودکانه میگوید :

چیرگی من در سواری و کمانوری بدانگونه است که به فرخ باید داشتن آنکس که از پیش تیر من پشت سر اسب خود پنهان تواند شد . و « هنر من در نیزه داری آنگونه است که بد خت باید داشتن آنکس که به اسب و نیزه و شمشیر به هم نبردی من آید » .

پس از اینها جنگ افزار مهم ، شمشیر بود : پادشاه «خداوندگوپال و شمشیر» است و پیداست که پهلوان باید «شمشیرزنی» بداند جنگ افزار دیگر گرز بود که با سرگاو آراسته میشد واز آین رو «گرزهٔ گاو پیکر» نام داشت . چگونگی ساختن این افزار را بهفرمان فریدون در شاهنامه میخوانیم :

بیارید داننده آهنگران چو بکشاد لب هردو بشتافتند ازآنپیشه هرکسکه بد نامجوی جهانجوی پرگار بکرفت زود نگاری نگادید برخاك پیش بیدان دست بردند آهنگران بپیش جهانجوی بردند گرز پیش جهانجوی بردند گرز

یکی گرز سازید ما دا گران بسیازار آهنگران تافتند بسوی فریدون نهادند دوی وزان گرز پیکر بدیشان نمود همیدون بسان سر گاومیش چو شد ساخته کار گرز گران فروزان بکردار خورشید بزز ببخشیدشان جامه و سیم و زر

پیدا است که جنگافزارهای شاهان از طلا و درخشان است : طلا برای درخشش شکوه نبود ، نمودار آتش فرود آمده از آسمان نیز بود .

همچنین جنگافزارهائی که در اوستا در بارهٔ آیزد ویو میآید نیز زرین هستند . در بارهٔ او چنین میآید :

ویو را با خودهای زرین میستاییم

ویو رابدیهیم میستاییم

ویو را با زیورهای گردن میستاییم

ویو را با چرخ زرین میستاییم

ویو را با چرخ زرین میستاییم

ویو را با جنگافزار زرین میستاییم

ویو را با جامه زرین میستاییم

ویو را با کفش زرین میستاییم

ویو را با کفش زرین میستاییم

بسیاری از صفات زرین این ایزد دوباره در شاهنامه پدیدار میشود . افسران بلندپایه از طبقهٔ شهریاران کفش زرین بیا میکردند و حق داشتند درفش سیاه را بدست گیرند .

زبس ترگ زدین و زدین سپر زکوپسال زدیسن و زریسن تبر توگفتی به کان اندوون زد نماند می ابسر و گوهر فشاند می

در بارهٔ جنگافزارهای دیگر به ویژه باید آموزش زویین (یا نیزهٔ کوتاه) و کمند به جوانان آزاده را نام برد . نگهبانان ویژهٔ شاهنشاه عبارت بودند از : نیزه داران و سواران نیزه دار . زوبین ها با سیبها یا انارهای زرین آرایش شده بود واز همین رو یونانیان اینانرا «بُرندهٔ سیب» ۲۰ می نامیدند . این نگهبانان هزار سپاهی برگزیده بودند که در سرآنان «هزار پتی» ۲۱ (یونانی شیلی آرخوس ۲۲) بود که بعدها این مقام تبدیل به مقام بالاترین شخصیت کشوری شد . خدمت در این گروه که وظیفه آن نگهبانی ویژهٔ شخص شاهنشاه بود بزرگترین افتخار بود : داریوش جوان مثلا در زمان لشکر کشی کمبوجیه به مصر درگارد شاهنشاهی انجام خدمت میکرد .

کمند همان است که در حماسه های ملی با صفت «کیانی» دیده میشود. گردآفرید نمایندهٔ زن پهلوان حماسه های ایرانی ، دختر یك پهلوان بلندیایه و «دخت کمند افکنی است».

کشتی را در میان این هنرهای جنگینباید فراموشکرد این هنرافتخار آمیزترین و قهرمانانهترین صورت جنگ شناخته میشد:

گرسیوز سیاوش را بهجنگ میخواند و میگوید :

به ایر آن و توران ترا نیست یار بتازیم هردو به پیش سپاه به کردار جنگی دو برخاشخر ، ، ، ، ، « ای شهریار بیا تما من و تو بهآوردگاه بگیریم همردو دوال کمار

صحنهٔ بسیار گیرا ودلاویز کشتی رستم جهان پهلوان بافرزندش سهراب است.

Y • ) Melophoroi

Y1) Hazar pati

YY) Chiliarchos

نخست پهلوان جوان پدر را برزمین میافکند ، اما بعد"سرو یال پلنگ جنگی را میگیرد . خمآورد پشت دلآور جوان . . . زدش برزمین بربه کردار شیر ، سبك تیخ تیز از میان برکشید ، بر پور بیداردل بردریس و این حق برنده بود . به همین گونه است کود کی که در پیشگاه خسروپرویز به خود میبالد : «دیری نیاید که برشانه های دشمن باشم . . . . »

یونانیان پارهای از آیینهای آغاز نبرد ایرانیان را روایت کردهاند.

از جمله هرودت میگوید ده هزار تن از افسران گارد شاهنشاهی با تاج گلکه برسر داشتند از تنگه بسفر گذر کردند، و روز دیگر سواران ونیزه داران با نیزه هایی که نوك آنها به پایین بود و تاج گل برسر داشتند آغاز حرکت سپاه را اعلام کردند. نظیر این وصف را در کوروپدی می بینیم که افسران عالیر تبه ستاد بفرمان کورش با تاجهای گل چاشت میخورند، و با همان تاجهای گل به پست فرماندهی خودشان میروند. شاید کسنفن (و پیش از او هرودت) آیین تاج گل پیش از نبرد را از اسپارتها بر ایرانیان تطبیق داده اند.

حرکت بهسوی نبرد معمولا پس از برآمدن آفتاب آغاز میشد . گورتیوس روفوس مینویسد : از بالای چادر شاهی تصویر خورشید ، که در صندوقی بلورین نگاهداری میشد ، بیرونآمد ، و با دمیدن شیپورها آغاز کارزار اعلام میشد . در آتش متدس پیشاپیش سپاه برده میشد : مغان سرود ملی میخواندند ، و سپس ۳۹۵ مرد جوان (بهشمار روزهای سال) که جامهٔ ارغوانی بتن دارند می آیند : در پشت سر آنان گردونه ای که اورمزد آنرا مقدس کرده است و به گلهای سفید پوشیده شده استقرار دارد . پیش از جنگ پادشاه با افسران ستاد خود لشکرها را ، که با جنگ افزارها مجهز هستند ، بازدید میکند و نیایش رسمی می گذارد ، ودر این نیایش ایزد خورشید و ایزد مهر و آتش ورجاوند را ستایش میکند .

« ایزدان به آن سپاهیان ذلاوری که شایسته افتخار باستانی آنها و یادگار نیاکانشان است ببخشند

## در بارهٔ کورش بزرگ کورپدی چنین مینویسد:

«پیش از اینکه میخواست به جنگ برود ، پیش از چاشت پیشکشها و نبایش هائی صورت میگرفت ، تمام اطرافیان از او پیروی میکردند ، پس از این وی خدای پدرانش را نبایش میکرد ، که خدا پیشوا و هم پیمان او باشد ، سپس بر اسب خود می نشست و به دیگران نیز فرمان میداد که چنین کنند . فرق جنگ افزار پادشاه با دیگران در این بود که جنگ افزار پادشاه پر داخته و روشن بود و آینه وار می در خشید ، ولی سازو برگ دیگران ( ققط ) به رنگ

طلائی بود ، سازو برگشان خفتانهائی ارغوانی بود که روی آن را جوشنهای فلزی پوشانده بود ، دیگر کلاهخود ، شعشیر و نیرههائی بود با دستههائی از چوب آلبالو » .

درفش تاریخچهٔ دراز وگونه گونی دارد: برای سپاه طلسم خوشبختی بود. پادشاهان به این درفش ایمان پیروزی خود را بسته می دانستند، و هر پادشاهی که بر تخت شاهی می نشست درفش را با مروارید و گوهرهای تازه می آراست، در جنگها درفش را پیشاپیش سپاه میبردند و فقط به دست سالار سپاه سپرده میشد، پس از جنگهایی که با پیروزی پایان می یافت درفش دوباره در گنجینهٔ شاهی گذاشته میشد، با بر افتادن شاهنشاهی ساسانی سرنوشت درفش کاویانی نیز پایان یافت: این درفش بدست فاتحان عرب افتاد. به قطعات کوچك پاره پاره شد و به این صورت تو هین آمیز یا تقسیم شد یا حراج.

یکی از آیینهای دیرین نبرد برآوردن غریو و اداکردن شعارهای نبرد است .

کسنفن در بارهٔ کورش بزرگ می نویسد: وی پیش از آغاز جنگ جملهٔ «زئوس، همپیمان و پیشوا» را ادا میکرده! این یك تعبیر یونانی است. زیرا از کتاب «آناباسیس» در مییابیم که سربازان مزدور یونانی جمله «خدای زئوس، رهاننده و پیروزی» را دوبار می گفتند. کورش کوچك از این کار درشگفت می شود ولی سرانجام آنرا می پذیرد. پس از چندی در تاریخ آمیانوس مارسلینوس این رسم را بعنوان یك رسم کاملا ایرانی می بینیم:

« هنگام جنگ » آمد $^{74}$  ( ۳۰۹ پس از میلاد ) فریاد جنگی که از دو لشگر برخاسته بود در تپه ها می پیچید ، هنرمندی های دلاورانهٔ قیصر کنستانتیوس  $^{70}$  را می ستودند که سرور سراسر گیتی است ، ولی ایرانیان فریاد می کردند سانسان ( $_{-}$  شاهنشاه) و پیروس ( $_{-}$  پیروز) ، یعنی : شاه شاهان و پیروز در نبردها »  $^{79}$ 

این همان شعار است که امروز بصورت «جاوید شاه» باقی مانده .

ملتهای جنگجو در ساختن جنگ افزار می کوشند . آغاز این فن را به یادشاه باستانی جمشید نسبت می دهند .

به یاری فر کیانی نخست آهن را گداخت ، نرم کرد واز آن خود و زره و جوشن ساخت ، خفتان و درع و برگستوان پدید آورد ، ابدین اندرون هال پنجاه رئج ، ببرد و از این چند بنهاد گنج ، . .

بنابر نوشته های استرابون دانشجویان آموزشگاه افسری دربار براین گماشته میشدند که خود در ساختن جنگ افزار شرکت کنند . چنانکه روز با سخت

YF) Amed YD) Constantius

Y9) regibus imperans et bellorum victor

کوشی در میدان تلاش می کردند ، و شب را به «هنرهای دستی» می گذراندند . به کارهای باغبانی میپرداختند مانند بریدن ریشه ها ، بافتن ریسمان ماهیگیری ، و دام شکار ، ولی بیش از همه به ساختن جنگ افزار مشغول بودند . با در سهای ورزش و علوم نظری ، آموختن شاخه های گوناگون هنرهای نوین همراه بود . واژهٔ یونانی برای این کار «فلوتشنین» ۲۷ و به معنای «با عشق هنرورزیدن» است .

شادی از همراه داشتن جنگ افزار در ایران باستان بالاترین لذت وخوشی بود ، گاه مسابقه ای در محوطهٔ بزرگی صورت می گرفت ، به فرمان شاهنشاه «صنج و زنگ هندی» به صدا در میآمد ، آنگاه «گردان» که همان پهلوانانند همه «شادمان» می شتافتند ، « با نیزه و گرز ، تیر و کمان» ۲۸ .

پهلوان نام خود را بلند میخواند ، وسپس با اسب ، چونانکه بشکار میرود، بهمیدان میرفت . شاهنشاه ، سالار مسابقه ، با دلبستگی بسیار شرکت کنندگان را می نگریست ، یادآوری یا نکوهش میکرد ، و گاهی هم برندگان مسابقه را باسخنان بزرگ می ستود . . . . «هر آنکس که با او بجوید نبرد ـ کند جامه مادر براو لاجورد» . اما در کاخ شاهی پیشکشهای فراوان ، «جامههای گرانمایه» ، اسب ، ستاج یر مایه» . . . . . در انتظار پهلوانان بود :

یکی خلمت آراست شاه جهان کزو خیره ماندند یکسر مهسان چه از تاج پر مایه و تخت زر چه از باره و طوق و زرین کمر چه از جامههای گرانمایه نیز پرستنده و اسب و هرگونه چیز

پیش از نبرد به لشگرها یادآوری میشدکه دلیرانه بجنگند واز بزدلی و ترس شرم دارند ودر این اندیشه باشندکه در صورت سستی در جنگ بزرگترین مجازات در انتظارشان است .

پهلوان بهسازوبرگ خود میبالد و بر چیرگی خود افتخار میکند ، از کردهٔ خود خشنود است ، زیرا «فقط فرومایگان قانعاند . . . . . . . . . . . . .

از اینرو بهنقل از پلوتارخ ، دشمنان کورش کوچك او را «خودستا» "مینامیدند ، مرد جوان مدعی بود که وی (بهحق) قویدلتر از برادرش میباشد . بنابر نقل آمیانوس مارسلینیوس ایرانیان روی همرفته «سخنان بزرگ

میگویند» <sup>۳۱</sup>.

YY) Philotechnein

۲۸) بفرمود تا صنج وهندی درای بمیدان درآیند با کره نای ابا نیزه وگرز و تیر و کمان برفتند کردان همه شادمان

۲۹) Nur die Lumpen sind bescheiden, (کوه)

r.) megalogoron

magnidici magnidici

#### م\_ شكار

کورش بزرگ \_ کورش کوچگ \_ شکار ، وسیلهٔ آمادگی و مقدمه برای جنگ \_ همراهی در شکار \_ باغ وحش ها \_ حق تیراندازی شهریار \_ حیوانات قابل شکار \_ گونه های شکار \_ بهرام گور \_ صحنه های شکار \_ شهریار ، رام کنندهٔ حیوانات .

« بدان ای پسر که براسب نشستن و شکار کردن کار محتشمان است خاصه بهجوانی » .

قابوسنامه

شکار پیش از هرچیز ورزش اشرافی است: شادی شاهانه است. آمادگی برای جنگ موقعیت مناسببرای نشان دادن شکوه شاهانه بیانی است از نیروی سحر آمیز پادشاه در رام کردن جانوران . گذشته از این ها شکار به کار دفاع از جانوران درنده و فراهم آوردن خوراك ، گرفتن جانوران برای مقاصد ارتشی (مانند شکار پیل) نیز میآید .

#### کسنفن در بارهٔ کورش بزرگ نقل میکند:

« بزودی حیوانات باغ را با دنبال کردن ، تیراندازی و کشتن ، همه رایکباره از میان برد ، به گونه ای که استیاگ برای شکار حیوانی در دسترس نداشت . همینکه کورش دریافت ، استیاگ با کمال حسن نیت نمی تواند شمار بسیاری حیوانات زنده برای او با کوشش و جدیت فراهم کند ، به استیاگ گفت : « بابای عزیز ! چرا باید برای فراهم کردن جانوران به خود رنج دهی ! اگر تو مرا با عموی خود به شکار بغرستی آنگاه خواهم اندیشید : همه جانوران شکاری را که می بینم (فقط) برای من نگاه داشته شده اند .»

آسنیاگ چون دید که اشتیاق جوان بهشکار این اندازه شدید است ، اورا با عموی خود بهشکار فرستاد ، مردان بزرگتری نیز بهمنظور نگهبانی همراه او کرد ، تا اینان کورش را از پرتگاه ... همچنین ، هنگامیکه یکی ازجانوران درنده پدیدار شود ، حفظ کنند .

کورش از یاران خود پرسید که به کدام یك از جانوران میشود نودیك شد و کدامیك را بی اندیشه و ترس شکار کرد . گفتند : به خرسها ، شیران ، پلنگان ، این جانوران بسیاری را که به آنان نزدیك شدند ، دریدند ، بر مکس گوزن و آهو ، بز کوهی ، وگورخر خطرناك نیستند ، اما آنها او را به این نکته متوجه کردند که از جانوران درنده همان اندازه باید پرهیز کرد که از بیراهه و پرتگاه ، زیرا بسیاری از مردم با اسبان خود پرت شده اند . کورش همهٔ این سخنان را با هوشیاری پذیرفت ، اما همینکه گوزنی را دید که از بیشه بیرون جست ، همهٔ آن سخنان را که شنیده بود فراموش کرد . گوزن را دنبال کرد وبه هیچ چیز جز به راهی که جانور میگریخت نمی اندیشید. ناگهان اسبش پرشی کرد و بزانو درآمد و چیزی نمانده بود که او را پرت ناگهان اسبش پرشی کرد و بزانو درآمد و چیزی نمانده بود که او را پرت

کند . اما او با رنج بسیار خود را برروی زین نگاهداشت ، و اسب دوباره بر یا ایستاد .

همینکه بهدشت رسید نیزهای پرتاب کرد که بهگوزن خورد ، این شگارخوبی بود! از اینکار جوان خود را بیاندازه خوشبخت احساس میکرد ، ولی پاسبانان و نگهبانان بهنزد او تاختند و او را نکوهش کردند ، بهاو یادآوری کردند که به مهویش گزارش خواهند داد .

کورش که از اسب فرود آمده بود ایستاد و با اکراه به سخنان آنان گوش میداد ، پس فریادی شنید ، دیوانهوار برروی اسب جست و همینکه گرازی را که در حال حمله به او بود دید ، با اسب به سوی او تاخت ، وخود را آماده حمله کرد وخوشبختانه نیزه برپیشانی گراز خورد و گراز درجای مرد»، شکارچی جوان خواستار است که آنچه شکار کرده است برای پدربزرگش به عنوان پیشکش همراه بیاورد ،

بدینگونه رفتار میشود ، اما از آنجا که جوان نگران است ، نیزهٔ پرتابی را نشان نمی دهد ، و همچنان خون آلوده در جایی میگذارد تا آستیاگ آنرا ببیند . آستیاگ نخجیر را نمی پسند ، کورش آنرا میان دوستانش تقسیم می کند . اما اکنون دیگر ازشکار در باغ وحش "خوشش نمی آید . به خواهش او آستیاگ کورش را همراه خود به یك شکار بزرگ میبرد ، همسالان او هم اجازه دارند بیایند . اما آستیاگ باشکوه شاهی و همراهان بسیار از پیاده نظام وسواره نظام به شکارگاه میاید .

طبق معمول پادشاه فرمان میدهد که هیچکس حقندارد پیش از اینکه شاهزاده به اندازهٔ کافی شکار کرده باشد نیراندازی کند ، اما کورش اظهار تمایل میکند ، که تمام دوستانش با او در شکار شرکت کنند ، پادشاه از جایگاه خود رقابت گرم آنها را هنگام تاخت به دنبال شکار ، ودر انداختن نیزه می نگرد ، در این میان کورش با جنبش و تلاش خود برجستگی خاص پیدا میکند و سرانجام با شکارهای فراوان دوباره به خانه برمیگردند ، از این پس آستیاگ تا آنجا که میشود بانوه اش به شکار میرود، به خاطر نوه اش دوستانی گذشته از همراهان شاه نیز هم سفر میشوند .

#### كورش كوچك:

ا همینکه سنش مقتضی شد دلبستگی بسیار به شکار نشان داد ودر همان حال در نبرد با جانوران درنده ماجراجویانه شرکت می کرد ، روزی هنگام حملهٔ یک خرس ماده خود را نباخت ، به مکس همینکه با جانور ماده روبرو واز اسب بزمین افکنده شد ، چند زخمی برداشت که تا زنده بود جای آن زخمها دیده میشد \_ ولی سرانجام خرس را کشت ،

شکار وسیلهٔ آمادگی جنگی است . ورزش شکار جزء اصلی پرورش پیش از سیاهی (تعلیمات نظامی) است ، از اینرو یك وظیفه برای دانشجوی افسری و

پهلوان (=آزادگان) است . در اینباره کورپدی ، که نویسندهاش یك شکارچی شیفته و دلبسته بود ، بارها چنین مینویسد :

۱ هروقت که پادشاه بهشکار میرود نیمی از گارد محافظ خود را همراه
 میبرد » . . . . . .

شکار یك کار کاملا رسمی است وپادشاه مانند هنگامی که ملت خود رابه جنگ همراه میبرد فرمانده آنهاست ، او خود به تنهایی شکار نمیکند ، فعالیت همراهان خودش را نیز بررسی میکند ، زیرا شکار برای پادشاهان ایران مناسب ترین وسیله برای تمرینات قبلی هرچیزی است که مربوط به جنگ می شود .

شکار مردم را بهزود از خواب برخاستن و شکیبایی در برابر سرما و گرما خو میدهد ، شکار مردم را برای راهپیماییهای دراز ورزیده میکند ، همینکه جانور به تیررس میآید او را به چنگ میآورد ، چه بسا که شکارچی ناگزیر است هنگامیکه یك جانور درنده در برابر او ایستادگی میکند تمام دلیری خود را یكجا گرد آورد ، زیرا هنگامیکه آدمی با جانور درنده دستوینجه نرم میکند میکوشد او را از میان بردارد ، ولی وقتی که جانور درنده به او نردیك میشود احتیاط را هم نباید از دست بدهد ،

خلاصه آنکه کمتر میتوان چیزی یافت که در شکار لازم باشد ودر جنگ لازم نباشد . کورش بزرگ هم شکار را بهترین ورزش بسرای آموختن سواری میدانست زیرا این ورزش مردم را وادار میکند که در مناطق کاملا مختلف جانور فراری را دنبال کنند ودر نتیجه آنانرا در نشستن روی زین استوار میکند .

افلاطون هم اهمیت شکار را در کتاب «قانونها» در یك فصل توصیف میکند؟ مانند همین اهمیت برای شکار که در متنهای یونانی دیده میشود در کتاب غرر اخبار ملوك الفرس ثعالبی در بارهٔ پادشاهان ایران دیده میشود:

« ملك سابورین اقفورا میگفت که شکار ریاضتی است برای آن و نمونهای برای جنگ سواران » .

شكار ميتواند خود يك مرحله پيشين براى آغاز جنگ باشد .

فرزند پادشاه آسور سفری به عزم شکار به طرف بخشهای مرزی آسور و ماده که کوهستانهای زاگرس و کردستان امروزی است ، میکند ، همینکه وی با همراهان آمادهٔ جنگ خود به آنجا میرسد تصمیم میگیرد که به سرزمین ماد بتازد ، از نقشه ای که برای شکار کشیده شده بود جنگی پدید می آید که کورش در آن هنرنمایی میکند :

کورش جنگ با مردم ارمنستان را با یك شکار (ظاهری) بزرگ آغاز میکند.
با تمام تجهیزات جنگی و با سپاهیان خود بهسمت بخشهای مرزی نزدیك
می شود ، نخست یك فال نیك پیش میآید : خرگوشی از مزرعه می گریزد ،
عقابی از سوی راست بپایین فرود میاید وخود را به روی خرگوش می افکند،
خرگوش را با خود به هوا میبرد ودر یکی از تپه های مجاور به خوردن آن

مىيردازد .

وقتی کورش با موفقیت شکار را بپایان میرساند ، رسیده اند به مرزهای ارمنستان ، در هوایی آزاد شکار را می پزند و برای سپاه آشکار می کند که مقصود اصلی تمرین جنگ با پادشاه ارمنستان بوده است ،

شایان توجه است که چیزی درست مانند این پیش آمد با اندك اختلاف در بارهٔ رستم نقل میشود:

رستم با هفت پهلوان (= گردان) به شکار میرود و به سرزمین توران و نخجیرگاه افراسیاب میرسد ، افراسیاب از این موضوع آگاه میشود و ۳۰هزار شمشیرزن به نخجیرگاه می فرستد ، اینجا هم از یك سفر تفریحی به منظور شکار جنگی خونین در می گیرد ، به کردار نخجیر باید شدن ، سپه را به ناگه برایشان زدن .

خود پادشاه هم که بالاترین مقام را در شکار دارد، اهمیت میدهد به اینکه در این کار تلاش کند . در بارهٔ کورش بزرگ آورده اند که وی هرگاه ناگزیر نبود که در خانه بماند ، معمولا با دیگران به شکار میرفت . اگر ناگزیر بود در خانه باشد ، در (پارك شاهی) به شکار جانوران می پرداخت . و در این هنگام تا عرق نمی کرد نه خود چیزی میخورد ، و نه میگذاشت به اسبها پیش از تمرین کافی خوراك بدهند .

درست مانند همین داستان در بارهٔ کورش کوچك نقل می شود:
پیش تو ( خطاب به « لیساندر) به مهر سوگند میخورم ، که به هنگام
تندرستی ، هرگز تا عرق نکرده باشم خوراك نخورم ، خواه از یك تمرین
جنگی خواه از کشاورزی یا از کار دیگری ، پرداخته باشم

همراهان شکار را ب تا آنجاکه به کار دیگرگماشته نشده بودند به جامعهٔ درباری تشکیل میداد . آمادگی و ریاست و سرکردگی شکار را «نخجیربد» که سمت رسمی او از کتیبه شاپور دانسته شده است به عهده داشت . گذشته از این ها پادشاه را بالاترین مقامات کشوری : سپهسالاران ، نخست وزیر ، موبدان موبد ، در اندرزبد ، رئیس گارد شاهنشاهی (سالار نوپد) ، شاهزادگان ، و اصولا تمام کارگزاران بلندپایه همراهی میکردند . برای تأمین شخص شاهنشاه «رؤسای ستاد» که پیشتر خواجگان بودند همراه بودند . همچنین شاهنشاه زنان حرم خود را نیز

همراه میبرد .

پایشاه در شکار باشکوهی تمام شرکت میکرد: توصیفی گویا از این صحنه در شاهنامه:

یکروز خسروپرویز آرزو*ی* نخجیر میکند . . . . .

بياراست برسان شاهنشهان چو بالای سیصد به زرین ستام هزاروصدوشصت خسروبرست هزاروجهل مرد شمشير داشت یس اندر دوان هفتصد بازدار وزان پس برفتند سیصد سوار به زنجير هفتاد شير و پلنگ یلنگان و شیران آموختمه قلاده بسهزر هفتصد بود سگ یس اندر زرامشکران دو هزار بهزیر اندرون هریکی اشتری زکرسی و خرگاه و پردهسرای شتر بود پیش اندرون هشتصد دوصد بنده تا مجمر افروختند دوصد مرد برنا زفرمانيران همی پیش بودند تا باد بوی هم ازییش آنکس که با بوی خوش همه ره همی آب را برزدنـد که تا ناورد ناگهان گردباد زشاهان برناى سيصد سوار همه جامهها زردو سرخو بنفش همی راند با تاج و با گوشوار ابا یاره و طوق زرین کمر

که بودند ازو پیشتر در جهان ببردنيد باخسرو نيك نام پیاده همی رفت ژوبین بدست که دیبا زبالا زرهزیر داشت ابا واشه و چرغ و شاهین کار پس بازداران همه پازدار بهدیبای چین اندرونبسته تنگ بهزنجير زرين دهان دوخته که در دشت آهو گرفتی به تك همنه ساخته رود روز شكار بسر بر نهاده ززر افسری همان خیمه و آخر و جاریای همه کردشان رسم را نامزد برو عود و عنبر همی سوختند ابا دسته نرگس و زعفران چو آید زهرسو رسانید بدوی همی رفت با مشك صد آبكش تو گفتی گلابی بے منبر زدند نشائله برآن شاه فسرخ نژاد همی راند با نامور شهریار شهنشاه باكاوياني درفش به زر بافته جامه شهربار به هر مهرهای در نشانده گهر

برای خوشنودی شاهنشاه در علاقه بهشکار باغ وحشهای پهناوری ترتیب

دادم بود .

واژه ای که در زبان پونانی برای باغوحش بکار میرود «پارادی سوس» ساست و واژه ای است که از زبان فارسی باستان به پونانی رفته است وباید ازیك صورت مفروض فارسی باستان که در اواخر دورهٔ هخامنشی بکار میرفته «پاری دایدا»  $^{77}$  باغ تفریح ، گردشگاه ، باغوحش ، ودر زبان ایلامی بصورت برسته  $^{78}$  باقی مانده است ، گرفته شده باشد ، برابر اوستایی اینواژه

my) Paradeisos my) Parideida ma) bar\_te\_tas

پیری دیز  $\sqrt[mq]{daid}$ : محصور کردن ، دیوار کشیدن است از ریشهٔ  $\sqrt[mq]{daid}$  ، که در واژهٔ هدر  $\sqrt[q]{daid}$  میباشد .

واژنههایی که در زبانهای دیگر از این واژه ساخته شده : در عبری پردیز واژه ساخته شده : در عبری پردیز واژه ارمنی پرتیز الله اول تورات برای باغ عدن بکار رفته است وازآن واژه واژهٔ اروپائی «پارادپر» الله است وازآن واژه واژهٔ اروپائی «پارادپر» الله است مقدس بهشت) ساخته شده است در صورتیکه صورت عبری آن درکتابهای مقدس بعدی همچنان معنای اصلی خود را (باغ ، پارك) نگاه داشته است در شاهنامه واژه پالیز = باغ ودر فارسی نو امروزی پالیز ، بهمعنای جالیز بادر رفته است .

بهنقل کسنفن کورش بزرگ بهاستانداران فرمان می دهد که وابستگان درباری خود را به شکار ببرند و از این راه خود استاندار و همراهانش بهورزش جنگ بیردازند . به این منظور به آنان دستور می دهد :

کسنفن در کتاب آناباسیس در بارهٔ شهر کلاینای <sup>۱۳</sup> واقع در فریگیه (غرب قونیه کنونی) چنین مینویسد:

« اینجا کورش (کوچك) یك کاخ بزرگ شاهی و یك باغوحش بزرگ داشت، که پر از جانوران درنده بود ، ودر این باغ هروقت میخواست خود واسیش تمرین کنند با اسب بهشکار میپرداخت» .

در داسکی لایون ''واقع در بیتون '' ( نزدیك تنگه بسفر ) فرنابازوس '' استاندار ، جانوران بسیاری در اینگونه باغهای بزرگ محصور شده در نزدیکی کاخ خود داشت . ولی درندگان دیگر را نیز در مناطق آزاد شکار میکرد .

پیش از این دیدیم که آستیاگ ، پانشاه ماد ، فرمان داده بود که هیچکس حق ندارد پیش از اینکه شاهزاده کورش (بزرگ) از شکار سیر نشده است دست به تیراندازی برد . این فرمان یك دلیل روشن و قانع کنندهای داشت : پادشاه و شاهزاده در تیراندازی حق تقدم را برای خود محفوظ نگاه داشته بودند . بدا به حال کسیکه از شدت دلبستگی به شکار پیش از شاهنشاه یا یکی از اعضاه خاندان شاهی تیراندازی میکرد .

این قاعده حتی تا هنگامیکه جان پادشاه نیز در خطر بود ارزشمندبود. کتسیاس مینویسد:

یکروز هنگامیکه پادشاه (ارتخشیر) بهشکار رفت ناگهان شیری بسوی او تاخت در همان لحظه که جانور درحال پرش بود مگابیزس(فب\_بگابوخش) شیر را با تیر پرتابی از پا در کورد ، پادشاه در خشم شد زیرا مگابیزس

rq) Pairi daeza f•) Pardez f1) Partez f7) Paradis fr) Kelainai f7) Daskylaion fδ) Bithynien f9) Pharnabazos

پیش از او تیراندازی کرده بود پادشاه فرمان داد که سر او را جداکنند. به شفاعت دو تن از درباریان « مرد سرکش» از مرگ رهائی پافت ولی از دربار رانده شد .

کورپدی داستانی از مردی بهنام گبریاس به دارای نام ایرانی گاوبروو<sup>44</sup> بوسکه از یاران و هم پیوندان پادشاه آسور بود و پس از شکست تسلیم کورش شده بود نام میبردکه:

از کورش خواهش میکند از پادشاه آسور که فرزندش را کشته بود انتقام بگیرد .

داستان آن از این فرار است:

گبریاس میگوید: «من دیگر فرزند ندارم ، جانشین ندارم تنها فرزندی که داشتم یك جوان برجستهای بود که مرا دوست داشت و بهمن احترام میگداشت ، جنانکهیك پدر ازفرزندش شاد میشود ، چنینفرزندی را پادشاه اسور کشت ،

پادشاه پیشین ( که پدر پادشاه کنونی بود ) میخواست دخترش را به پسر من بدهد ، از اینرو من بخود بسیار میبالیدم و قرزندم را بسهدربار او فرستادم ، فرزند پادشاه او را بهشکار دعوت کرد ، از آنجا که او خود را در شکار ماهرتر از پسر من میدانست به پسر من اجازه داد که بیباکانه در شکار شرکت کند .

فرزند من گمان میکرد که او با یك دوست در شكار است . همینکه یك خرس پدیدار شد ، هردو آنرا دنبال کردند . شاهزاده تیری افکند ولی تیر به او نخورد . . . . . . . . . . .

ولی پسر من تیری انداخت و خرس را از پای در آورد ، شاهزاده در خشم شد ، ولی خشم خود را پنهان کرد ، پس از چندی یك شیر پدید آمد ، باز تیر شاهزاده بهخطا رفت ! واز اتفاق ، فرزند من شیر را با تیر از پای در آورد ، سپس فرزند من فریاد برآورد «دوبار پشت سرهم تیر انداختم و هردوبار به هدف اصابت کرد » . دیگر شاهزاده نتوانست خشم خود را فرو نشاند ، نیزه یکی از همراهان را از دست او گرفت و بهسینه تنها پسر محبوب من فرو کرد واو در دم جان داد .

درست مانند همین داستان برای اسکندر رخ میدهد :

هرمولائوس<sup>48</sup> دانشجوی افسری از گروه کودکان دربادی بخود اجازه داد گرازی را شکار کند که پادشاه پپش از این برای تیراندازی در نظر گرفته بود . جوان به فرمان پادشاه تازیانه خورد ، جوان خشمناك شد زیرا این کار را ستمگرانه ونادرست میدانست ، از اینرو جوان باهمسالان خود همسوگند شد که پادشاه را بقتل برسانند ، ناکامی در سوء قصد برای جوان که با دلاوری شگفتانگیزی از خود دفاع میکرد بقیمت جانش تمام شد ،

کمی بهتر و ملایمتر از این برای اردشیر پیش آمد:

روزی اردوان با سواران و اردشیر به نخجیر شده بودند . گوری در دشت بگلشت واردشیر و پسر بزرگ اردوان از پس آن گور تاختند . اردشیر اندر رسید تیری ایدون به گور رد که تیر تا پر به شکم اندر رفت واز دیگرسو بگلشت وگور در جای مرد . اردوان و سواران فرارسیدند و چون آن زنش دیدند شگفتیدند . اردوان پرسید این زنش که کرد ۱ اردشیر گفت من کردم . اردشیر را خشم گرفت وبه پسر اردوان گفت هنر و مردانگی به ستمبکی وبی شرمی ودروغ به خویش بستن نتوان . این دشت نیك وگور ایدر بسیار ، من و تو دیگربار آزمایش کنیم ، اردوان را آن دشخوار آمد و پس ان آن نگذاشت اردشیر براسب نشیند واو را به آخور ستوران فرستاد . . . »

اما این پیشآمد او را بهسرنوشت کامیابی می کشاند و بهیاری یکی از کنیزان درباری به پادشاهی میرسد . بعدها هنگام دنبال کردن شکار این قانون عملا لغو شد و پادشاه و مردم در گرفتن شکار باهم رقابت می کردند . شکار همیشه به یك شکل معینی اتفاق میافتاد . سگان شکاری ، یوز ، باز ، شاهین ، پلنگ را که در قفسآهنین بودند همراه میبردند .

جانوران شکاری نخست: گورخر و غرم (بره کوهی = قوچ) ، آهو ، گوزن ، تذرو ، کبك ، بعد از اینها جانوران درنده، شیر، خرس، گراز ، گرگ بودند . افزار شکار از همه گونه بود : شمشیر ، نیزه ، تیر ، کمند و دام . در شاهنامه همه جا در توضیحات گیرا و جذاب از صحنه های شکار استفاده میشود .

افراسیاب و سیاوش بهشکار میروند:

برفتند روزی به نخجیرگاه سیاوش بهدشتاندرونگور دید سبك شد عنانوگرانشد ركیب یکی را بهشمشیر زد بردونیم بیك جو زیك سو گرانتر نبود بگفتند یكسر همه انجمن سیاوش همیدون به نخجیر گور بفار و بکوه و بهامون بتاخت به هر جایگه بریکی توده كسرد

همی رفت با باز و با پوزشاه چو باد از میان سپه بردمید همی تاخت اندر فرازو نشیب دو دستش ترازو شدو گور سیم نظاره شد آن لشگر و شاه زود که اینت سرافراز وشمشیرزن همی تاخت و افکند بردشت شور بهشیرو نیرو بهنیزهبساخت سپه را به نخجیر آسوده کرد.

نمونه عالی و برجسته در شکار شاهانه بهرامگور است . هنگامیکه در نزد راجهٔ هندوستان مهمانبودآن سرزمین را ازچنگ گرگ مزاحم نجات میدهد . در جنگ خطرناك اژدهاها پیروز میشود .

گاهی در شکار پیش آمدهای ناگوار روی میداد . از جمله داستان بهرام باکنیزك چنگزن است :

چنان بدکه یك روز بیانجمن

به نخجیرگه رفت با چنگ زن

کجا نام آن رومی آزاده بسود

که رنگ رخانش جو بیجادهبود

بهييش اندر آمدشآهو دوجفت که ای ماه چون منکمانرا بهزه كدام آهو افكنده خواهي بهتير

جوانمر د خندان به ازاده گفت برازم به شست اندر ارم گره که ماده جوانست و همتاش پیر

آزاده گفت ای شیرمرد «به آهو نجویند مردان نبرد» ، «تو آن نره را ماده گردان به تیر ، «شود ماده از تیر تو نره پیر» . «. . . کمان را بهزه کرد بهرام گور . . . . . همان که که آهو شد اندر گریز . . . سپهبد سروهای آن نره تیز به تیر دو پیکان زسر برگرفت» ، . . . . کنیزك در شگفت ماند . . . «هم اندر زمان نره چون ماده گشت ، به پیکان سرو از سرش ساده گشت»

«آزاده» را دل برآن آهو بسوخت وگفت . . . «این نهم دانگیست ونه مردی ، ترا خوی دیوانگیست» بهرام او را ازین پس نگونسار کرد و زیر پای شتر افکند . . «برو دست و چنگش بهخون درفشاند» .

صحنههای شکار بسیاری از روزگاران پیش بهیادگار مانده است . از جمله صحنه شكار داريوش را يك مهر استوانهاى نشان ميدهد: در اين صحنه شاهنشاه را در شکار شیر میبینیم که چگونه از گردونه تیر برشیری که برابر او ایستاده است رها می کند وشیر دیگر که کوچکتراست تیرخورده بزمین افتادهاست.

دو درخت خرما نشان میدهد که آنجا شکار گاهی است . ولی برروی همهٔ صحنه بالهای کشودهٔ «اورمزد» در پرواز است که پشتیبان فرمانروا ونگاهبان او در شکار است

در یك اثر بزرگ دیگر سنگ تراشی شده ، در شمال شرقی كرمانشاه ، تاق بستان ، دو صحنهٔ شکار بجای مانده است که یکی شکار گراز و دیگری شکار گوزن را نشان میدهد . صحنه های دیگر شکار را روی پارچه های مشهور ابریشم ایرانی میبینیم . این صحنه ها پادشاه را در شکار شیر یا در حال نبرد با یکی از جانوران افسانهای مانند انسان بالدار یا اژدها نشان میدهد .

صحنه های شکار همه نمایشگر اقتدار شاهنشاه است ، اقتدار به معنای سحر انگیز آن . زیرا این نیروی اسرار آمیز خدائی پادشاه نیز در مأموریت او در رام کردن و بندکردن حیوانات تجلی میکند . آفرینش همه فرمانبر او هستند : تمام موجودات زنده حتى جانوران او را ستايش مىكنند .

دد و دام ، هرجانورکش بدید

طهمورث یادشاه ، جانوران را در بند میکند و

رمنده ددان را همه بنگریسد زمرغان همان ۲نکه بد نیكساز

زگیتی بسه نزدیك او آرمیسد

سیه کوش و یوز از میان بر گزید جو باز و جو شاهین گردن فراز

ماکیان و خروس همه را بیاورد و چنینگفت که جهانآفرین را ستایش

کنید :

انوشیروان «شهنشاه یزدانپرست» کردگار را ستایش میکندکه:

به کوه اندرون مرغوماهی در آب

تو نیرو دهی تا مکر در جهان نخسید زمن مور خسته نها.

## پرورش فکری شهریار

گرامی داشتن دانش ـ رشته های دانش ـ دستورهای دینی ـ افسانه های پهلوانی و تاریخ ـ دانشهای دیگر ـ دبیری و سخنوری ـ دستورهای حکمت آموز (= اندرزهای اخلاقی) ـ آئین شاهی و کشورداری .

"بادشاه را رأی قوی به از لشگر قوی ، الحمدال که خداوند را هردو است ،»

نظام الملك

در بارهٔ مهارت و استادی شهریاران در ورزشهای بدنی شاهان بهاندازهٔ کافی آگاهی داریم و اصول اخلاقی شاهان جای بزرگی در منابع تاریخی گرفته است ، ولی دانش ما در بارهٔ پرورش فکری شاهان آینده اندك است . برداشت عمومی چنین است که شاهان ایرانی و طبقهٔ آزادگان بهپرورش خرد ارج بسیار میدادند و این برخلاف پرورش اسپارتهای ضد فکر بودکه از یك آموزش ضد اندیشه و روحکش نظامی پیروی میکردند واز اینروگرفتار تهیدستی فرهنگی شده بودند .

یك نویسندهٔ یونانی از دوره های بعد ، یعنی «نیكلای دهشقی» ، در بارهٔ گورش بزرگ مینویسد :

اکورش شاه پارسیان ، در فلسفه بیش از هرکس آگاهی داشت : این دانش را نزد مفان آموخته بود » پلوتارخ در بار**، کورش کوچك** مينويسد :

« ، ، ، ، (میگویند که) وی بیشتر (از برادرش) در مباحث فلسفی وازآن بهتر در تعالیم مغان دست داشت »

مفهوم این هردو اصطلاح که در اینجا بکار رفته (فیلوزوفین و ماگویین) یکی است و همان دانش و آگاهی از مراسم دینی و اصول اعتقاد دینی است . شرق باستان از مصر گرفته تا بابل و ایران و هندوستان هیچگونه فلسفه ای که از یزدان شناسی جدا باشد ، و بطور مستقل و بی طرفانه داوری کند و تنها هدفش حقیقت باشد ، نمی شناخت . این فلسفه یك هدیه و نبوغ یونانی است به جهان که هر گز نمی توانیم چنانکه باید قدردانی کنیم .

گرامی داشتن دانش در سراسر شرق باستان شالوده اش براعتقاد به نیروی خردمینوی دانش یزدانی (حکمت الهی) است ، که در آن انسان توانایی اسرار آمیزی میدید . این توانایی از فضای آسمانی برخاسته بود واز نیروی برتر از این جهان مایه و توان میگرفت . دارندگان این حکمت یادانایان ، نخست روحانیان بودند وسپس شهریاران . خرد (=پهلوی : خرت) یا «دانش» (=پهلوی: دانش) درنوشته های زردشتی ، که در شاهنامه نفوذ آنرا می بینیم ، با سخنان شیوا و دلبستگی بسیار ستوده میشود . بیش از هرکس شهریاران باید در آموختن هرگونه دانشی بکوشند و «رامش» خود را در آن دانش «بیابند .»

« زمردان بتر آنکه نادان بود همه زندگانی به زندان بود »

از اینرو به کودکان درباری همه گونه دانش آموخته میشد . جوان آزاده باید که فرهیخته باشد و این بزرگترین ستایش بودکه «بهفرهنگ پیر و به سال نو» باشد . همین سخن فردوسی را از زبان کیکاوس و شمگیر میشنویم که میگوید : « ای بسر هرچند جوانی پیر مقل باش . »

در میان رشته های دانشی که در آموزشگاه درباری آموخته میشد به مانند اروپا در روزگاران گذشته آموزه های دینی بود: که همان «ماگویین» یا «ماگی کوی لوگوی"» نزد یونانیان بود، (دانش مغان) و یونانیان موبدان ایرانی را آفرینندهٔ آیین دانایی میدانستند، بعدهابرای آنان حتی نیروی سحروجادو قائل بودند. موضوع این درسها پیداست که نوشته های مقدس بود، شاید برای دورهٔ هخامنشیان دانش مغان را با فرض و احمال بتوان پذیرفت، ولی برای دورهٔ ساسانیان اسناد و آثار در دست است. سخنانی را ازبر میکردند. کودك در برابر خسروپرویز به خود می بالد که:

« من ، بشت؛ و «هادوخت» ، «یسنا» و «فینیودات» را مانند یك هیربد ازبر کردهام و زند را جایجای نیوشیدهام .»

<sup>1)</sup> Philosophein 7) Mageuein 7) Magikoi logoi

بنیاد هرگونه درس دینی یك پرسش و پاسخ است . در این پرسش و پاسخ اصول اساسی اعتقد دینی بطور مؤثر خلاصه شده بود . گونهای یزدان شناسی عامیانه برای طبقه اشراف وجود داشت به نام «دانستان ی مینوی خرت» (آرا، گوهر خرد) به عكس در «پندنامگ ی زرتوشت» (پندنامهٔ زردشت) . یا «چیتك هندرزی پوریوتکیشان» (=گزیدهای از اندرزه های دانایان پیشین) چیزهایی بود که احتمالا دانشجویان درباری در آزمون های دینی در بارهٔ دانش یزدان شناسی و اخلاقی باید میدانستند . آگاهی بیشتر را از فهرست هایی که تاوادیا و ریپکا در کتابهای خود آورده اند میتوان بدست آورد .

پس از این دانشدینی رشته های درسی افسانهٔ پهلوانان و تاریخ بود . استر ابون مینویسد :

«آنان ( = ایرانیان) دانشمندترین مردان را برای آموختن دانشها بکار میگیرند . که افسانه های آموزنده را با درس میآمیزند و با سخنانی که گاهی با آهنگ همراه است + کارهای پزدان و مردان نامور را توصیف میکنند . +

از این جمله بودند نبردهای پهلوانی کورش بزرگ که پیش از این یاد شد و بدبختانه بهصورت اصلی در دستنیست . ازجمله در باره نیای بزرگ کورش، هخامنش که از نژاد اصیل پارسی پدبدآمده و توسط عقاب پرورش یافت (مانند زال جوان که سیمرغ او را بزرگ کرد) . بدیهی است «تاریخ» ، به معنایی که ما امروز آنرا به عنوان یك دانش به میشناسیم ، و به گفته رانکه (Ranke) جیزی باشد که «فقط آنچه بوده است نشان بدهد» نه نزد ایرانیان و جود داشت و نه نزد هیچیك از ملت های مشرق . تاریخ دستور و روش کار پادشاهان باستان بود ، که گذشته از افسانه های درباری را نیز دربر داشت . هدف این تاریخ ها ستایش و بزرگداشت مقام سلسلهٔ پادشاه زمان بود . منابع این تاریخ ها سالنامه های شاهی بود ، که پس از چندی به سنت مو بدان زردشتی نیز آراسته شد .

خواندن این تاریخهای شاهان در همان دورهٔ هخامنشیان یك رسم بود .

این کتابها به کار کوتاه کردن شبهای بیخوابی و آرامش اندوههای سخت میآمد:

... بزرگان لشگر همی راندند سخنهای شاهان همی خواندند همان نیز دانشده مرد کهن کسه از پادشاهان گزارد سخن نبشته یکی دفتر آرد مرا بدان درد و سختی سر آرد مرا

اشارهٔ کورش هنگام مرگ ، بهارزش مطالعهٔ تاریخ ، اختصاصی بهحکمت یونانی و ایرانی ندارد :

۱ از تاریخ زمانهای گلشته بیاموزید ، زیرا که تاریخ بهترین آموزگار است . ،

لفتهاند که انوسیروان:

« آنچه که پیش از هرکار دیگر انجام میداد ، نگاه بهزندگانی پادشاهان و بررسی خرد آنان بود که از نیکیهای آنان برگیرد واز کارهای زشت آنان بپرهیزد ، بهویژه زندگانی اردشیر ، انوشیروانکارهای ، را سرمشقکارهای خود و حالات او را پیشوای حالات خود قرار داده بود . »

اردشیر نمونهٔ عالی یك فرمانروا است ، چنانکه در دورهٔ باستان کورش نیز چنین بود ، حفظ سنت شاهی ، که منسوب به او است ، بالاترین قاعدهٔ اصلی برای پرورش شاهان در سده های بعد میشود :

« هرکس که میخواهد به خرد ، فرهنگ والا ، آگاهی از آیینها و نمونه ها و گفتارهای نیگ و بیانات باك و اندیشه های تابناك دسترسی بابد ، باید که از تاریخ شاهان آگاهی داشته باشد . ۳

در ایرانباستان میتوان دو نوع پرورش پهلوانی و پرورش روحانی را از هم باز شناخت . جامعهٔ اشرافی که آرمان پهلوانی در آن رسوخ کرده بود ، رفته رفته ولی نه یکسره ، در زیر نفوذ موبدان افتاد نتیجهٔ این پیش آمد یك نابر دباری دینی و جدایی از محیط خارج بود . اما آن روح بردبار و افق باز فکری که در آغاز هخامنشیان بود ، یکسره از میان نرفت . این حقیقت را از توجه پیگیر و دقیقی ، که بسیاری از یادشاهان ایران به گسترش و پرورش دانش «جهانی» نشان میدادند ، میتوان دریافت . شاپور یکم فرمان داده بودکهنوشته هایی که حتی ارزش دینی نداشتندگرد آوری شود . این آثار مربوط بهدانش پزشکی و ستار مشناسی و احکام نجوم که در آن زمان هردو دانش بود حوعلوم طبیعی و جغرافی بود که پارمای از آنها از هندوستان و چین و یا حکومت بیزانس ( = روم) فراهم آمده بود . به کتابهای فنی و زمینه های گوناگون دیگر مانند بررسیهای فلسفی، نیز اشاراتی شده است . بی گمان دانشجویان درباری قطعاً در دانش حقوق نیز ورزیده می شدند . از جمله کتابی در دست است ۱۱ آن روزگار بهنام ماتیکان هزار دانستان (تکتابی دارای هزار داوری حقوقی). یك اثر جغرافیایی كه متضمن شهرها و آگاهیهای دیگر است نیز بهدست ما رسیده است ، از آثار دیگر ، مثلاکتابی که برای پادشاه (قباد) نوشته شده بوده است، یاد میشود . این کتاب جغرافی داز بخشهای افسانه ای و داستانهای شگفتانگیز و معجزه آمیزی که جوانان ایرانی آنِ را با همان خوشی و سرور میخواندندکه ما هم به هنگام کودکی ، داستان های «آدیسه» وافسانه های «سندباد بحری» را میخواندیم ، خالی نبود .»

یك شاخهٔ سومی هم در کنار پرورش روحانی افزوده شد ، که پرورش خرد را تا اندازهٔ بسیار زیاد ضروری میساخت وخود نتیجهٔ اداری شدن حکومت و دستگاه دولت بود . این شاخه دبیری بود . دانشجویان درباری ظاهرا ناگزیر

بودندآگاهی از خط ونوشتن داشته باشند وخود را باکار در ادارهٔ دربارشاهنشاهی ورزیده کنند، چراکه پادشاهان در بسیاری از موارد ناگزیر از داشتن نویسنده بودند. از اینرو اربشیر میگوید:

دبيران چو پيوند جان منند همه پادشا بر نهان منند

البته نمی توانیم بطور قطع بگوئیم که این جملهٔ هار تمان فون آو نه ک میگوید : «شهسواری چندان دانشمند بود که میتوانست کتاب بخواند» ، برای یك پهلوان ایرانی نیز درست بود زیرا هنر دبیری از جمله کارهای موبدان بود .

یکی دیگر از مسائل مهم برای پادشاه آینده آموختن فن سخن رانی بود . چه ، پادشاه غالباً ناگزیر بود سخنانی بهمناستهای مختلف مانند هنگام بر تخت نشستن ، یا به هنگام بدرود تاج و تخت ، یا سخنرانی پیش از آغاز جنگ ، ویسا واگذاری پادشاهی به جانشین خود ، ایراد کند . رستم جهان پهلوان زبر دست ترین سخنران نیز هست وی در برابر شاه خود به گونهٔ «بایسته» و در عین حال دلاورانه واخلاقی سخن میگوید . پیام او همچون «شمشیری است از نیام برآمده» و هیچکس نمی تواند چون او سخن گوید . او است که توانسته است کیکاوس را ، که طوفانی از خشم است ، با سخنان تند به آرامش بخواند . او است که میتواند با سخنان در چرب و در از ، میان رستم خشمگین و آزرده و شاه شتابزده آشتی برقرار کند .

ازلوازم آموزش سخن دانی آگاهی کافی در ادبیات بود . از جمله افتخارات «ریتك» در پیشگاه خسر و پرویز همین است که در ادبیات دست دارد و در سخن دانی «فرزانه سخن» است ، «کتاب دان» آست . از زبان کودك آزادهٔ دیگری می شنویم که آگاهی در ستش در ادبیات میهنی و توانائیش در ازبر داشتن روایات دینی توجه شاهنشاه را به خود جلب کرد و پادشاه او را از آن پس به پاس همین هوشیاری و اندام نیکویش به عنوان کودك در باری استخدام کرد . پادشاه لقب افتخاری : پادشاه خور » یعنی هم سفرهٔ شاه را به او ارزانی داشت .

در تمام سرزمین مشرق یك نوع ادبیات حکمتی وجود داشت که تمام زمینه های زندگی را دربر میگرفت. بنابر کورپدی «بسیاری از سخنان حکمت آموز» وجود داشت که گبریاس که خود گرد آورندهٔ چنین مجموعه ای بود ، عبارتی از آن کتاب نقل می کند. مجموعه های سخنان حکمت آموز پیشینیان یا «دانایان پیشینیان» بسیار فراوان بود (دینکرت، کتاب ششم). از همه گونه سخن در این مجموعه ها بود واز جمله تعداد بسیاری اندرزهای عملی را که برای تمام موارد زندگی ضروری بود در بر داشت.

خوب نبيك : xup nipēk

مهمترین چیزیکه پادشاه آیندهٔ یك کشور باید بیاموزد ، آگاهی از زمینهٔ کارخودش یعنی آیین کشورداری است . این دانش را که درمعنای واقعیاش دانش پادشاهی است ، از اندرزهای پدر به پسر ، از سخنانی که هنگام به تخت نشستن گفته میشد ، از وصیتنامههای سیاسی و سخنان بدرود تاج و تخت ، واز همه بیشتر از آیین نامههای شاهی بدست میآوردند .

مسئلهٔ «بهترین پادشاه» نویسندگان نوشته های پهلوی را بهخود مشغول کرد. فصلهای بسیاری در این باره در کتاب «دینکرت» موجود است که همگی حکایت از توجه بهروحانیت میکند ومی پردازد به مسئله وظیفهٔ پادشاه در کشورداری که در آن پادشاهی و روحانیت به صورت واحد جدایی ناپذیری به هم پیوسته اند ودر اصطلاح حکومت قیصر پایی میتوان نامید.

یکی از مهمترین متنهای پهلوی در زمینه ادبیات آیین شاهی « یادگار بزرگمهر » (فم . اییاتکار ی وزورك میثر ی بوختكان) است منسوب بهبزرگمهر وزیر انوشیروان (در شاهنامه : بوذرجمهر) ، «گویا این اثر را بهفرمان سرور والای خود نوشته و به این نیب که مردمی که به مقامات دولتی میرسند و ستونهای آیندهٔ کشورند ، با خواندن آن نیکو و ورزیده شوند » پارهای از بخشهای این کتاب، واژه به واژه ولی غیر مستقیم ، از «خوتای نامك» به شاهنامه رسیده است در این کتاب بزرگمهر میگوید :

نــوشتم سخن چند بر پهلوی سپردم به گنجور تــا روزگار

ایس دفتر و کاغله خسروی برآید بخواند مگر شهریسار

ازیکی ازمهمترین منابع عربی دربارهٔ تاریخساسانیان، یعنی «مزوج الذهب» نوشته مسعودی ، (سدهٔ چهارم هجری) آگاهیهایی در بارهٔ اصول هنر کشورداری بنست میاوریم که شاید بتوانگفت که قسمت اصلی برنامه درسی پادشاه در آموزشگاه درباری همین بوده است ، واز این رو در این جا شایستهٔ یاد آوری است :

روزی خسرو انوشیروان دانایان را فراخواند و نظر آنان را در بارهٔ آیین کشورداری خواستار شد ، آیینی که نیکبختی پادشاه را به همان اندازه تأمین کند که نیکبختی افراد را ، بوذرجمهر دوازده دستور یاد کرد به این شرح:

نخست : ترس از خدا تا از آنراه از خواستهای نفسانی در امان باشد . دوم : راستگویی و وفاداری در وعده و پیمان .

سوم : شنیدن پند دانایان .

چهارم: گرامی داشتن دانشمندان وافسران ونویسندگان وکارمندان بهاندازهٔ یابگاه ایشان .

پنجم : نکهبانی داوران و پژوهش کارکنان محاسبات از روی دادگری وپاداش نیکوکاران و نیکوکاریهای آنان و مجازات بدکاران به بدیهای ایشان . ششم : رسیدگی بهوضع زندانیان .

هفتم: اندیشیدن در بارهٔ امنیت راهها و بازارها و نُرخها و بازرگانی مردم . هشتم: کیفردادن گناهکاران بهاندازه گناهشانونکاهداشتن ملت در وظیفهاش. نهم: آماده کردن افزارهای جنگ و تمام وسایل جنگی .

دهم: بزرگ داشتن خانواده و فرزند و خویشان و رسیدگی به آنچه کار ایشان را نیکو کند .

یازدهم: بر قراری امنیت در مرزهای کشور از راه اقدامات احتیاطی به هنگام. دوازدهم: دلجوئی از وزیران و کارکنان وبرکنار کردن نادرستان و ناتوانان.

پادشاه فرمان داد که این سخنان بهزر نوشته شود ، و گفت در این سخنان همه سیاستهای پادشاهان گنجانده شده است . مانند همین دستورها بهیزدگرد منسوب است . یزدگرد دانایان دربار را فراخواند تا نظر آنان را در بارهٔ رفتارش نسبت بهملت خود بداند . پاسخ چنین بود :

« کشور خوشبخت کشوری است که در آن با مردم بهخوشی رفتار شود و انجام دادن وظیفه هیچگونه سنگینی وبار نباشد ؛ پادشاهیگوشدکه با دادگری و مهر دل مردم را بهدست آورد ؛ راهها ایمن باشند ؛ ستمدیده از ستمگرحق خود را بگیرد ۳.و نیز پادشاهی بهماهیت و نوع وزیران بسنگی دارد .

به استانداران نیز نظیر همین دستورها داده میشد . مسعودی میگوید : هرمزد یکم به یکی از کارکنان خود نوشت :

کارهای مهم نظامی و سیاسی فقط به کسی تفویض میشود که این پنج صفت را در خود جمع آورده باشد:

هشیاری ، تا بتواند با اطمینان پایان امور را پیش بینی کند و دانایی ، که او را از ترتیب امور و مسائل دشوار با شتابزدگی برکنار دارد و دلاوری ، تا با پیش امدن ناملایمات و سختیها شکست نخورد و درست پیمانی ، تا باانجام دادن گفته های خود پایهٔ خود را استوار کند ،

بخشندگی تا ادارهٔ اموال براو اسان گردد .

مسعودی مینویسد: بویژه از میان سخنان انوشیروان اینها شایان توجه

#### است:

« کشور بهلشکر متکی است ،

و لشكر بعمال ،

و مال به خراج و باج ،

و باج به آبادانی ،

و آبادانی به دادگری ،

و دادگری به پاکی کارگزاران ،

و باکی کارگزاران به درستی وزیران ۳۰

انوشیروان به این پرسش موبدکه کدام یك از پادشاهان روزگار پیشین چندان خوب بودکه پس از مرگ براو آفرین توان کرد ، چنین پاسخ میدهد . . . . . . . . که آن پادشاه زدادار دارنده دارد سپاس پر امیسد دارد دل نیك مسرد سپه را بیاراید از گنج خویش سخن پرسد از بخردان جهان

که باشد پسرستنده و پارسا نباشد کس از رنج او در هراس دل بد کنش را پر از بیم و درد سوی بدسگال افکند رنج خویش بدو نبك دارد زدشمن نهان

عهد اردشیر (وصیت اردشیر) ، که بنابر نظر پارهای از دانشمندان منسوب بهدوره های بعد است مشهور بوده ودر نامهٔ تنسر از آنبهرهوری شدهاست . اینك نمونه هایی از آن به :

« حکمت شاهان در رمایت اعتدال میان سختی و نرمی است ، نباید هیچ آذونه را بهبهای گران فروخت وگرنه قحط پدید میآید »

« و قتی مردم در بی نظمی و آشفتگی بسر برند چیزی برای بزرگان نیست . بر مردم ناگوار است که مردم پست برآنان سروری کنند ، بهتر است که سر وران از زیردستان بترسند تا زیردستان از آنان . »

« یادشاه دادگر بهتر از باران پر برکت است ۰ ۰ ۰ »

« شیر دونده بهتر از شهریار ستمگر است ۲۰۰۰

« بدترین کار برای شاهان واژگون کردن امور است ،

« بدترین فرمانروا کسی است که مردم درستکار از او بترسند »

« کشتن (قاتل) بهترین وسیله برای از مبان بردن کشتار است ۳

(نظیر سخن شکسپیر است که میگوید : «وقتی عفر قاتل را مصون دارد عفو مرتکب قتل شده است ») من و شما با هم پیکر واحدی را میسازیم ، هرچه بهیك فرد مربوط میشود، خوشی وناخوشی ، بردیگران هم الرمیگذارد، «گروهی از شما مانند سر هستید که نگاهدارندهٔ اندامهای دیگر است ، گروهی دیگرهمچون دست که زیانمند را دور میکند وسودمند را پیش میکشد، پارهای دیگر چون قلب که میاندیشند و میسنجند ، دیگران اندامهای پستند که به کار تن میآیند تا چیزهای سودمند را برای او بدست آورند ، از اینرو باید که شما با هم مشورت کنید . »

این چنینبود آموزشگاه دانش کشورداری که در آن شهریاران ایرانباستان عناصر هنرشاهی را می آموختند . هدف در این آموزشگاه پیوند جوانمردی و پرورش اصیل همراه با استعدادهای نظامی و سیاسی بود .

# اصول اخلاقي بادشاه

« فرمانروایان نیکو باید که برما فرمانروائی کنند ، نه فرمانروایان بد فرمانروائی کنند ، »

اوستا ، پسن ۱۸/۵

دستورهایی که فرمانروایان ، چه در هنگام نشستن بر تخت شاهی و چه به هنگام واگذاری تختوتاج به فرمانروای آینده میدادند ، همگی دارای جنبه های اخلاقی هستند . گویی اصول هنر کشورداری با فهرست فضائلی که برای شاهان ترتیب داده میشده ، یکی است . آنچه که مدتها بعد یك اثر ترکی به عنوان هدف آیین شاهی نام میبرد ، برای تمام کتابهای آیین های شاهی معتبر است . این کتابها همه میخواهند

« برای شاهان پند باشند تا آنان را در جهت یك تحول زندگی نیكو بیدار کنند. »

همه چیز بستگی به ویژگیهای اخلاقی پادشاه زمان دارد . شهریار باید دل مردم خود راکه «گنجینه راستین شاهان است» بدست آورد . و این کار با پیریزی کشورداری خود بر فرمانبرداری سخت خود شهریار نیز از دستورهای اخلاقی آسمانی ، امکان پذیر است .

اگر متفکران یونانی بنیادگذاران قوانین اخلاقی جمهوری هستند (که نکته بر جسته آن Nomos = قانون ، است) ایرانباستان سرزمین و میهن اصلی

اخلاقی پادشاه است . اینجا همه چیز برپایهٔ پرورش اخلاق ودرك پادشاه از وظیفه استوار است .

نکتهٔ نسبه تازه در کورپدی کسنفن این است که وی دید «شخصیت» را از حکومت آریایی در اندیشه سیاسی یونانیان وارد کرده است . فضیلت شهریار استوارترین ستون یك فرمانروایی نیکو است : این دانایی را یونان از ایران گرفته است .

### ۱ \_فضیلتهای سر بازی شهریار

فرمانروایی و سپاهسالاری ـ اندیشهٔ مسابقه وپیشی جستن ـ میدان ورزش و عرصهٔ کارزار ـ نام گلاری بعنوان یك نمودار جنگ ـ تلاش جنگی ایرانیان در زمان باستان - تصویر نادرست ایسو کراتس از ایرانیان ـ تلاش شخصی پادشاه در جنگ ـ جنگ تن به تن ـ نمونه هایی از دلیری ایرانی ـ شرافت ، نیك نامی و وفاداری ، بالاترین فضیلتها ـ ارزش یابی صلح ـ عنر سپهسالاری پادشاه : الف ) کورش کسنفن ، ب ) اردشیر یکم .

۱۱ هم یك پادشاه واقعی بود و هم یك سیاهی دلیر ۱۰۰
 همر ( در بارهٔ ۱گامعنون )

این سخن که از زبان هرفرمابروای سپاهی معتبر است، یگانگی ناگستنی فرمانروایی و سپاهسالاری ، یگانگی هنر کشورداری و فن جنگ در یك جهامه اشرافی را بازگویی میكند . اینجا ، یعنی دراین جامعه ، معنای زندگی عبارت است از یك مسابقهٔ ورزشی که موضوع آن عبارت است از اثبات تلاشهای جسمانی و بدست آوردن شرافت و افتخار ، و نیك نامی و شهرت به عنوان دلیر ترین مرد در چشم دیگران ، و جان سپاری برای این آرمانها . داشتن فضیلت سربازی در حد اعلای خود و جلب خاطر دیگران بعنوان سرباز : این ها چیزی است که در مرحلهٔ نخست از پادشاه انتظار دارند . این پادشاه است که نه تنها بالاترین مقام سپاهی است بلکه در عین حال نخستین مرد جنگی ملت خود نیز هست .

ما در اینجا اصطلاح اندیشهٔ مسابقه (=agonal) را بکارمیبریم . آگون agonal بهمعنی مسابقه است والیمپیا نمودار مسابقات ورزشی بطور عمومی ، زیرا

۱) نخستین بازیهای مسابقهٔ المهیا در ۷۷۶ پیش از میلاد ، در المهیا واقسع در پلوپونز برگزار شد . هر ۴ سال یك المهیا بود. بعدها در ۱۸۱۶ نخستین بازی مسابقههای المهیا در آتن صورت گرفت

درونی ترین انگیزهٔ مرد نجیبزاده (= آزاده) و آرزوی همیشگی وسوزان اواین است که برنده و پیروز باشد ، خواه در میدان ورزش خواه در عرصهٔ کارزار .

این آرمان زندگی مسابقهای ، که یاکوب بورکهارت آنر ا بعنوان عامل مؤثر بر روحیهٔ یونانی تجزیه و تحلیل کرده است ، برهرگونه حکومت اشرافی سياهي حكمفر ماست .

آریستو کراتی سپاهی بر میگردد به واژهٔ aristoein = «بهترین فردبودن»: بالاترین آرمان آریستیا (aristeia) است که بهمعنای قدرت فردی برجستهٔ یهلوانی است . در اینجاکوشش میشودکه تمام رقیبان دیگر را مغلوبکنند و تاج افتخار و پیروزی را بدست آورند . ولی نه تنها از نظر برتری طبیعی و جسمانی ، بلکه بزرگی اخلاقی «بزرگ منشی» نیزستایش میشود . برای شاهزادگان هم والامنشی ارزش کمتری از شخصیت سربازی نداشت . پهلوان آن نیست که به تنهایی وبی یاری خواستن ازکسی دیگر تمام دشواری ها را از پیش بردارد ، بلکه کسی است ک آمادگی جنگی ، هشیاری و تدبیر و روش بزرگ منشانه را در خود جمع دارد . اینها هستندکه بزرگمنشی را پدید میآورند واین همان چیزی استکه یونانیان آنرا «مگالو پسیشیا» megalopsychia مینامند و برابر آلمانی آن Hochherzig و «دلاور» فارسى است : در اين باره همهجا جهت اخلاقي عامل تعيين كنندهاست. هردو ، یعنی قهرمان همر و پهلوان ایرانی . آرمان زندگی خود را در برآوردن فرمانی میبینند که در الیاس دوبار به عنوان میراث پدر به فرزند پدید می شود . وفرزند آنرا حفظ میکند و سپس به دیگری میسیارد :

« همیشه نخستین مرد بودن واز دیکران پیش افتادن »

ودر شاهنامه برابر آن چنین است :

بيژن به گودرز مي گويد:

«مرا زندگانی نه اندر خوراست گر از دیگرانم هنر کمتر است»

یس این اتفاقی نیست که دین حتی در مرحله نخست عبارت از کوشش و تلاش بهاوانی همراه با شرکت پرکوشش نیروی انسانی برای اصل نیکی است و نه بر دباری و در دکشی صبو رانهای است که مثلا از مسیحیت نخستین فهمیده میشد . زیرا اندیشهٔ پیشی جستن (در مسابقه) و پیش افتادن برسراسر آموزشهای زردشت حکومت میکند . اینجا ، یعنی در دین زردشت ، هیچگونه فرمانی مبنی براینکه در برابر بدان نباید ایستادگی کرد ، وجود ندارد . اینجا تصمیم باید گرفت که با اورمزد باید بود یا برضد او . اینجا تنها یك جنگ جهانی آشتیناپذیر میان دو مینو است برای پیروزمندی نهائی نیکی . پس اندیشهٔ پیشی جستن ایرانی باستان از

Y) JACOB BURKHART

این باور زردشتی ریشه گرفته است .

نخستین درك و مشاهدهٔ زردشت پیغمبر ، شكاف وجدایی جهانی میان دو مینو است . این جدایی ودوگانگی برای زردشت مانند هزید شاعر یونانی اندیشهٔ نخستین است : هردو ، جهان را همچون «عرصه كارزار خدایان روشنایی ، با نیروهای عنصر تاریك و مهار نشدهٔ زمان نخستین » درك می كنند . هزید میگفت دو گونه الههٔ راریس وجود دارد : یکی الههٔ مسابقهٔ صلحجویانه است دیگری الههٔ جنگ وحشتناك . فقط الههٔ نخستین را باید ستایش كرد ودومی را نفرین ، جامعهٔ پهلوانی (اشرافی) چنانكه حماسه ها نشان میدهند با این هردو آشنا است : شادی از مسابقه نشاطبخش و میل به پیكار در صحنه خونین نبرد .

بدین گونه میدان ورزش و پهنه کارزار باهمپیوند مییابند . میدان ورزش آموزشگاهی است به منظور آمادگی برای جنبهٔ «جدی» و جنبهٔ جدی همان کارزار است .

در زبان ژرمنی باستان « Ernst » (= جــدی و جنگ) در زبان انگلوساکسن «eornost » بهمعنی جنگ است؛ در آلمانی باستان Ernust «جنگ و جدی» ودر اوستا « aranaw » (= جنگ ، مسابقه) .

از اینرو بهخوبی دانسته میشودکه «میدان» هم برای ورزش است و هم برای جنگ اریس الههٔ مسابقه و اریس الههٔ جنگ که دو خواهر همزاد هستند از یك مادرزاده اند . «میدان» غالبا وقتی تنها بكار میرود و به جنگ اضافه نمی شود به معنای همان میدان جنگ است .

همانگونه که یك یونانی برای آریستی (=بالاترین قدرت جوانمردی) کوشش می کند ، یك ایرانی هم برای بدست آوردن «نیك نامی» میکوشد .

« نام » تنها بهمعنی نام نیست بلکه « نامآوری» وبهمعنای شهرت نیز هست ، بسیاری از ترکیبات مانند نامآور ، نامبردار ، نامدار ، نامخواه ، نامجویی، بههمین معنای شهرت و آوازه است .

از این اندیشهٔ آگونال (اندیشهٔ مسابقه) نام گذاری هند و ژرمنی پدید میآید. این نامها نیاز دارندگان آنها را بهعنوان پهلوان پیروز آشکار می کند. برای نام مردم واژهٔ پیروز Peröz کاربرد بسیار دارد «پیروز» گذشته از آنکه نام پادشاهان و پهلوانان است ، در ترکیبهایی همچون :

پيروزېخت ،

پیروزجنگ ، (یونانی niko-machos) پیروزرائی ، (یونانی niko-beulos)

r) Eris r) Aristi  $\delta$ ) Agonal

پیروزگار ، پیروزگر ،

پیروزنام : نامور بهپیروزی (یونانی niko\_kles) ژرمنیSigimer (شروسکی ، گتی)، نیزبکار میرود .

داوری های اروپاییان در بارهٔ استعداد نظامی ایرانیان باستان هنوز هم از تعصبهای یونان دوستان متأثر است. نامهای هاراتن ، سالامیس ، ترموپیل ، پلاته ، ایسوس ، وگاوگمل موجب شدکه روشنایی ها بر مدافعان «آزادی اروپائی» بدرخشد ، و رقیبهای آسیایی آنها در تاریکی بیفتند . فراموش نکنیم که همین مدافعان آزادی برده فروش نیز بودند . ملیت پرستی صددرصد یونانی در جنگهای ایرانیان بزودی مبدل به قطعه قطعه کردن و کشتو کشتار متقابل در شهرهای کوچك شد ، چنانکه بخاطر سودهای شخصی خودشان و تأمین هزینه های جنگهای داخلی با کمال اشتیاق با پادشاهان ایران قرارداد می بستند .

هرگاه به تلاشهای جنگی ایر انیان در زمان باستان بنگریم ، بهروشنی فرق میانگروهی که از روی انصاف و باکمال شرافت و احترام متوجه دشمن بودند وگروه دیگری که از زهر نفرت ملی بر ضد «دشمن دیرین» مسموم شده بودند دیده میشود .

اشیل (حدود ۰۰ و پیش از م .) که خود در جنگ شرکت کرده بود ، نمایشنامهٔ «پارسیان» را بدون فریاد پیروزی شعارهای ملی نوشت . آشیل هیچگونه تحقیری نسبت بهدشمن شکست خورده که تنها «گناهش» Hybrit یعنی افزون خواهی یا کوشش در راه اقتدار انسانی بود ، واین گناه را خدایان در جای خود می نشانند ، نمیکند . اشیل فقط جنگ میان دو ملت هم توان ، و حتی خویشاوند ، را شرح میدهد ، هر چند که وی از دانش فرانتس بوپ آگاهی نداشت :

« بنظرم آمد که دو بانو که جامه های نیکو پوشیده اند ،
یکی با جامه های ایرانی ،
دیگری با جامه های سبك دری ،
نزدیك من آمدند ؛ از نظر بزرگی هردو
بسی برجسته تر از امروزی ها ،
از نظر زیبایی تمام ، و خواهرانی
از یك خانواده ـ در میهنشان
ساکن بودند : یکی یونان
که سرنوشت نصیبش کرده بود .
دیگری سرزمین بارس »

<sup>9)</sup> Marathon

y) Salamis

A) Thermopylae

<sup>1)</sup> Platacac

<sup>) · )</sup> lssos

<sup>11)</sup> Gaugamela

هرودت بهمهارت جنگی ایرانیانگواهی میدهد . کتابش را همانطورکه در آغاز میگوید :

« از کنرو نوشت تا یادگار کردارهای بزرگ وشگفتانگیز یونانیان وآیرانیانه هردو بهفراموشی سیرده نشود ۱۰

در جنگ ماراتن (۴۹۰ پیش از م .) پارسیان در میان سپاه ، جاییکه گارد شاهنشاهی و گروه سکاهای ایرانی به عنوان گروهان برگزیده ایستاده بودند، پیروز شدند . در نبرد پلاتئه (۶۷۹ پیش از م .) پارسیان از نظر نیروی جنگی و نیروی تن از یونانیان کمتر نبودند ، و

« آنجا که مردونیوس<sup>۱۷</sup> خودش ایستاده بود واز بسالای اسب سفیدش میجنگید ، در حالیکه گرداگرد او را دلاورترین پارسیان احاطه کرده بودند ، پارسیان بشدت هرچه تمامتر سپاه لاکدمونیها را در فشار گذاشتند ، سا وقتی که مردونیوس زنده بود ، پارسیان ایستادگی می کردند ودر دفاع دلیرانه خود بسیاری از لاکدمونیها را نابود کردند .»

اینجا هم ، مانند همیشه ، همه چیز بستگی به سپاه مرکزی پارسی داشت .
هرگاه این سپاه شکست میخورد یا بخش بزرگ آن نابود میشد ، برای سپاههای دیگر نشان گریختن بود ، اما این گریز بوسیلهٔ سواره نظام پیش گیری شده بود . در تاریخ بسیار برمیخوریم به این که پارسیان هرگز از یونانیان در جنگ واپس نمی ماندند ، و این نکته در دبیرستان های ما در درس تاریخ ناگفته می ماند به ودر حالیکه قسمتهای دیگر سپاه می گریختند ، پارسیان در واحدهای کوچك خود تا دم واپسین دفاع می کردند . حتی هنگامی که دشمنان در اردوی پارسیان راه یافته بودند .

کورتیوس روفوس" (کسی که می کوشدنسبت به ایر انیان حقشناسی کند) مینویسد: او کساترس" برادر شاه در جنگ ایسوس (۳۳۳ پیش از م .) شخصاً از پادشاه دفاع میکرد و دستهٔ سوارنظام خود را ، مستقیماً جلوی گردونهٔ جنگی شاهنشاه نگه داشته بود:

« وی در چیره دستی هنگام بکار بر دن جنگ افزار و نیروی تن از دیگر ان بر تر بود ، مانند مردم اندکی به دلاوری و عشق خود نسبت به بر ادرش ممتاز بود و در نتیجه همین جنگ به ویژه مشهور شد ،

گرداگرد گودونهٔ جنگی شاهنشاه پارسیان آزاده ، که درپیش چشمان شاهنشاه به افتخار جان داده بودند ، همه در حالیکه جنگیده بودند ، به گونه بخاك افتاده و با سینه های زخم برداشته برپشت افتاده بودند .»

<sup>17)</sup> Mardonios

در برابر این توصیف ، ایسو کراتس خطیب که نفرت ملی نزد او به شدید ترین صورتی بیرون میریزد ، تصویر نادرستی از پارسیان رسم میکند .

وی کوشش میکند که پارسیان را ملتی ناتوان در جنگ بشناساند ، ملتی که هرگز در جنگها پیروزی بدست نیاورد ، توده ای بی انضباط که در مواقع خطر وجود بیحاصلی بود ، و فقط برای بردگی بدنیا آمده و پرورش یافته است ، بدتر از غلامان خانگی نزد یونانیان ، ایسوکر اتس برای آنکه شاهنشاهی ایران را بیشتر پست کند ، اشاره به نسبنامهٔ مشکوك کورش بزرگ میکند ، که مادرش او را سرراه گذاشته بود .

## در بارهٔ شرکت جستن شخص پادشاه در جنگ منابع همزبان و صگفتار

نستند .

در بیشتر موارد پادشاهان شخصاً در جنگ شرکت نمیکنند بلکه فقط جنگ را رهبری میکنند و چنانکه در شاهنامه میبینیم ، هومان ، طوس را از اینکار سرزنش میکند و میگوید:

لا تو گر پهلوانی زقلب سپاه چرا آمدستی بدین رزمگاه ؟
 خردمند بیگانه خواند تیرا هشیوار دیوانه داند تیرا
 تو شو اختر کاویان را بدار سپهبد نیاید سوی کارزار »

بنابرگفته دیودور ۱۰ هرگاه یکی از پادشاهان هخامنشی خود را با سپاه در میآمیخت باید فقط برروی گردونهٔ جنگی خود بایستد و بهدشمن تیراندازی کند . او نباید ارابهٔ خود را براند . شاید داریوش سوم هم در نبرد ایسوس به همین گونه رفتار میکرده است . شاید پادشاهان خود را در تضاد درونی احساس می کردند : از یک سو شخصیت یافتن نیروی یزدانی در آنان بهدور نگاهداشتن ایشان از عرصه کارزار را فرمان میداد ، واز سوی دیگر وجدان جوانمردانه به آنان دستور میداد که به ندای شرف و احساس مسئولیت محود گوش فرادهند .

کورش بزرگ خود در جنگ کشته شد . او تا دم واپسین مردی دلیر بود . همانگونه می اندیشید که کورش کسنفن : نمونهٔ خوب بودن . همکن است سخنرانی زیر نیز از ساخته های خود نویسنده باشد ولی از هرجهت همسنگ قوانین شرافت سر بازی یارسی باستان است :

۵ من به تنهایی حتی با (تمام) دلاوری ممکن انسانی نمی توانستم تمام کالاهای شما را نگاهداری کنم . من خود باید بعنوان یك مرد دلیر با شرکت وهمکاری باران دلاور از شما یشتیبانی و نگاهبانی کنم .

اما شما هم باید ، همچون پیشتازان،با پاران دلاور خودتان مرا یاری کنید. من هم میخواهم که شما این سخنان را بهگوش گیرید ، آنچه اکنون از شها میخواهم ازبندگان نمیخواهم ، زیراآنچه منازنظر قدرت ازشها خواستارم ،

<sup>10)</sup> Diodor

من باید خودم در انجام دادن آن کوشا باشم ، بههمین گونه که من به شهها فرمان میدهم که مانند من کوشش کنید ، شما هم بههمان اندازه بایدکسانی را که زیر فرمان دارید بیاموزید که همان کار را بکنند ، »

درست همین نظر را کورش کوچك دارد: وقتی كلئارخ<sup>۱۱</sup> فرمانده سپاه سربازان مزدور یونانی با درك نظامی درست خود از کورش خواستار است که در پشت جبهه حركت كند ، كورش پاسخ میدهد:

«کلتارخ ا من برآنم که تاج شاهی را بدست بیاورم ، و تو میخواهی ، که من شایسته این تاج نباشم ؟ »

به همین صورت برادرش اردشیر دفاع از تخت شاهی را وظیفه شرافت و مردانگی خود میداند ، و با اینکه کورش برادرش را همیشه کوچك میکرد ، میگوید :

«اگر او بهراستی فرزند داریوش و «پری سات» (همسر داریوش ـ پری شاد) باشد ، من بیجنگ بهمقصود خود نخواهم رسید . »

از این اصل (فرمان) کورش: «چیزی را خواستار نباشید، که فرمانده سپاه هم آنرا نمی تواند انجام دهد» ظاهراً حتی اردشیر دوم هم که به کمدلی و مردانگی اندك شهرت یافته بود، پیروی میکرده است.

و نه زرها(یی که شاهنشاه همراه خود داشت) ، نه کاندوس (= روجامه پر بهایی که مادها به آن میکردند) و نه زبور ۱۲هزار تالنتی ، که برپیکر شاه آویزان بود ، مانع از این نمیشد که در سختیها و ناهمواریها مانند یك سرباز بردباری کند .

در حالیکه تیردانش را با خود داشت و سپرش را خودش در دست گرفته بود در سراشیبهای تند راههای کوهستانی پیشاپیش دیگران حرکت میکرد، پیاده میرفت واز اینکار سربازان درخود احساس جنبش و نیروی تسازه میکردند و رنجشان کاهش مییافت ، زیرا تلاش جنگی ونیروی کار پادشاهشان را در پیش چشم خود میدیدند . ۱۱

آمیانوس مارسلینوس مورخ رمی (مرگش در حدود ۴۰۰ م.) از جانفشانی های شخصی شاپور دوم (۳۱۰–۳۲۹ م.) سخت بهشگفت آمده بود. در سال ۳۵۹ خنگ در پیرامون دژ آمد (دیار بکر امروزی در کنار دجله) در گرفته بود. آمیانوس مینویسد:

« پادشاه ایران ، که هرگز موظف نیست در جنگها شرکت کند ، در حالیکه از خطر نافرجامیای که عرصهٔ کارزار را تهدید میکرد برافروخته بود خود را بنا بهرسم تازهای که تا آنروز هرگز معمول قبود ، مانند سربازی ساده در میان انبوه دشمنان افکند . از آنجا که گروه بسیاری کوشش میکردند اورا پنهان کنند ، بهتر میشد او را از دور دید ، واز اینرو آماج تیرهایی بودکه

غالباً به سوی او پر تاب میشد پس از اینکه بسیاری از افسران همراه شاه مردند و بی جان بخاك افتادند ، گروهان شاهنشاهی در حال تردید خود را به بعقب کشاند . اما شاپور از دیدن کشته شدگان و زخمی ها ترس به خود راه نداد . سرانجام اجازاه داد که یك مکث کوتاهی بشود . »

در اینجا هم باید سنت باستانی جنگ تنبهتن را بهیاد آورد . جنگ تن بهتن یك داوری یزدانی است : در این جنگ انسان بهراستی پناه میبرد بهبالاترین مقام و انتظار دارد آن مقام بهآن کس که حق با او است نیروهای ویژه ارزانی دارد . از هریك از دو سپاه که در برابر یکدیگر قرار گرفتهاند ، یك سرباز بهپیش میآید ، پایان جنگ میان این دو بهعنوان نتیجه نهائی جنگ بطور کلی ارزبابی میشود ، و بدینگونه از قربانی شدن تودهٔ بسیار جلوگیری میشود .

این مطلب کاملا برابر است با دومین جنگ رستم واسفندیار: اینجاجنگ تن بهتن نتیجهٔ نهائی را تعیین میکند. رستم میگوید «من با تنخویش نبردمیجویم و از لشکرکسی را رنجه نخواهم کرد».

اسفندیار بهرستم میگوید:

x آیین من این نیست که ایرانیان را به کشتن دهیم x و x خود اندر جهان تاج بر سر نهیم x

#### بدينگونه :

« نهادند پیمان دو جنگی که کس نباشد در آن جنگ فریادرس »

در نبرد کوناکسا (۴۰۱ پیش از م .) هم دو برادر مانند دو دشمن باهم در افتادند . چنین استنباط می کنند که مورد توجه اردشیر ، پادشاه قانونی هم همین بود که با صدور رأی دادگاه یزدانی حقانیت خود را ثابت کند ، زیرا بعدها وی به این نکته اهمیت بسیار میداد که نشان دهد وی خود ضربهٔ مرگ را به برادر و رقیب منفور خود فرود آورده است ، و همگی کسانی را که مدعی بودند کورش را کشته اند به ناهنجار ترین وضعی از میان برد . از دوره های بعد در نوشته های پرو کوپ وصف روشنی از یك جنگ تن به تن در دست داریم .

این نکته راکه در زمان ساسانیان برفضیلت سربازی به همین اندازه ارج نهاده میشد که در سده های پیشین ، موفقیت های نظامی فرمانروایان این سلسله نشان میدهد: آنها انحصار قدرت رم را از میان بردند. پرخاطره ترین این موفقیت ها به اسیری گرفتن قیصر روم ، والریان ۱۷ (در سال ۲۹۰ میلادی در جنگ ادسا) است توسط شاپور یکم . این پادشاه چکیدهٔ فعالیت سربازی بود . عربها به این شاپور بنا به بروایت ثعالبی بعلت فراوانی لشکر و شدت جسارت جنگیاش «سابورالجنود» یعنی شاپور لشکرها میگفتند .

نمونه های بسیاری از دلاوری ایرانیان در این دوره به چشم میخورد. پروکوب این دلیری را بگونهٔ برجسته ای یاد میکند: در پیش چشمان پادشاه خود، خسرو یکم (انوشیروان) با شتاب از دیوارهای شهر آنتیو خیا ۱۸ (=در شمال غربی دریای مدیترانه، آنطاکیهٔ امروز در ترکیه) در سال ۵۶۰ میلادی بالا رفتند. ولی عربه انیز که نسبت به ایرانیان دشمنی میورزیدند از دلاوری دشمنان «شیردل شای آگاه بودند، زیرا در بارهٔ سپاهیان خسرو انوشیروان که به یمن آمده بودند شاعر عرب «ابوالصلت ثقفی» چنین میگوید:

چه کسی مانند کسری است که پادشاهان به فرمان او بودند ۱ و چه کسی مانند « وهرز » است (یکی از فرماندهان سپاه ایرانی) .

در روز نبرد به هنگامی که خشمگین میشد ، چه نیکو بودند گروهی که حرکت می کردند ؛ مانند آنها را در میان مردم دیگر ندیدیم .

در تاریخ طبری نظیر همین را میبینیم:

خدا میداند ، یك سیاه مجللی بود ، ، ، ، ، ،

شهرباران نامدار ، مرزبانان درخشان ، ، ، که از کمانهای خمیده تیرهایی رها میکردند ، واز آن تیرها مردم هلاك میشدند .

نویسندهٔ نامهٔ تنسر هم بدینگونه اظهارنظر میکند. این سخنان رانویسندهٔ این نامه در نامهای که به اسکندر نوشته است از زبان ارسطو نقل میکند:

۱ اهل فارس ممیزند به شجاعت و دلیری و فرهنگ در روز جنگ ، که
 عظیم ترین رکن است از اسیاب جهانداری و آلت کامکاری . »

بالاترین فضیلتهای اخلاقی طبقهٔ آزادگان همهجا در پهنهٔ گیتی شرافت و نیکنامی و وفاداری است . تجسم این فضائل عالی در وجود رستم ، پهلوان ملی است .

بالاترین هدف رستم نیکنامی و شرافت است ، همانگونه که شیلر وصف می کند:

در میان سرمایه های زندگی نیکنامی از همه بالاتر است ، چه هنگامیکه تن ۲دمی خاك میشود ، نام بلند همچنان زنده است ،

هم چنین رستم میخو اهدیادگاری جاودانی در دل آیندگان به جای گذارد. «جهان یادگار است و ما رفتنی در نمانی جنان به جز از گفتنی به نام نکو گر بمبرم رواست مرا نام باید که تن مرگدراست.»

یا در جهانبینی «ادا»:

چهارپا میمیرد ، دوستان میمیرند ، تو خود میمیری ،

1A) Antiochia

تنها بك جيز است که هرگز نمیمبرد: نام و ننگ بس از مرگ . »

همان گونه که «نام» (شرافت) بزرگترین فضیلت است ، «ننگ» پست ترین خو ي است .

رستم میگوید: «کشته شدن آسان تر از ننگ» است. «مردن بهنام» به از زنده ماندن و «شاد کامی دشمن» است . در شاهنامه نام و ننگ بهویژه از نظر جناس وصنعت لفظی که دارد بسیار زیاد بکارمیرود: برتر از زندگی شرافت است<sup>۸۰</sup>. «دل مرد بددل بهاییندارد» . یك فرمانروا از این گذشته باید جان خود را برسر حنگ گذار د .

جهانجوی را جانبهچنگ اندراست وكرنه سرش زيرسنكاندر است سربازان هم مانند فرمانده در اندیشهٔ بدست آوردن نام نیكاند .

که فرمان تو بر تر از چرخ و ماه «چنین داد یاسخ بهرستم سیاه که ماند زما نام تا رستخبر ه جنان رزم سازیم با تیغ تیز

اما آزادگی و جوانمردی شاعر بزرگ تا بدانجا پیش میرودکه ، با همه عشقی که بهمیهن خویش میورزد، حتی وجود این فضیلت اخلاقی را در دشمنان ایران ، یعنی تورانیان منکر نمی شود ـ بدینگونه لشکر به افراسیاب میگوید :

جوانان شایستهٔ کارزار « نگه کن بدین لشکر نسامدار زن و کودك خرد و پيوند خويش. زبهر برو بوم و فرزند خویش ازآنیه که کشور به دشین دهیم ۴۰ همه سربسر تن بهکشتن دهیم

سخنان اندرزی شاهنامه از همین روح برخوردار است : این سخنان را

### از زبان بزرگمهر سخنگوی دانا می شنویم:

« در نام جستن دلیری بود ، زمانه زبددل بهسیری بود ، ، ، سر خویش را خوار باید شمرد ، اگر تاو دارد بهروز نبرد .

سر بدسکال اندر آرد به گرد۰، گرامی شود بردل پادشا .

بود جاودان شاد و فرمانروا .

اگر کارزاری که هنگام جنگ ،

بترسد زنام و نترسد زننگ ،

توانگر که باشد دلش تنگ و زفت ،

بهزیر زمین بهتر او را نهفت

چنانکه پیش از این گذشت اندیشهٔ وفاداری همراهان در سراس تاریخ

<sup>19)</sup> ازشیلراست، übers Leben geht noch die Ehre ، در «اردوی والنشتین»،

ایران دیده میشود . در اینجا تنها بهداستان آناباسیس اشاره میشود :

هشت آن از شاهزادگان پادشاه (کورش) برروی جسد سرور کشتهٔ خویش افتادند ، وفادار ترین خدمتکارش در میان سرکردگان ، که آرتاپات نام داشت، هنگامیکه شاه را دید که از اسب فروافتاده و کشته شده ، از اسب بپائین جست وخود را بهروی او انداخت ، اینجا بنابر یک روایت بهفرمان شاهنشاه به خنجر از یا درآمد ، ولی ظاهرا خودکشی کرد ،

با وجود رنگ پهلوانی که شاهنامه دارد ، هیچگونه کوشش یك طرفه در ستایش جنگ بكار نمی برد . فردوسی ارزش صلح و آشتی را می دانست و غالبا آنرا می ستود . یونانیان نیز چنین بودند . هرودوت می نویسد : هیچكس جنگ را بر صلح ترجیح نخواهد داد زیرا که به هنگام صلح فرزندان پدران خود را به خاك میسپارند ، اما بهنگام جنگ عكس این است . افلاطون در کتاب قانونها در باره نمونه پهلوانی اسپارتی انتقاد میكند و از قول آتنی ها نقل میكند که بهترین کارها جنگ و ستیز نیست ، بلکه صلح و حسنیت متقابل است .

### فردوسي مي كويد:

« سر مسرد جنگی خرد نسپرد که هرگز نیامیختکین با خرد » « چو مردم ندارد نهاد پلنگ ه نگردد زمانه برو تارو تنگ »

#### پشنگ ، پدر افراسیاب به کیقباد مینویسد:

نباید که پرخاش ماند زبن ۲۰۰۰۰

اما اگر جنگ آوریم،جهان بردل خویش تنگ آوریم،

ببخشیم از آن پس نجوئیمکین که چندین بلا خود نیرزد زمین

از زبان افراسیاب نیز فردوسی صلح را میستاید:

ازاین چنین گفت افر اسیاب به بد درجهان اندر آمد به خواب ازاین پس نه آشوب خیزدنه جنگ به آبشخور آید گوزن و پلنگ بر آشفت گیتی زنور دلیس کنون روی کشور شداز جنگ سیر دو کشور همیشه پر از شور بود جهان را دل از آشتی دور بود به به دو رام گردد زمانه کنون بر آسایداز جنگ وز جوش خون »

جای دیگر پیران بهرستم میگوید: «گر ایدون که جنگی بود هم گروه بلی کشته بینی به بالای کوه زخون سیاوش همه بی گنهاه سیاهی کشیده براین رزمگاه»

#### کودرز میکوید:

« زجنگ آشتی بیگمان بهتر است »

گرچه کسی بی آز و بی نام و ننگ نیست .

اما آشتی بهتر از جنگ است ، « مرا آشتی بهتر آید زجنگ ه

هنگامیکه لهراسب شاه برتخت مینشیند برنامهای طرح میکندکه مخالف هرگونه تصرف ستیزهجویانه است ، و نیکبختیکشور را با ارمغانهای صلح برتر

101

### از جنگ و خونریزی میداند:

به آز فزونی به یك سو شویم به نادانی خویش خستو شویم از این تاج شاهی و تخت بلند نجویم جز از داد و آرام و پند مگر بهرهمان زین سرای سپنج نیاید همی کین و نفرین و رنج زدل کینه و آز بیرون کنم

بسازید وزداد باشید شاد تن آسان و از کین مگیرید یاد

اندیشهٔ رنج بیهوده و مرگ مردم بسیار در جنگ سران این جهان باز

در پیام پادشاه توران به کیخسر و بیان میشود:

همه نره شیران و کند آورند چو دریاکنند ای پسر روز جنگ زخون ریختن وزبید روزگیار جدا گردد از تن براین رزمگاه همه ریگ دریا مرا لشگرند هرآنگهکه فرمان دهم کوه گنگ ولیکن همی ترسم از کردگار که چندان سر نامور بیگناه

بلندنامی در جنگ و عشق به صلح نزدفردوسی در کنار هم قرار گرفته اند. ستایش شاعرانه «مرگ پهلوانان» را نباید دلیل موافقت شاعر با «پیکارمردم کش» دانست . جنگ به فرمان پادشاه انجام میگیرد و این تقدیر یزدانی است ، که اساساً جنگ در جهان باید باشد . هومان به طوس می گوید که . . . .

بیداد و داد ، چو فرمان دهد شاه فرخنژاد ،

برآن رفت باید به بیچارگی ، سپردن بدو دل بیکبارگی ؛

همان جنگ پیران نه برآرزو است ۲۰۰۰،

« جهان زیر شمشیر تیز اندر است ،

مرک داد است ، سری زیر تاج و سری زیر ترك .

اگر مرک باشد همی بیگمان بهآوردگه به که آید زمان .

بدست سواری که دارد هنر ، سپهبدسر و گرد و پرخاشخر »

#### **جنگ کار خردمندانهای نیست زیرا:**

« در جنگ پدر بی سر میشود و پسر بی پدر ، بسیاری زخمی و خونین جگر میشوند . ۰ ۰ ۰

برادر زخون برادر بهدرد ،

زبانشان زخویشان پر از باد سرد .

پادشاه نیك کسی است که در فرمانروایی او مرد پرهیزگار از او ایمن باشد . . . واز تخت خود بهجهان صلح و آشتی بخشد . . .

« مردم از روی احساس اخلاق فطری خود ، حاضرند در صلح بسر برند واز چیز اندك برخوردار باشند تا با جنگ همهچیز را بهفرمان خود در آورند! »

البته این مطلب با این منافات نداردکه دارا شنن آیین فرماندهی از شرائط نخستین پادشاهی است . اما اینك که در بارهٔ اخلاق شاهی میخواهیم سخن بگوییم صفات اخلاقی یك سهسالار خوب مهم است . نمونهٔ این فرماندهان کورش

است که «هم پهلوان است و هم یك انسان» "كورش غمخوار راستین سرباز است که آنان از دیدارش نمیخواهند محروم باشند ، و کسانی را که تشخیص داده است که در جنگ ورزیده هستند کمتر از خودش دوست ندارد ؛ سربازان با خوشی بهخواست خود به منظور سپاسگزاری واز راه دوستی دیرینه همراه او به جنگ میروند . این شهریار فرماندهان سپاهش را بهنام میشناسد و فرمانش را گونهای به اطلاع میرساند که همه را بهنام میخواند ؛ چنین شهریاری نه تنها برای ورزیده کردن تن سپاهیانش در چاره جویی است ، بیش از هرچیز برای تندرستی آنان ، کردن تن سپاهیانش در چاره جویی است ، بیش از هرچیز برای تندرستی آنان ، ودر نتیجه از هرجهت برای بهداشت و سرپرستی پزشکی ، نیز می اندیشد ، هم چنین از نظر جای خواب و زندگی و خوراك کافی ، آنانرا در نظر دارد .

ولی تمام اینهاکافی نیست . مهمترین شناخت فرمانده آنستکه پیکارها بیشتر با جانها فیصله یابد نه باتوانایی تنها .

سپاه کورش یك سپاه نمونه است ، تمام صفات یك گروهی که نمونه وار فرمانبری میکند و نمونه وار رهبری میشود ، دارا است : انضباط همراه با علاقه به خدمت سربازی ، بلندهمتی و جاه طلبی و اعتماد به نفس ، آمادهٔ فرمانبری برای سخنان مهیج رهبر .

آری کورش نمونهٔ درخشانی است از جانفشانی شخصی فرمانده کل سپاه . و این درست همان چیزی است که فردوسی درشاهنامه در بارهٔ انوشیروان میگوید: «که هم شاه و هم پهلوان است»، کسیکه گاهی از سربازانش برقآسا پیشی میگیرد تا بدینوسیله از او با وجد و گرس پیروی کنند . همیشه نزد سپاهیانش به سر میبرد، پیوسته در یك جا نمی ماند ، زمانی اینجا و زمانی آنجا پراکنده است ، همه چیز را می پاید و درصد جبران و رفع کمبودها ، ونیاز مندی ها است . میدانست که برای تهیهٔ وسائل زندگی نباید آن اندازه تأمل کرد، تا احتیاجانسان را به اینکار بکشاند، بلکه درست در همان هنگام فراوانی باید در اندیشهٔ اینکار بود . یك فرمانده سپاه نباید صرفه جو و تنگدست باشد ، بلکه باید همانطور که در شاهنامه میآید « در گنج و دینار» را بازکند .

اما آنچه بیش از هرچیز کورش را برجسته میکند میانهروی و اندازه نگاهداشتن او بههنگام پیروزی است . از هرگونه شتابزدگی پرهیز میکرد واز اینکه در صورت لزوم یكبار هم فرمان عقبنشینی بدهد شرم نداشت .

فن لشکر کشی خوب مستلزم داشتن کار و فعالیت یك ستاد ارتش خوب است . قرماندهان پارسی این فعالیت را همیشه داشتند . آریسان مینویسد کسه

۲۰) شیل در اردوی والنشتین ، Pie Piccolomini شیل در اردوی والنشتین ، Die Piccolomini

نتشههای جنگی از پیش نوشته و آماده میشد یکی از این نقشههای جنگی پارسیها به دست دشمن افتاده بود . بهروشنی دیده میشود که تفصیلهای کسنفن در بارهٔ صفات نظامی کورش رنگ یونانی دارد . اما آنچه او درست دریافته و توصیف کرده است این حقبقت است که پارسیان در زمان کورش ، یك ملت مسلح بودند . اینجا ملت همانگروه مسلح است . معنی اصلی واژهٔ « Volk »در زبانهـای زرمنی «گروه جنگی» است . به همین گونه است و اژه فارسی باستان «کار» Kara سیاه ، جامعه سیاهی ، سیس « جامعه و مردم » که از این جمله واژهٔ فارسی میانهٔ Kārezār بهمعنی «میدان جنگ» فارسی نوین «کارزار» بهمعنای جنگ . واژهٔ آلمانی Volk که بهواژهٔ ژرمنی fulka برمیگردد ، هنوز در صورت کهنه تر آلمانیاش به معنی «انبوه سیاه» بکار میرود ، وبهاین معنا بهزبانهای بالتی و اسلاوی راهیافته است :Pulkasدر لیتوانی بهمعنای «گله ، توده ، سیاه » و در لهستـانی Polk به معنای لشکر است ، واژهٔ فرارسی باستان «کرار» برابر است با واژهٔ لیتوانی Karias و Karis بهمعنای «جنگ ، سیاه ، ارتش» و در زبان گوتی harjis «سیاه». قدرتخواهی یادشاهان از هیچگونه سهلانگاری در دفاع از حکومت چشهیوشی نمیکرد . کورش برای بکار بردن روشهای نوین جنگافزارها همه کارمیکند: تجهیز همه پارسیان بهپیادهنظام سپردار ، بکار بردن برجهای رونده کــه چیزی مانند تانك هاى امروز بودند . جنگ افزار سوار منظام پیش از این یاد شد . قاعده برای تمام فرمانروایان بعدی یادآوریهای زیر ازطرف داریوشبزرگ بود: « اگر تو جنین میاندیشی : از هیچکس دیگر نمیخواهم بترسم ، پس اینسیاه پارسی را ( Karam ) نکاهدار ، هرگاه از سپاه پارسی نکساهداری شده باشد ، روزگار درازی ایمنی بیرنج خواهد بود .

شایان توجه اینستکه اندرزهای نظامی ، که ظاهراً اردشیر به یکی از افسران بلندپایه خود داده بود در پارهای جهات یادآور سخنان اندرزین کورش کسنفن است :

ارىشىر :

به سالار گفتی که سستی مکن نخستین یکی گرد لشکر بگرد بهلشگرچنینگوی کین خودکهاند

همان تیزی و پیشدستی مکن چو پیش آیدت روز ننگ و نیرد برین رزمگاه اندرون برچهاند ۴

پس از این یادآوریهایی میآیدکه بهمنظور تشویق و وعده دادن خلعت بهعنوان پاداش است برای دلاورترین مردان چه برنا و چه پیر :

جواسب افکند لشگر از هر دو روی بیایند و ماند تهی قلبگاه چو پیروزگردی زئن خون مریز

نساید که گردان پرخاشجوی وگر چند بسیار باشد سپاه چو باشد زنو بدکنش در گریز چو تو پشت دشمن بینی بچیز متاز و بپرداز هم جای نیز نباید که ایمن شوی از کمین سپه باشد اندر در و دشتکین آ

پروکوب مینویسد: پادشاه با یك روش خاصی بطور دقیق از میزان تلفاتی که در جنگ پدید میآید آگاه میشد، وگاه و بیگاه فرماندهان سپاه را که با تلفات بسیار به پیروزی رسیده بودند مجازات میکرد.

### ۲ ـ جوانمردی ، رادی ، مردمی

تعریف مفاهیم  $_{-}$  مردمی ، تفاهم و آشتی ملتها : اراتوستنس  $_{-}$  مردمی ، انساندوستی : پیکار با کینهجویی  $_{-}$  و دستور زرین  $_{-}$   $_{-}$  راه گفتگو  $_{-}$  مردمی در اجرای حکم مجازات  $_{-}$  دفاع از شرافت کمبوجیه  $_{-}$  خشایارشا و لئونیداس  $_{-}$  رادمنشی در روابط سیاسی  $_{-}$  خوشر فتاری با اسیران جنگی  $_{-}$  جوانمردی  $_{-}$  : متیوخس  $_{-}$  تمیس توکلس  $_{-}$   $_{-}$  آخرین فیلسوفان یونانی  $_{-}$  ایرج : یك نمونه مردمی تمام عیار  $_{-}$  جنگآوری بر شالوده مردمی .

« نیاشد بجز مردمی دین من » ( فردوسی )

جوانمردی آن فضیلتی است که در انسان دیگر ، شخصیت انسانی خودرا باز می یابد . و بهمین نسبت مقام انسانی را در دیگری محترم می شمارد . و این همان عبارت معروف هندی tat tvam asi (= این تو هستی) است . این فضیلت در رفتار با غلامها یا کسانی مانند آنها که زیردست هستند ، یا در چشم پوشی از کینه جویی در برابر دشمن شخصی ، یا سیاسی یا در مواظبت ونگاهداری زندانیان، و بطور کلی در جنگ در برابر «دشمن» و در روابط بین ملت ها نمایان میشود .

مرد آزادهٔ راستین «رادمرد» است . در شاهنامه رادی یا "جوانمردی" به höflich یا höflich یا höflich یا است ، واز اینجا مردآزاده ومحترم را در آلمانی منا است ، واز اینجا مردآزاده ومحترم را در آلمانی ، شخص همپایهٔ خود میگویند . "رادمردی در ارجنهادن بهدشمن است، چنانکه آدمی ، شخص همپایهٔ خود را در وجود دشمن میبیند .

از همهٔ آین صفات بالاتر مردمی است. این صفات بنابر نظری گدهردر" بالاترین هدف تکامل انسان است. این مردمی بند میان من و غیر من را می گسلد و تمام آنچه راکه چهرهٔ یك انسان با عشق و نیکی یکسان داراست دربر دارد. پیش از این رسم شده بود، که این صفت را در مردم «بربر» ندیده میگرفتند و مردمی که غیر بونانی بودند ودرنتیجه زبانشان را یونانیان در نمی یافتند، به پیروی

<sup>1)</sup> Eratostenes 7) Themistokles 7) J. G. HERDER

از پیشداوری ارسطویی ، مردم پایین تر ، خشن و بی تربیت و غیر انسانی بودند .
این عقیدهٔ عمومی یونانی نبود ، و فیلسوفان مدتها پیش از مسیحیت اندیشه انسانیت و مردمی را به تمام بشریت مربوط میدانستند . مردمی به معنای چهانی و «رواقی» خود پلی شد برای تفاهم و آشتی ملت ها . از این جمله بود ارا توستنس (۲۷۵ ـ ۹۵ میش از م .) رئیس کتابخانهٔ الکساندریا (اسکندریهٔ امروزی) که معتقد بود همه مردم باهم برابرند : روش سیاست جهانی (بین المللی) رواقیون در حال تکامل بود ، و جای فرضیه ملی را مبنی براینکه بیگانگان «بربر» هستند میگرفت . داوری «ارا توستنس» را «استرابون» بازگو میکند ،

۱۳ در پایان گفتارش اراتوستنس با ناباوری در بارهٔ آنانکه تمام مردم را بهدو گروه یعنی بهیونانیها و بربرها تقسیم میکنند اظهارنظر میکند ، بعد توضیح میدهد درست تر آنستکه تقسیم از این نظر بکنند که آیا مرد خوب است یا بد است ، زیرا بسیاری از یونانیان بد هستند و در میان بربرها مردمی باتربیت یاهٔ ته میشوند ، مانند هندیان و آریانها ، (مقصود استرابون ایرانیهاست) »

مردمی به معنای دوستی انسانی در درجهٔ نخست در پیکار با انتقام و گینه جویی است. کینه جوییاز ویژگیهای مردمابتداییاست. انسان طبیعی (ونخستین) درصدد است ستمی را که براو روا داشته شده با ستم به ستمکار پاسخ گوید. حقیقت و اصل کینه جویی همین است. و در سازمان جوانمردان نه تنها امر بدیهی بلکه وظیفه نیز بود. « نوه ای کسه کینهٔ جسش را نگیرد تو او را پالفزاده مدان » کینه جویی را که در پاره ای از موارد برحق و شایسته است باید از فرونشاندن خشم بهدشمن شکست خورده ، چنانکه در همه جای دنیا می بینیم ، جدا کرد . و این را میدانیم که کورش بزرگ از این خوی بر کنار بود . کینه جویی به ویژه از مردم بیگناه بی اندازه زشت و بی ارج است : از این گونه است کینه جویی هساییکه در خانواده ها معمول است ، یا کشتن زندانیان ( Repressalie = کینه جویی دسته جمعی) . از جمله دلائل آزادگی و بزرگواری خانوادگی کورش کوچك همین بود که از اینکار سخت پرهیز میکرد .

۱۵ دو تن از یونانیان که رهبر سپاه مزدور بودند از وظائف خود سرپیچی
 کرده بودند ، و به علت دلتنگی و اهانتی ، که به جاه طلبی ۲ نان شده بود ، سپاه
 کورش را ترك کرده و باخود اشیائی گرانبها همراه برده بودند .

کورش همه سپهبدان و افسران ارشد خود را جمع کرد و گفت من بخوبی میدانم که این دو فراری به کجا گریخته اند ، کشتی هم به اندازه کافی در اختیار دارم که آنها را دستگیر کنم ، اما سوگند به خدایان من نمیخواهم آنانرا دنیال کنم ، هیچکس تا وقتی که نزد من است حق ندارد پشت سر من بدگویی کند و بگوید که من بیش از اندازه از او استفاده کردم ؛ و اگر هم

خودش میخواهد مرا رها کند ، بگویند که من با او بدرفتاری میکنم . بگذارید بگریزند ، اما بدانند که آنها با ما بیشتر بدرفتاری کردند تا ما یا آنها . آری فرزندان و همسران آنان زیر نظر و مراقبت ما هستند ، اما از شوهرانشان جدا نخواهند شد ، بلکه بیاس خدمات گذشته که بهمن کردند بس داده خواهند شد . ه

جمله آخرگویای اندیشهٔ تعادلی است میان درست و نادرست که هنوز ما درآن یك قانون اصلی ایرانی میبینیم . آیا شاهزاده میخواست خود را با اینكار محبوب كند . ولى ما نبايد عوامل ديني را غير ممكن بدانيم . زيرا قوانين اخلاق دين زردشتي ناروايي انديشه كينه توزي را بخوبي مي شناسد .

در اینکه کورش بزرگ از این نقص بهدور بود تاریخ گواهی میدهد . کسنفن بهدرستی از فول کورش خودش میکوید که مردمدوستی پراردشتر است تا هنر لشگردادی و نیکی کردن بهانسانها نیکوترست تا رنجه کردن آنان ،

در نوشته های پهلوی از جمله کارهای نیکو و کرفه داری که شمر ده میشود خودداری از خشم و کینهاست ، با خشم و کین روان خویش تباه مکن، انتقام جوثی مردم را سهمگین تر و نامهر بان تر میکند . فردوسی از زبان اردشیر میگوید :

چو خواهی که بستایدت پارسا بنه خشم و کین چونشوی پادشا تو بپدیر و کین گذشته مخواه تو زنهار ده باش و کینه مخواه

هرانکس که یوزش کند برگناه چو خواهد زدشمن کسی زینهار

بخشش وگذشت نشان پاکی نژاد است واز اینرو بهرام در حال مرگ بەيرادىر خود كىو مىگويد:

همان درد مرگش نباید جشید

گر ایدونکه زو بر تنم بد رسید

شاهنامه برای بلندی درك اخلاقی بهبهترین صورتی گواهی میدهد كه اصل قاعدة زرین را میشناسد همچنانکه این قاعدهٔ زرین راکتاب آسمانی انجیل می شناسد . در انجیل متی ۱۲/۷ آمده است :

« هرگونه که میخواهید مردم باشها رفتار کنند ، به همانگونه شما با هردم رفتار کنید . »

درست مانند همین گفتار را فردوسی در داستان کیخسرو «پس از پیروزی به تورانیان» میگوید:

که هرچیزکان نیست ما را پسند وگر چند باشد دلم کینهجوی

چنین گفت کیخسرو هوشمند نیارم کسی را همان بد بهروی

فردوسی از زبان کیخسرو نقل می کندکه با ایرانیان پیروز چنین سخن

گفت :

به ما داد بوم و بر و تاج و تخت به مهر اندرین کشور افسون کنید سر بیگناهان نباید برید

« به ایر انبان گفت بیروزبخت زدلها همه كينه بيرون كنيد زخونريختن دست بايد كشيد نسه مردی بود خیره آشوفتن بهزیر انسدر آورده را کوفتن » باز این «قاعدهٔ زرین» در یك متن معروف اندرز پهلوی چنین میآید : « هرچه بهتو نیك نیست تو نیز بهدیگرکس مکن »

به همین کونه منوچهر در روزگاران پیش سخن میگوید:

نیسد وگر دوستدارید و بسار منیسد تگاه گنهکار شد رسته با بیگناه نکنید زنن آلت جنگ بیرون کنسد دین زافت همه باك و بیرون زکین »

ه شما گر همه کینهدار منیسد چو پیروزگر دادمان دستگاه همه مهر جویید و افسونکنید خردمند باشید و پاکیزه دین

سیسرو میگوید: از جمله قوانین اصلی یك سیاست خوب بمعنی سیاستی كه از نظر اصول اخلاقی و انسانی خوب اجرا شده باشد این است که پیش از بكار بردن زور راه گفتگوهای دوستانه را باید پیمود .

درست به همین مضمون است اندرزی که کیخسرو پادشاه به فرامرز فرزند رستم میدهد:

بهداد و به کوشش بی آهوی باش» درشتی کن آنگاه پس رزمجوی » جنان کن که او را نباشد زبان ه

«نخستین به نرمی سخنگوی باش « چوکارت به نرمی نگردد نکوی « کسی کو بهرزمت نبندد میان

خشونت و ستمگری در اجرای حکم مجازات را نزد اقوام آسیایی تاریخ نویسان باستان غالباً بهصورت برجستهای نقل می کنند . گرچه اروپا از این نظر کمتر از اقوام آسیایی نبود ، با اینهمه از کوششهای انسان دوستانه اشاراتی هست به ویژه وقتی نویسندگان تاریخ ا نسبت به ایران نظر دشمنانه ای داشته اند ، این اشارات را بیشتر باور کردنی میکند .

از جمله این نویسندگان بود آمیانوس مارسلینوس که در بارهٔ اردشیر درازدست (۲۵هـ۲۲۵ پیش از م .) چنین مینویسد:

« آن پادشاه بسیار توانای ایرانی ، اردشیر ـ که به او لقب درازدست (Longimanos) داده بودند میکوشید انواع مجازاتهای ظالمانهٔ گوناگون بدنی را ، چنانکه این خانواده از روزگارهای پیش اجرا میکردند ، تخفیف بدهد . از اینرو به جای بریدن سر دستور داده بود که پوششهای سر (کلاه)گناهکاران را ببرند ، و چنانکه از طرف پادشاهان معمول شده بود ـ برای مجازات « جنایت » ، گوشهای آنها را نمی برید و بجای آن دستور داده بود فقط بندهای کلاهی که برسر داشتند ببرند . »

در اینجا نویسنده این مطلب را مخصوصاً در میان مثالهایی برای مردمی و مهربانی ، نزد ملتهای بیگانه تأکید میکند ، ویادآ وری میکندکه این پادشاه را بهپاس کارهای پسندیدهٔ مردمیاش نویسندگان یونانی نیز میستودند . این پادشاه اردشیر یکم بودکه بهپیروی از سیاست بردباری دینی کورش و داریوش باگسیل کردن عزرا و نحمیا بهاورشلیم بهمنظور تنظیم نمازهای یهود ، دلبستگی خود را

بهرفتار مردمیاش با ملتهای بیگانه اعلام کرده بود .

اینجا هم مانند جاهای دیگر نمونههای مخالف هم و متضاد دیده میشود . نخستین و بهویژه نفرت انگیزترین نمونه ها را هرودت در بارهٔ جانشین و فرزند كورش ، كمبوجيه (٥٢٩ ـ ٥٢٢ ييش ازم .) نقل مي كند . بنابر روايات مورخان يوناني كمبوجيه درست نمونهٔ ناشايسته و نقطهٔ مقابل يدر نژادهٔ خود كورش بزرگ بود . «سنكا» فيلسوف رمي به او صفت «تندخو» ميدهد . اما شايداو مستحق این بدنامی نبود واز بخت بد او بودکه جانشین پدر نامدار خود شده بود ـ کسی که دلهای مردم بسوی او پرواز میکرده . آنچه که هرودت از گستاخی دینی این یادشاه روایت میکند قابل اثبات نیست . بهموجب این روایتکمبوجیهگاوآپیس<sup>ا</sup> را بسختی زخمی کرد . پدران شهر ممفیس° را فرمان داد بکشند و پیشوایان دینی را تازیانه بزنند (جلد سوم ۲۸،۲۷) . دیگر اینکه فرمان داد جسد یادشاه مصر آمازیس ٔ را از آرامگاهش بیرون آوردند، و بهناهنجارترین وضعی باآن رفتار کرد . تمام اینها باید ساخته و پرداختهٔ روحانیون مصری باشدکه فکر خود را متوجه دشمنی با پارسیان کرده بودند . این دشمنی ها بیشتر متوجه کمبوجیه بود ، چه او در آمد آنان راکاهش داده بود . اسناد مصری ثابت می کنند که کمبوجیه هم نسبت به خطمشی سیاست دینی پدر بردبار خویش وفادار مانده بود . وی الاحه نثیت ، سائیس م و ازیریس خدای خورشید را نیایش کرد . وی بیگانگان را آن آنجا بیرون کرد و خانهٔ خدا را به این ترتیب پاکیزه کرد، وی توانایی (مقدس) را دوباره به آن الاهه بازگرداند . و جشنها و حرکت دسته های دینی را به صورت باستانی خودش اجر اکرد ، خودش در پیشگاه الاهه سر تعظیم فرود آورد ! برای گاو مقدس ، که بنابر روایت ساختگی هرودت روحانیان مصری مجبور شدند در بنهانی آنرا دفن کنند ، دستور داد یك تابوت بزرگ از سنگ گرانیت (سماخ) ساختند . از اینجا میتوان نتیجه گرفت که آگاهی های دیگر هم در بار : « کارهای بد» كمبوجيه بايد با ديدة شك و ترديد نگريسته شود .

البته رفتار خشایارشا نسبت به پرستشگاههای یونانی عمل کینه جویانه ای بود ، به ویژه کار زشت او بی احترامی به جسد مدافع دلیر تنگهٔ ترموپیل ، لئونیداس اسپارتی بود . بنابر روایت هرودت که تحقیق در بارهٔ آن امروز امکان پذیرنیست ، خشایارشا وقتی به دیدن کشته شده گان جنگ برسر جنازهٔ لئونیداس رسید ، دستور داد که سر او را ببرند و برسر نیزه کنند .

ولی هردوت یادآوری میکند: ازبسیاری نشانهها بویژه ازاین فرمان ، روشن میشود که خشایارشا از لئونیداس بیش از دگرمردم نفرت داشت . زیرا اگر

<sup>\*)</sup> Apis 4) Memphis 9) Amasis 4) Neith

A) Sais 9) Osiris

جنین نبود با مردهٔ او چنین رفتاری که بر ضد هرگونه رسم معمول است انجام نمیداد . زیرا بارسیان ، تا آنجا که من میدانم بیش از همه بهسربازان دلیر احترام میکدارند .

بنابراین رفتار خشایارشا رفتار ایرانی نبود .

کریستنسن بزرگداشت و جوانمردی ایرانیان را ، که از آغاز تاریخ در ایران وجود داشته است، به عنوان صفت برجسته ارزشمندایر انیان ستایش می کند .

کورش نمونهٔ یک پادشاه جوانمرد بود . این صفت برجستهٔ اخلاقی به ویژه در روابط سیاسی دیده میشد . در این روابط بالاترین قانون احترام به مقام توهین ناپذیر فرستادگان کشورهای بیگانه است . این احتراماز لوازم حتمی مقررات روابط بین المللی است .

يونانيان چندينبار حقوق بين المللي را بسختي نقض كردند:

مگابازوس فرمانده سپاه ایرانی با فرستادن هفت تن نماینده از آمینتاس مقدونی ، پادشاه مقدونیه ( نیمهٔ دوم سدهٔ ششم پیش از م ، ) ، به نشانهٔ تسلیم شدن ، آب و خاك میخواهد ، این دو چیز به آنان داده میشود ، به مهمانی دعوت می شوند و با ظاهری مهماندوستانه از آنان پذیرایی میشود ، ولی بعد گرفتار یك صحنهٔ سوء قصد میشوند و به دست جوانانی که جامهٔ زنان پوشیده بودند از پشت با خنجر از پای در می آیند .

نمایندگان داریوش در آتن واسپارت به همینگونه خواستار آب و خاك میشوند .

در آتن از كوه آنانرا به زیر می افكنند و در اسپارت در چاهی ؛ وباكنایهٔ 
نیش دار به آنان یادآوری میكنند كه از آنجا میتوانند آب و خاك در آورند .

چندی بمد اسپارتها به عنوان كفارهٔ این گناه نمایندگانی به شوش میفرستند 
شوش در این هنگام پایتخت خشایارشا بود . خشایارشا آنانرا پدیرفت و 
به آنان گوشزد كرد كه وی با آنان مانند اسپارت ها رفتار نخواهد كرد ، كه 
با كشتن نمایندگان این حق را كه تمام ملتها محترم می دانستند ، پایمال 
کردند . او نمیخواهد مرتکب همان گناه بشود ، بلکه گناه خونریزی آنان دا 
مریخشد

پروکوپ بعدها از روش جوانمردانه و والای یکی از پادشاهان ساسانی چنین مینویسد:

آدگادیوس قیصر روم شرقی فرزند نابالغ خود را بهنام تئودوژیوس<sup>۱۲</sup> بهیژدگرد یکم سپرده ، واز او خواهش کرده بود که از فرزندش نگهداری کند که پس از او به تخت بنشیند وبه حق خود برسد ، پزدگرد که پیش از اینها به جوانمردی ورادی نامبردار شده بود خواهش او را از جان پذیرفت و قبول مسئولیت کرد ، با کشور بیزانس (روم شرقی) صلح برقرار شد واز منافع او طرقداری کردند .

خوشرفتاری با اسیران جنگی در هیچ زمانی امر بدیهی نبود . رفتار

1.) Amyntas 11) Arkadius 17) Theodosius

مردم آسور و یهودیان را در صفحات پیش خواندیم . مردم سیراکوز اسیران جنگی را درگودالهای سنگی میافکندند وآنها در میان آتش سوزان وگرسنگی و تشنگی و بیماری بزاری محکوم به مرگ بودند . بیزانس های مسیحی (روم شرقی) هزاران تنی از اسیران را نابینا میکردند . کسنفن مینویسد :

(پس از پیروزی بر ارمنیان) اسیران جنگی را که پارهای زخمی بودند از پیش کورش میگلراندند \_ و قتی کورش آنانرا دید در زمان فرمان داد زنجیرها را پاره کنند و زخمیها را پیش پزشك بفرستند و درمان کنند . سپس به کلدانیان گفت که وی نه برای نابود کردن آنان و نه برای جنگ کردن آمده است ، بلکه برای آشتی دادن کلدانیان و ارمنیان با هم ، آمده است .

سخنان پروگوپ هم در بارهٔ قباد (پیرامون ۲۰۰۰ م .) دلنشین است :

در شهر آمد نخست کشتار بزرگی روی داد ، پس از آتکه شاه ایران بهشهر

درآمد مرد دینی کهنسالی او را بدین نکته آگاه کرد که این رسم شاهینیست

که اسیران رابکشند ، شاه از اوپرسید : چرا بامن بهنبرد برخاستید ، پاسخ

داد : زیرا که این داوری خداوند بود که شهر آمد را بهدست دلیری تو

بسپرد ، پادشاه از این سخنان شاد شد و فرمسان داد دست از خونریزی

بردارند ، مردانی که در شهر اسیر شده بودند نخست بهایران فرستاده

شدند ، ولی سپس قباد فرمان داد که آنان را با یك مردمدوستی درخورشاه

شدند ، ولی سپس قباد فرمان داد که آنان را با یك مردمدوستی درخورشاه

ضمنا همانگونه که پروکوب گزارش میدهد فقط یك ساختمان ویران شد و هرچه که در «آمد» و پیرامون شهر بود دست نخورده بجای ماند .

همینکه بهنزدیك شهر «آمد» درآمد از یکی از مغان پرسید آیا وی میتواند شهر را بهتصرف در آورد ، مغان در پاسخ وی نفتند که وی آن شهر را از راه جنگ نمیتواند بگیرد .

از اینرو با دست راست خود شهر را نشان داد و با اینکار فهماند که بهشهر آزاری نمیرساند ، بلکه میخواهد که شهر بجای بماند .

شهر کنستانتین به خواهش یکی از پیشوایان دینی مسیحی مشمول بخشش و عفو قرار گرفت و خواربار بسیاری ، که برای سربازان هنگام محاصره در نظر گرفته شده بود ، در اختیار مردم شهر گذاشته شد

نمونه های بسیار از جوانمردی های ویژهٔ پادشاهان ایران ، گذشته از کورش بزرگ ، که بهپادشاهان شکستخورده هیچگونه آزاری نمیرساند ، برای ما سگانه نست .

« متی اوخوس کا فرزند بزرگ فاتح ماراتن کا میلتیادس کا را فنیقیان بهاسارت کرفته بودند و اگمان میکردند که با اینکار بهداریوش خدمتی کردهاند ، اما پادشاه کاری بهاو نداشت حتی با او خوشرفتاری بسیار کرد و بهاو خانه ، زمین و یك همسر ایرانی داد که

فرزندانش همكي رسما ايراني شناخته شدند . ه

هرگاه یکی از شاهان محلی شورش میکرد ، معمولا «کبنهجویی خانوادگی» صورت نمیگرفت ، بعکس ، تخت شاهی پدر بهفرزندش واگذارمیشد ، با این کار به نژاد شاهی توجه میشد . هردوت در تأیید این سخن می نویسد «در این باره نمو نه های بسیار دردست است» . همچنین پذیر شجو انمردانه ای را که تمیستو کلس فاتح سالامیس نزد اردشیر پادشاه یافت ، باید اینجا یادآ ور شد . این سیاستمدار که از طرف هم میهنان خود ناسپاسانه از کشور شهیرون رانده شده بود درخواست دوستی با شاهنشاه را کرد و پذیرفته شد . خواندن و سخن گفتن فارسی آموخت، پیشکش های بسیار دریافت کرد و او بی یک یونانی موقع شناس واقعی بدر برابر آن وعده داد که شاهنشاه را در هنگام اجرای نقشه تصرف یونانیان پشتبانی کند و سه شهر ماگنزیا ای کند و سه شهر ماگنزیا ای در هدیه شد .

ولی آنچه در بارهٔ جوانمردی ایرانیان بیش از هرچیز درخور توجهاست پناه دادن آخرین نمایندگان فلسفهٔ یونانی است ، که پس از بسته شدن «آکادمی» آتن (نوعی بیگانگی دینی نسبت بهفرهنگ) ودر نتیجهٔ تعصب اعتقادی کلیسای شرقی ناگزیر بهفرار شده بودند (۲۹۰ میلادی) . اینان از سوی انوشیروان در تیسفون دوستانه پذیرفته شدند ، پادشاه شخصا بهفلسفهٔ دینی دلبسته بود و گویسا چنانکه آگاتیاس مینویسد ، یکی از دوستداران فلسفهٔ افلاطون و ارسطو بوده و گفتگوهای فلسفی ترتیب داده بوده است .

هنگامیکه این هفت تن (داما سکیوس ، سیمپلی کیوس ، اویلامیوس ، پربسکیانوس ، هرمیاس ، دیوگنس ، ایزی دوروس ) بهمیهن خود باز میگشتند ، پادشاه در قرارداد صلح گنجانید که آنان آزادانه بهمیهن خود بازمیگردند ودربر ابر پیگیری های بعد مصونیت دارند .

منطقی ترین نمایندهٔ مردانگی سره در شاهنامه ، ایرج ، جوانترین فرزند فریدون است . دوبرادر دیگرش، سلم و تور، خشمگین اند از اینکه ایرج نیرومند ترین آنهاست و وارث کشور ایران میشود ، شکایت پیش پدر میبرند ودر اندیشهٔ آزار او هستند . فریدون ایرج را فرامیخواند واز او میخواهد چنان که شایستهٔ یك پهلوان است از حق خود دفاع کند . اما ایرج میخواهد پیش برادران خود برود و در آشتی و نرمی باهم سازش داشته باشند . پدرش مردی گمان پرور نیست ، واز سرشت مردم بخوبی آگاه است ، آگاه تر از آنکه نداند : آن اندیشه گرای پاکی

<sup>10)</sup> Magnesia 19) Lampsakos 19) Mius

<sup>1</sup>A) Agathias 14) Damaskios Simplikios Eulamios Priskianos Hermias Diogenes Isidoros

که میخواهد اهریمنان نفرت ، کینهجویی و آزار را در جهانی که پلیدانی چون سلم و تور پدید می آورد با مهر و نرمخویی رام کند ، خود را به تباهی می افکند :

« تو گر پیش شمشیر مهر آوری سرت گردد آزرده از داوری »

اما ایرج مانند هر نیك اندیش خوشبینی به نیروی نیکی در انسان باور دارد و میگوید :

« دل کینهورشان بدین آورم سزاوارتر زان که کین آورم ه پدر این باور را میستاید ولی یادآ ور میشود که با احتیاط رفتار کند:

« ولیکن چو جان و سر بیبها نهد بخرد اندر دم ازدها چه پیشآیدش جزگزاینده زهر که از آفرینش چنین است بهر »

فریدون اندیشناك است ولی سر انجام میگذارد که ایر جهیش بر ادر ان خودبرود . ایر ج به تور میگوید :

۱۹ . . که ای مهتر نامجوی اگر کام دل خواهی آرام جوی نه تاج کیی خواهم اکنون نه گاه نه نام بزدگی نه ایسران سیاه بزدگی که فرجام او تیرگیست بدان برتری بر بباید گریست »

در حالیکه از همهچیز چشم میپوشد راه آزادگان را در پیش میگیرد .

منگمان میکنم در بارهٔ آنچه که شاعر از زبان ایرج میگوید ، که پیش از هرچیزیك انسان است ، هیچچیز بهاندازهٔ اشعار گریل پارتسر ۲۰سازگارترنیست:

ه فقط یك خوشبختی در روی زمین است ،

وآن: آشتی و آرام درونی است ،

و سینه پاك از گناه .

و بزرگی خطرناك است ،

و شهرت و بلندنامی یك بازی بیهوده .

آنچه بلندنامی میدهد سایههای پوچ است

آنچه او میگیرد بسیار زیاد است .

ایرج را در حماسه های پهلوانی میتوان « مسیح » دانست به هنگامی که درگوه اندرز میداد به که اینجا در سیمای شاهنامه درآمده است . در وجود او فضیلت مسیحیت « agape » ، بدانسان که پاولوس در نامه اش بهمردم کورنیت (۱۳–۱۲) وصف می کند ، شکل می گیرد . ولی خود در این میانه نابود میشود . زیرا به واین باز همان رویهٔ غمانگیز پیش آمدهای روزگار است به ایرج باید شکست بخورد . در جهانی که ژرفترین مفهوم آن پلیدی است ، پایداری نکردن، به مرنحو که باشد ، غیر مستقیم تأیید و پشتیبانی نیروهای تاریکی است . ایرج باعظ عشق بردبار است و با جهان بیگانه ، بدانگونه که تولستوی تبلیغ میکند ، فاتن جنگجوی مصمم میان او هر مزد و اهر بمن . اما خود را از آن بزرگی روحی

y • ) GRILLPARZER

که در پیشگاه او سرتعظیم فرود میاوریم بینیاز نمیبیند .

نباید فراموش کرد که مردمی در برابر دشمن و در جنگ ارزشمند است . چنین مینماید که این معنی را نویسندهٔ «مینوی خرت» هنگامیکه «ستمکاری» (ستهمکیه) و «کارمرگ آور» (زتاریه) را یکی از خوی های نکوهیدهٔ گروه سپاهی میشمارد، در نظر داشته است . با دشمنان به «داستان (داوری) کوشیدی» دستور دینی است . کیخسرو به طوس فرمانده سپاهش سفارش میکند اقدامات جنگی مردانه پیش گیرد:

چنین است آیین تخت و کلاه کسی کو به رزمت نبندد کمر مکوشید جز با کسی هم نبرده « نیازرد باید کسی را بهراه کشاورز با مسردم پیشسهور نباید که بروی وزد باد سرد

همانگونه که در افسانهٔ پارسیوال ٔ جوانسان « جام مقدس » فقط برای پیروزی ، در جنگ شرکت و فداکاری نمیکردند ، بلکه برای ستمدیدگان ویاری به آنان میجنگیدند ، پهلوانان ایرانی هم همینگونه رفتار میکردند . اینرا از نامه کیخسرو بهرستم در می یابیم هنگامیکه برای رهائی بیژن پهلوان رنج کشیده ، اورا به بحنگ تحریك و تشویق میکند :

بر و بازو و چنگ و فرخ نژاد بگیری برآری زناریك چاه<sup>†</sup>» «ترا ایزداین زور پیلان که داد بدان داد تا دست فریادخواه

### ٣\_ عشق بهراستي

هردوت \_ کورش بزرگ - ضد راستی : دروغ : الف) از نظر متافیزیکی ، ب) از نظراخلاتی، اوستا ، ادبیات بهلوی \_ شاهنامه ، ج) به تعبیر سیاسی: قانونی بودن شاهنشاه و مسئلهٔ شورش،

۱۱ راست سخن گفتن و تیر و کمان را نیکو به کار بردن ، نزد آن ملت ، هم
 گرامی و هم دشوار میامد ، ملتی که پیدایش نام من از او است ـ نامی که
 نزد من هم گرامی و هم دشوار است . «

فریدریش نیچه ۱۲ جنبن گفت زردشت »

این سخن نیچه برپایهٔ جملهٔ معروف هردوت نهاده شده است:

« پارسیان کودکان را از ه سالگی تا ۲۰ سالگی به فرهنگ آشنا میسازند
اما این سه چیز را به کودکان خود یاد میدهند: اسب سواری ، تیراندازی و
راستگویی ، ۰ ۰ ۰ ۰ ۰

سيس مينويسد:

۱ انچه بیش از هرچیز دیگر شرافت را نزد آنان لکهدار میکند دروغگویی
 است ، و پس از آن وامدار شدن ، و مهمترین ملت آن اینستکه بهنظر آنان
 یك وامدار ناگزیر بهدروغگفتن خواهد شد . »

همین مطالب را استرابون میگوید، ولی پلوتارخ وامدار شدن را نخست یاد میکند و دروغ گفتن را پس ازآن. پارسیانیونانیان را بهخواری مینگریستنده زیرا در دادوستد با سوگند دروغ یکدیگر را فریب میدهند. مردم دروغگو را شاهنشاه بهختی مجازات میکرد. ازجمله اردشیر (دوم) پادشاه هخامنشیفرمانداد زبان یك مرد دروغكو را با سه سوزن سوراخ کردند. برای کمبوجیه یك دروعدو با مرد جنایتکاری که شایستهٔ مرگ است یکی بود . کورش بزرگ به گفتهٔ کسنفن این سخنان را از پدرش شنیده بود :

ا سپس آنچه که ما ( پارسیان ) هنوز داریم قانون شد ، وبه صورت ساده به کودکان می آموزیم . به بندگان خود نیز می آموزیم که راستگو باشند ، دروغ نگویند ، اما تگویند و فریب ندهند ، و در دادوستد برای سود خود دروغ نگویند ، اما اگر برخلاف این دستور رفتار کنند ، باید تازیانه بخورند ، تا به چنین رسم نیکی خو بگیرند و مردم شهری فرهیخته از آنچه بودند بشوند ، »

كورش بزرك به تيگران پادشاه ارمنستان ميگويد:

۱۵ مرد ارمنی ، نخستین پند من بتو ۱۰۰۰۰۰ اینست که راستی را بگویی
 تا از اینراه دست کم خود را از این خوی زشت و نفرت انگیز ترین خوها ،
 دور تکه داری ، زیرا باید بخوبی بدانی کسه برای کسیکه خود را دروفگو شناسانده است ، دشوار ترین کار اینست که مردم او را ببخشند ، »

آثار ایرانباستان بهاندازهٔ بسیار زیادی سرشار است ازتضاد راستگویی دروغ ، و این از دید هریك از طبقات مختلف موبدان ، آموزگاران اخلاق و پادشاهان ، مفهوم ویژه داشت . تضاد راستی و دروغ دارای سه مفهوم است ؛ یکی مفهوم متافیزیکی ، دیگری مفهوم اخلاقی و سومی مفهوم سیاسی .

۱ از نظر متافیزیکی تقریباً هم معنای دو بن نیکی و بدی است ، که نه نه نها مفاهیم اخلاقی بلکه حقایق ، یعنی حقایق و موجودات مستقل و علوی را ، جامهٔ جسمانیت می پوشاند . راستی ، هم معنای نظام و جهان یزدانی است ک در هندی با واژهٔ رته - rta ، فارسی باستان اُرته - ata ، و اوستایی اُشه - ata برابر است و «اندازه است برای هرچیزی که در جهان راست و درست است (نیبرگ) پلوتارخ واژهٔ - arta زا با واژهٔ aletheia معنی میکند ، و تقریباً هم معنای واژهٔ عربی «حق» است که لقب خداوند نیز هست .

دربرابر «ارته» درفارسی باستان دروگاست به معنای «دروغ» دروگ» در دروغگه در برابر «ارته» دروغگفتن ه ، drug : جهان دروغ (آلمانی باستان در اوستا از ریشهٔ –draug : «دروغگفتن ه ، triogan ) و مقصود از آنجهانی است که در برابر «ارته»

قرارگرفته ، یعنی منطقهٔ نفوذ اهریمنی . از این جهان است که در سراس آفرینش، در طبیعت ودر زندگانی مردم «پادرزمی» برضد جهان راستی و نظم و داد روی میدهد .

ب ـ از نظر اخلاقی مربوط میشود بهوظیفهٔ راستگویی،که نیکی را در اندیشه ، گفتار و کردار ( = هونمت ، هوخت ، هورشت) بکار برند .

#### در اوستا:

- « پس من بدو گفتم نخست منم زرتشت و تا بتوانم دشمن دروغزن هستم ویك پناه دهندهٔ زورمند برای پیروان راستی خواهم بود .»
- « هیچیك از شما نباید دیگر به سخنان و فرمان دروغزن گدش كند ، چه او خانمان شهرباری و شهر و كشور را تباه میكند و میمیراند . »
  - n هرگونه دوستی با دروغ را من رد میکنم ، n
  - « مرد راستین هیچگونه کوششی برای پیوند با دروغ نمی کند . »
- ۳ ، ۰ ، زیرا او (خود) که دروغزن را نیک بداند دروغزنی کرده است ، و
   ۲نکس که اُشی (مرد راستی) را راستکار بداند مرد بهترین است ، »
  - ۱۰۰۰ سخن دروغ شکست میخورد ، سخن راست او را شکست میدهد . »

#### از نوشتههای بهلوی :

- « مرد باید که زبان را براستی نگاهدارد . »
  - « دروغ از راستی شکست میخورد . ۱۱
- ۵ در جهان استومند نباید بدمنشی و بدگویی و بدکنشی کرد . ۹
  - « در برابر شاهان باید راست گفت . »
  - « برای باور کردن سخن ، راستی خوب است . »
    - « زندگی کردن بهدروغ بدتر از مرگ است ، »
      - « بەھىچ كىي دروغ مگو . »
  - « بهانجمن ، جایی که نشینی/نزدیك دروغگو منشین . »
    - « بر هیچکس فریفتاری مکن : »
      - « آشکارا گویش باش . »
      - ه سخن دو کانه مکوی . ۴
    - «راستگوی مرد را پیامبر کن (پیغامبر) »
      - « راستگوی باش تا استوار باشی . »
        - ه از بدنام و دروفگو سخن مشنو ، ۳
    - « مرجه شنوی نیوش و مرزه مگوی . »

در اینجا سخنان فرفوریوس (حدود ۳۰۰هـ ۳۰۰ پس از م .) که تا اندازمای بهخوبی از باورهای زردشتی آگاهی داشت شایان یادآ وری است : « بیش از همه ، وی (بی تاکوراس) داستگویی دا مباموخت ، زیرا همین

<sup>7)</sup> Porphyrios

به تنهابی میتواند انسان وا شبیه خدایان کند . چه جسم خدا ـ چنانکه او از مفانی که خدا را اورمزدس (در متن یونانی \_oromazdes\_)منامند آموخته بود \_ مانند روشنایی است ، ولی جان او مانند راستی است ، »

یکی از فصلهای کتاب سدر «دربارهٔ دروغگویی و دروغگویان» سخن میگوید ، آنجا چنین نوشته شده است :

« از سخن دروغ باید پرهیز کرد زیرا که دروغ آغاز همهٔ گناهان است . » و فصل بعدی در باره راستی:

« هیچ چیز برای مردم بهتر از راستی نیست · »

از موارد بسیار در شاهنامه ، که با آنچه در اینجا نقل شد هم آواز و هم داستان است ، چند مورد یاد میشود :

> «بهاز راستی درجهانکارنیست اگر گویم آریو دل زاندل تھی

از بزرگمهر می پرسند:

« . . . . کو نجوید گزنید ،

از این به گهر با جهاندارنیست دروغایج نه اندرخورد باشمی ،

یاسخ میدهد :

« ۰۰۰ آن کسو بود راستگوی به کرد دروغ ایچکونه مکرد

از جمله سه صفت نيك سياوش:

ه یکی آنکه از تخمهٔ کیقیاد و دیگر زبسانی بدین راستی و دیگر که گویی که از چهر تو

زخوها کدامش بود سودمند 1 s

براو راستباشد همه رایاوی جوگردی بود بخترا رویزرده

همی از تو گیرند گویی نژاد بكفتار نيكو بياراستي ببارد همی بر زمین مهر تو ۵

«راستی» و «راستگویی» در مفهوم «راستی» یکی میشود. راستگوی، راست گفتار است . «ناراستی» ، «نادرستی» نایاکی و دروغ است که هر کس که خرد دارد از آن پر هیز میکند .

ج \_ بهمعنای سیاسی، تضاد راستی و دروغ تضادی است که میان طرفداران یادشاه قانونی از یك سو و طرفداران شاه سركش و یاغی از سوی دیگر میباشد. هر کس که فرمانروایی را که نژاد و نسبنامهٔ قانونیاش تأیید شده و مراسم دینی در مورد او برگزار شده است ، کوشش کند که از پادشاهی بر اندازد ، یا از مقررات او سرکشی کند ، نظم جهان یزدانی را برهم میزند و با اینکار «راستی» یا ارت راکه نظم یزدانی جهان برآن استوار است تباه میکند ، چنین شخصی طرفدار دروغ و فرمانبر نیروی اهریمنی است . مرد پیمان شکن بردهٔ اصل بدی است ، یمنی دروغ . از اینروست که داریوش میگوید :

« این سرزمینها ، که یافی شدند ، دروغ آنانرا سرکش ساخت ، تو که پس از ابن شاه خواهی شد ، از دروغ سخت بپرهیز ! » دوگانگی دینی اورمزد و اهریمن بهطرز تفکر سیاسی راه یافت وشالودهٔ دین شاهی و مزداپرستی سیاسی شد . در این باره درگفتار شم سخنخواهیم گفت . از سوی دیگر واقعیت یاری خداوندی از نظر شخص ف اتح قاطع ترین دلیل است که حق اخلاقی با او بوده است . هرگز یك فاتح جزآنچه که شاهنشاه ایران فکر میکرد ، نمی اندیشید :

« از اینرو اورمزد و خدایان دیگر که وجود دارند مرا یاری کردند زیرا من نه بداندیش و نه دروهگر و نه یك بدكار بودم ، نه من و نه خانوادهٔ می . ه شور ش دروغی است که امنیت کشور را به خطر میافکند وباید از میان برداشته شود :

« مردی را که دروغکو است ، سخت به کیفر برسان ، اگر چنین می اندیشی که سرزمین من باید در امان بماند ، ،

برای ایرانیان قانون اخلاقی راستگویی بالاترین آماج بود . پادشاهان ایران پیرو سرسخت آن بودند . دینآنان چنین میاموخت : پادشاهی ، که حتی در اندیشهٔ خود با «سخنان نادرست» سرگرم است ، فر خود را از دست میدهد ، جنانکه جم از دست داد .

# م\_ وفاداری به پیمان

« کاملترین دووغ پیمان شگسته است» آرتور شوپنهاور!

خواستار راستگویی بودن این وظیفه را دربر میگیردکه بهقول خود ، وفادار بمانند . راستی و درست پیمانی از همان زمانکه آریاییان باهم میزیستند دستورها و ارزشهای اخلاقی بههم پیوستهای بود . ارزش وفاداری در سوگند و بویژه با افزودن آیینهای دینی شناخته میشود . از اینجا است که مفهوم «وفادار» با عهد و پیمان و قرارداد غالب خویشاوند ، یا یکی هستند . مثلا در گئی triggwa «وفادار» و triggwa «پیمان» .

<sup>1)</sup> ARTHUR SCHOPENHAUER

نگهبان پیمانها و پیمانهای دوستی، که نزد اقوام هندوایرانی ، در ودا و اوستا ، مشترك است، میتر ا Mithra است . او برابر است با نگاهبان وفای انسانی ودر عین حال کینه کش خیانت . کورش بزرگ و کورش کوچك سخنان سوگندی ویژهٔ خود دارند : سوگند بهمیتر ا . هردو کورش وفادار ماندن به پیمان را بسیار جدی میگرفتند . کورش بزرگ در کورپدی به گبریاس یاد آوری میکند که او نباید به هیچوجه به خود اجازه دهد که در برابر کسی آگاهانه پیمان شکنی بکند . این گبریاس بعدها چنین گواهی میدهد :

۸ من تاکنون از دادن دست به کورش خرسندم ، او همه پیمانهای خود را نگاه
 داشته است ، ۳

کسنفن هم این نکته را ضروری میداندکه بهپیمانداری پارسیان باستان به به بیمانداری پارسیان باستان به به بیره اشاره کند:

و من میدانم که پیش از این پادشاه و زیردستان اداری او حتی اینگونه مردم که بدترین جرمها را مرتکب شده بودند ، چه آنانکه سوگند خورده بودند و چه آنانکه با دستزدن و دست دادن پیمان بسته بودند آنرا یک وظیفه حتمی و لازم میدانستند .

اگر این مردمان اینگونه نمیاندیشیدند و بهنام و مقام نمیرسیدند در نتیجه فرماندهان گروهانهای سربازان یونانی که در آن زمان همراه کورش بهجههٔ جنگ رفته بودند بهاین مردم ایرانی هیچگونه اعتمادی نمیکردند ، پیداست خالا که بیاهتنایی آنان شناخته شده است ، دیگر کسی بهآنان اعتماد نمیکند . »

### در باره کورش کوچك میخوانیم:

« هرگاه با کسی پیمانی من بست یا قراری میگذاشت تا آخرین مرحله موظف به نگهذاشتن آن پیمان و قرار بود .

از اینرو همه به او اعتماد داشتند شهرهاییکه در استان او قرار گرفته بودند ، و همچنین خدمتگاران وی همه به او اعتماد داشتند و هرگاه کسی از پیش با او دشمنی داشت میتوانست مطمئن باشد که هرگاه کورش با او یک قرارداد می بست هیچ چیزی برخلاف قرارداد اتفاق نمی افتاد ، »

هرگونه تعهد انسانی از سوی خدا پشتیبانی میشود . از اینرو ایزدمهر «بیآنکه بخوابد با هزارگؤش و هزار چشم مینگرد» به تمام نذرها و تعهدات و وعدمها و پیمانها حتی به دوستیها . کورش بزرگ در کورپدی به خود میبالد که اینهمه دوستان یکدل دارد که از او پیروی میکنند واز خدا میخواهند که یا با نصیب آنان بشود که نشان دهند با دوستان خود همان اندازه وفادارند که کورش با دوستان . کورش کوچك عموماً به عنوان «دوستار رفیقان نامبردار» است . داریوش بزرگ میگوید : «در برابر دوستان دوست بودم» .

کتسیاس از کورش بزرگ روایت میکندکه هنگامیکه در بستر مرگ افتاده بود:

۸ فرمان داد که آمودگوس و دیگر (استاندارها) به نشانهٔ اینکه با یکدیگر دوست بمانند ، دستها را در یکدیگر بکنند ، سپس از خداوند خواست که نیکی به کسانی برساند که در روابط دوستانهٔ متقابل پافشاری میکنند ، کانرا که با تلاشهای زورمندانه می خواستند جنگ را آغاز کنند ، نفرین میکرد . . .

نام ایزدپیمان بعدها در زبان فارسی به معنای «دوستی» و «دوست» بکار رفته است ، در شاهنامه «مهر» به معنای عشق و «دوستی» است ، به معنای بستگی میان شاه و ملت و میان خویشاوندان و خانواده ها ، بعدها به معنای «دوستی» و «مهربانی» و «لطف و نرمی» ، «آمادهٔ صلح» ، «مردی» ، واصطلاح عمومی برای تمام فضائلی که از قوانین اخلاقی اجتماع خواسته میشود، و بوسیله آن زندگی مشترك هم آهنگ و زیباتر میشود .

قول دادن با دادن دست تأیید میشد . این رسم مکرر یاد میشود ، از جمله در زندگینامهٔ داتام<sup>ه</sup>، که در زمان فرمانروایی اردشیر دوم (میان ۳۵۸ و ۶۰۵ پیش از م .) زندگی میکرد و خودش قربانی یك بیوفایی شد .

در اوستا رسم بستن قرارداد با دادن دست دیده میشود . مهم اینست کسه برخورد دستها به همدیگر باید بهراستی انجام شود . در شاهنامه هم «دادن دست» به معنای تضمین وفاداری دیده میشود : «گرفتن دست به دست» نشانی بیرونی برای یك سوگند ویژه است واز یك «پیمان سخت زمین به لرزش در میآید .»

«یکی سخت پیمانت خواهم نخست که لرزان شود زو بروبوم و درست»

برای پشتیبانی واستوار کردن یک پیمان وسوگند، گذشته از «دست دادن»، یک نوع آیین ویژه بکار میرفته است که یکی از آنها پیش از این یاد شد . بویژه سوگند «به خدایان خانهٔ شاهی» معمول بود ( theus basileius یا « نیاکان ایزدی» ) پیداست که مقصود «قروشیها» و روان نیاکان است شبیه آنچه که در چین باستان و رم باستان معمول بود که با افراد خانواده بطور نامرئی ولی مؤثر زندگی می کنند . نمازها و سوگندهای گوناگون چنانکه نویسندگان یونان و رم مانند کسنفی ، پلوتارخ، یوستی نوس، آپیان غالباً گزارش می دهند برای «فروشیها» انجام میشود . در افسانه یونانی اسکندر داریوش سوم «به بالاترین خداوند در عین حال پدر من نیز هست سوگند میخورد» . در شاهنامه سوگند به خداوند خورشید و ماه ، به روز روشن ، به شب تاریک خورده میشود . . .

r) Amorgos r) Datames

ه... بهدادار خورشید و ماه بهداد فریدون و آیین و راه به فر و بهنیك اختسر ایسزدی «چوبشنید از اوشهریارجوان به دادار دارنده سوگند خورد بهخورشیدو ماهو به تخت و کلاه

یکی خط نوشتند بر پهلوی

بهخون سیاوش بهجان تو شاه که هرگز نهپیچی بهسویبدیا» سوی آتش آورد روی و روان بهروز سپید و شب لاجـورد بهمهر و بهتیغ و بهدیهیم شاه

به تاج و به تخت و بهمهر و کلاه

. . . . . . . . .

به مشك از بر دفتر خسروی بزرگان لشگر همه همچنان »

گواکرد دستان و رستم برآن بررگان لشگر همه همچنان ه تمام مآخذ ایرانی سرشار از نظریهٔ بلند اخلاقی است و حکایت از این میکندکه قول و قرارها و پیمانها از هرگونه که باشند به هیچوجه نباید شکسته شوند.

از جمله در اوستا در مهر پشت اچنین میآید:

« پیمان را نباید بشکنی ، چه آن پیمانی که با پیروان دروغ بسته باشی و چه پیمانی که با پیروان اکش بسته باشی زیرا پیمان برای هردو ارزشمند است ، هم برای پیروان دروغ و هم برای پیروان اکش . »

ایزد پیمان «مهر» نیز کیفردهندهٔ کسانی است که پیمان شکستهاند. شکنندهٔ پیمان (میشرو به دروگی، فع مهران به دروش) دشمن او است ، زیرا چنین موجودی تمام سرزمین را تباه میکند . از اینرو هشت تن یاری کنندگان ایزد پیمان بر تمام کوه ها به شکنندهٔ پیمان می نگرند ، دستان او را می بندند ، چشمانش را در میاورند و گوشهای او را کر می کنند . شکستن یك پیمان با تعداد شگفت انگیزی ضربهٔ تازیانه یا تسمه کیفر میشود .

نوشته های پهلوی همین نظر را دارند . وفاداری به قولی که داده شده ، در فهرست خواستها و وظائف اخلاقی ، که در «مینوی خرت» آمده زیر شمار ۱۳۸۵ خواسته میشود ، که مرد باید به سختی از شکستن سوگند بپر هیزد . سوگند شکنان همراه بت پرستان میآیند ، به همین معنا اندرزنامه ها از سوگند یاد میکنند :

« به هیچ روی پیمان مشکن تا به فرا پسین تو زیانی نرسد . »

هرکس پیمان نگاهدارد بیش از اندازه درخور آزرماست کتاب «سددر» به تفضیل به وفاداری به پیمان میپردازد . در شاهنامه هم چیزی جز این نمی بینیم ، بویژه اهمیت بسیار به سوگند شاهان داده میشودکه به روشنی روز و شبلاجوردی، به آفریننده این جهان سوگند میخورد .

د یکیسخت **سوالند شاهانه**خورد به دادار کو این جهان افرید

به روز سپید و شب لاجبورد سپهر و دد و دام و جان۲فرید»

از خوی زشت «پیمانشکنی» بسیار ببدی یاد میشود ، وپیمانشکن بویژه اگر پادشاه باشد سخت سرزنش میشود .

بهپیمان شکستن نهاندر خوری که شیر ژبانی و کی منظری آ سیاوش بهپیران ، سردار سپاه تورانی ، چنین میگوید :

«که ای پیر پاکیز دور استگوی خنیده به گیتی به مهر و وفا زاهرمنی دور و دور از جف

گر ایدون که با من تو پیمان کنی بدانم که پیمان من نشکنی »

هرکسکه پیمانشکن است ، باید در انتظار تیر مبختی باشد چنانکه سیاوش میگوید:

«وزین گونه پیمان که من کرده ام به پزدان چه سوگندها خورده ام اگردانم از راستی ه فراز آید از هر سوئی کاستی ه

مردمی که پیمان خود را می شکنند نزد خداوند و مردم بهنیکی یاد

#### نمىشوند:

« بر دادگر نیز و بر انجمن نباشد پسندیده پیمان شکن » « برآن شاه نفرین کند تاجوگاه که پیمانشکن باشدوکینهخواه»

یك نمونه خوب برای نگهداری پیمانهای بسته شده را ، دیودور نقل

#### میکند :

«هنگام واگذاری پلوزیوم" (دلتای نیل) به بگواس" « هزار پت » پارسی » گروهان پارسیاش یونانیان مزدوری را که در طرف مقابل میجنگیدند غارت میکنند ، با اینکه این یونانیان به سلیم آن در داده بودند ، لاکرانس در مانده هنگ سربازان یونانی مزدور در طرف پارسیان برای پشتیبانی از همیهنان یونانی خودش با سربازان خود که در طرف سیاه شاهنشاه قرار داشتند سربازان غارتگر بگواس را تارو مار میکند ،

اینک و قتی سپهبد ایرانی ، بگواس که همواره از توجه ویژهٔ شاهنشاه برخوردار است ، از لاکرانس وسربازانششکایت میکند اردشیر دوم شاهنشاه هخامنشی چنین داوری میکند که سربازان یونانی را آزار نرسانند ، اسا سربازان غارتگرسیاه بگواس را بکشند . »

جاحظ (کتاب التاج) مینویسد که پادشاهان مردم وفادار را سخت گرامی میداشتند ، به آنان اعتماد می کردنده آنانرا پیش از دیگران می پذیر فتند ، خواه از بستگان طبقه اشراف بودند یا مردم عادی شهر نشین یا کوچ نشین ، زیرا در واقع در میان مردم هیچ فضیلتی بزرگتر و پربهاتر و پاکتر از وفاداری نیست . شاهنامه هم وفاداری را می ستاید، وفاداری سغدیان ایرانی نسبت به اسکندر در زمان باستان معروف بود .

## ۵ ـ دادگری

دیوکس \_ آموزشگاههای دادگستری \_ دستگاه حکومت قانون پارسی و دستگاه حکومت زور ماد \_ آموزشگاههای دادگستری \_ دستگاه حکومت قانون پارسی و دادن یخم \_ ماد \_ کورش بزرگ و کورش کوچك \_ یك محاکمه از آوروئتس Orontes دارپوش یکم \_ اورمزد ، سرچشمهٔ دادگستری \_ بی طرفی پادشاه \_ تساوی حقوق \_ دادن کیفر و پاداش \_ ارفاق (Orosangen) \_ داوران \_ شاه و قانون \_ اصول حقوقی نامه تنسر \_ دادگری در آثار بهلوی \_ نمونهٔ یك بادشاه \* دادگستر » \_ دورهٔ رهایی .

«ملك با كفر بهاید و با ستم و ظلم نهاید» (نظام الملك)

این جمله Iustitia est fundamentum regnorum این جمله

کشورداری است) همه وقت بالاترین اصل نزد پادشاهان ایران بوده است .

تاریخ حقوق ایرانباستان با پادشاه ماد ، دیوکس ، آغاز میشود ( نام این پادشاه در ترجمهٔ آکادی بهصورت «دیاوکو» ۱ آمده است ) .

ا دیوکس مرد دانایی بود که در یکی از دهکدههای ماد زندگی میکرد . درآن زمان در همهٔ سرزمین ماد بیدادگری بزرگ بود و دیوکس میدانست که نزد هر مرد درستکار باشرفی بیدادگری زشت وناپسندیده است . دیوکس در دهکدهٔ خود ، که پیش از این نیز پایگاهی والا و قابل ملاحظهای داشت ، بهعنوان داور دهکده برگزیداه شد ، انشباط را حفظ میکرد و کارهای دهکده را ، جنانکه درخور بود ، اداره میکرد مردم دهکدههای دیگر که گرفتار داوری های فیر عادلانه بودند از او خواهش کردند که او از طرف آنان داوری کند ، زیرا او تنها داور درستکار بود ، وقتی هجوم مردم بهسوی او فرونی گرفت ، چه مردم حس کرده بودند که داوریهای دیوکس همیشه بهحق فرونی گرفت ، چه مردم حس کرده بودند که داوریهای دیوکس همیشه بهحق فرونی گرفت ، چه مردم حس کرده بودند که داوریهای دیوکس همیشه به بود ، از ادامهٔ سمت داوری خود سر باز زد ، زیرا میخواست به کارهای شخصی خود رسیدگی کند . از این پس دزدی و فارت در دهکدهها رو به فرونی گذاشت . سرانجام مادها برآن شدند که پادشاهی برگزینند ، تا از این راه قانون و نظم بر سرزمین آنها حکومت کند و آنان ناگزیر بهکوچ کردن نشوند . چنین شد ، و دیوکس بزودی دستگاه سلطنت را پذیرفت . ۳

شوید ، چنین شد ، و دیونس بزودی دستگاه سلطنت را پدیرفت ، ۳

کسنفن از « آموزشگاههای دادگستری » یاد میکند و این پرورش و آموزش داورانه برای نخستینبار به کودکان بود ، گونهای tirocinium fori.
« جوانان به این آموزشگاه ها می آیند و وقت خود را به آموختن دادگستری میکدرانند ، به همین قصد آنها به آموزشگاه میروند ، همانگونه کسه در آموزشگاههای ما کودکان خواندن و نوشتن را میاموزند ، مربیان آنها بیشتر

<sup>1)</sup> Dayaukku

روز را به اینکار میگلرانند که به آنها دادگری را بیاموزند . دادرسیه ای با صحنه های مجازی تشکیل میشود ، ودر آنجسا کودکان از خلافهای معینی شکایت میکنند و گناهکاران مجازات میشوند ، اما اگردانسته شود که کسی بی جهت شکایت کرده است ، او را تنبیه میکنند ، »

کورش برای مادرش ماندانه چگونگی اینکه یك روز از استادش برای یك داوری نادرست تازیانه خورده بود بدینگونه تعریف کرده:

کودك بزرگسالی که زیرجامهٔ بسیار کوچکی داشت جامهٔ کودك خردسالی را که برای او (صاحبش) بسیار بزرگ بود گرفته و جامهٔ خود را به او داده بود در واقع هرکدام جامهٔ دیگری را به تن کرده بود ، کورش حکم داده بود که هرکس باید جامه ای که اندازه خودش است به تن کند ، استاد کورش را تنبیه کرده و گفته بود : ۱ اگر تو برای داوری در این برگزیده شده بودی که چه جامه مناسب کیست ، حق داشتی چنین داوری کنی ، اما تو فقط برای این داور شده بودی که بگویی دارندهٔ واقعی جامه ما کی است ، یعنی آن جامه از آن کسی است که بزور برای خود برداشته بود یا از آن کسی که جامه را برای خود تهیه کرده یا خریده بوده است ؟ ه

و بعنوان دلیل این کار ، استاد افزوده بود که فقط آنچه که برطبق قانون است حق است ، وهرچه برطبق قانون نیست زور است . پس داور باید بهاین نکته توجه کند که همواره برطبق موازین قانونی داوری کند .

اینکه دادگری همان دقیق ترین صورت قانون است در جاهای دیگر هم کسنفن آنرا بیان کرده است . وی زیر تأثیر دید یونانی (نوموس<sup>۳</sup>) قرارگرفته بود . حکومت حق پارسی درایران در زمان کورش سخت از حکومت زور درزمان مادها مشخص میشود . ماندانه مادر کورش بزرگ به او میگوید :

« فرزندم ، مپنداری که هرچه نزد پدر بزرگت ( پادشاه ماد ، آستیاگ )
برحق است نزد پارسیان نیز برحق است ، این (آستیاگ ) نزد مادها خودوا
فرمانروای مطلق نامحدود و بالاتر از همه ساخته است ، اما نزد پارسیان
بمکس بکسانی حقوق حکمفرماست ، پدرت هم هرچه از طرف حکومت صادر
میشود اجرا میکند ودستورقانون را محترم میشمارد ، نگران هستم ومیترسم
که تو تازیانه خورده و نیمهجان ، بجای آنکه با اصول پادشاهی آشنا شوی،
با اصول استبدادی ، که حقیقت آن ایمان بهایناست که باید بیشتر آن
دیگران داشت ، بهخانه برگردی ه

کسنفن پیوسته به رعایت قانون هنگام پادشاهی کورش بزرگ اشار ممیکند و مینویسد که آنان هیچگونه فرمانروایی دلخواه ونامحدود و فاقد قانون راتحمل

۲\_ اصطلاح یونانی آن chiton است که گونهای پیراهن بوده است و گمر آنرا یك نوع زیرجامه میداند ، مترجمان آنرا دامن ترجمه کردهاند .

r) nomos

نمی کنند . حفظ حقوق و مالکیت فرد بعدها هم با سرافرازی و همچون یك خوی برجسته شاهان پارسی یاد میشود . این سخن هاتف دلفی ، پیتیا الله کس که خدا ترس است ، باید از قانون کشوری پیروی کند » سخنی یونانی است ، اماکورش هم آنرا معتبر شناخته است ، هرچند یك کتاب قانون پارسی تاکنون به دست نیامده است . بعدها پرورش و آموختن دادگری بارور شد ، چون چنین مینویسند :

د همچنین وی (کورش بزرگ ) پلیرفت که ارزش بسیار براین اصل میگذارد که هیچکس ، نه یك دوست و نه یك همپیمان نباید ستم روا دارد ، بلکه باید دادگری را به سختی رهایت کند . »

#### ودر بارهٔ کورش کوچك میخوانیم:

لا براستی هیچکس حق نداشت بگوید که او اجازه میداد جنایتکاران و بدکاران با او هرچه میخواستند بکنند ، بمکس آنان را بهبدترین صورتی مجازات میکرد ، از اینرو غالباً در رهگلرها مردمی دیده میشدند که پا و دست و چشم خود را از دست داده بودند از اینرو در استان کورش یك یونانی یا غیر یونانی، در صورتیکه مرتکب کار بدی نشده به دیمر، توانست بدون ترساهرچه همراه داشت و بهرکجا میخواست سفر کند . ۳

نیز این کورش در سمت استانداری، بویژه کسانیراکه در میان کارمندانش با رعایت دادگری برجسته شده بودند ، تشویق و با پاداش هایی آنانرا سرافر از میکرد .

میدانیم که کورش یك بار دادگاه جزائی را اداره کرده بود . در اینجا کورش داور دادگاه بود که یك مورد خیانت بزرگ را باید کیفر بدهد :

لا یك پارسی ، که پایگاهی والا داشت ، بهنام ارونتس بخندین بار به کورش خیانت کرده بود و همواره کورش او را بخشیده بود ، وی را در آخرین و سخت ترین مورد خیانتهایش به دادگاه جنگی میاورند ، اعضای این دادگاه هفت پارسی بلندپایه بودند ، کلتارخ فرمانده گروهان سربازان مزدور یونانی هم به آنجا خوانده میشود .

دادرسی بر موازین شدید قانون جربان پیدا میکند ، متهم که پیش از این بر ضد کورش جنگید، بود ولی سپس با دادن دست ، در جلوی پرستشگاه الاهه «آرتمیس» ( \_ آناهیتا ) خود را بهوفاداری موظف کرده بود ، برای بار سوم پیمانشکنی کرده است .

از او بازپرسی میشود ، به گناه خود اقرار میکند ، داوران هم رای به کشتن او میدهند ، حتی خویشاوندان متهم ، به فرمان کورش داوران کمر «اورنتس» را می گیرند ، به نشانهٔ اینکه او باید بمیرد ، آرتاپات افسرنگهسان کورش مآمور اجرای حکم دادگاه میشود بر از آن پس اورنتس را دیگر کسی ندیده است ، ، ،

γ) Pythia Δ) Orontes γ) Artemis

پادشاهان هخامنشی خود را نمایندگان اورمزد میدانستند که بعنو ان نماینده نگاهبان مسئول داد و کینه خواه از بیداد بودند . این است که دار یوششاه میگوید:

۱ بهخواست اورمزد از اینگونه هستم .

آنجه راستی است دوست دارم

بدی را دوست ندارم .

کام من نیست که بهمرد نابوان از مرد بوانا بدی کرده شود .

و نه کام من است که بهمرد توانا از مرد ناتوان بدی کرده شود .

هرجه راست است ٤ آن خواست من است .

دروغگو را دوست نیستم . ۵

این کتیبه از چند رو درخور نگریستن است : نخست این که اینجا اورمزد همچون سرچشمهٔ اصلی دادگری نمایان میشود واین ، آن چیزی است که با باورهای زردشت سازگار است . وقتی پادشاه کیفری را در بارهٔ یك بزهكار تعیین میكند ، سیس خود را به پیشگاه خدا می افكند و میگوید :

« اکنون خوشی کنید شما پارسیان که اکنون میروید ، و به دیگر آن بگویید . اورمزد بزرگ کنفر را در بارهٔ کسانی که برضد حق وغیر قانونی می اندیشیدند تعیین کرد . »

پادشاه در اینجا «بهنام خدا» داوری میکند . این پایه داوری از سوی خدای بزرگ بهاو واگذار شده واو در برابر اورمزد مسئول است . این باور در دورهٔ اسلامی هم همچنان دیده میشود :

« و هم در خبر است روز قیامت هرکه او را برکسی قرمانده بوده باشد برخلق ، یا بر مقیمان سرای و بر زیردستان خویش ، او را بدان سؤال کنند ؛ و شبانی که گوسفندان را نگاه داشته باشد جواب آن بخواهند . T . سیاستنامه )

دوم ، تأکید قطعی بی طرفی پادشاه است . در این طرز کشور داری هیچگونه بر ابری کور کورانه و سطحی ، چنانکه در آتن ، که خود پرستی توده (Polloi) معمول بود دیده نمی شود . این خود پرستی هرفرد کوشا و پر توان را از آتن میراند، زیرا این افراد از تودهٔ مردم بر تر بودند . کورش بخوبی به نابر ابری طبیعی انسان ها آگاه است ، ولی معتقد است که کارهای یکسان پاداشهای یکسان دارد ، وخواستار آن نیست که «طبقهٔ اشراف» (ویا Homotimoi) از یکسانی حقوق مردم پایین دست ( ochlos ) رنجیده خاطر شوند : در کار هرکس باید به تنهایی ، بی آنکه به اصل و منشاء او زیانی رسد ، به حسب کاریکه انجام داده است داوری شود .

زیرا بالاترین حقوق را کسی داردکه برای بهبود جامعه بیشتر ازدیگران کوشش کرده باشد . ودر تمام موارد اختلاف باید به کورش اعتماد داشت کهبهترین داوری از آن اوست ، و نمی گذارد «در نتیجهٔ حسد داوریش بهیکسو شود» .

به هر صورت پادشاه باید بیدار باشد \_ و در همین نکته بی طرف بو دن داریوش بزرگ که این اندازه تأکید میکند ، نهفته است که ، نه آنانکه (از نظر اقتصادی) ناتو انند و نه آنانکه صاحبان سرمایه اند ، بی دادگری را تحمل نکنند . این مطلب ما را به یاد این جملهٔ ارسطو می اندازد :

« پادشاه نگهبانی استبرای اینکه نهاز راه بیدادگری بهدارایی سرمایهداران زبانی برسد و نه برتودهٔ ملت با زور رفتار شود . »

## نظر یکسانی حقوق در دورهای بعد تأکید میشود:

« کشاورز با مرد دهقان نژاد یکی شد بر ما به هنگام داد »

تقسیم کیفر و پاداش را که بسیار به آن برمیخوریم ، بویژه پادشاهان بیشتر در اندیشه آن هستند . و همیشه توجه داشتند که کارهای زشت و کارهای نیکو را با کمال دقت و احتیاط در برابر هم بسنجند . چنین میگوید داریوش بزرگ :

د هرکس بهخود رنج دهد ، من او را پاداش میدهم به کار نیکش ؛ هرکس کار زشت کند او را کیفر میدهم به کار بدش . »

## برای این مورد هرودت مثالی می آورد:

ه من این رسم را نیز درست میدانم ، که بهخاطر یك خیانت ، حتی خود پادشاه ، حق ندارد کسی را بکشد ؛ و هم چنین از پارسیان دیگر هیچکس حق ندارد با یکی از غلامان بهخاطر یك گناه ، رفتار جبراناپلیری روا دارد. بمکس وی .خشم خود را هنگامی اظهار میکند که پس از زمان درازی که اندیشیده است به این نتیجه میرسد که گناهان بزهکار بیش از کارهای نیك اوست ه

همین اصل را نیز در کتاب التاج جاحظ به این صورت می بینیم:
د پادشاه حق نداشت برای گناهی که نخستین بار از کسی سرزده بود فرمان
مجازات صادر کند . »

امكان جبران كار زشت ، بوسيله كـار نيك نيز بمنظور ارفاق ، وجود داشت .

اسات اسب ، یکی از خویشاوندان پادشاه ، که به گناه تجاوز به دوشیزه ای محکوم به آویختن به دار شده بود ، به شفاعت مادرش قرار شد بخشوده شود بشرط آنکه بتواند با کشتی گرد آفریقا دور بزند ، پس از چندی وی از برس سفر دراز و بیابانهای خشك برگشت بی آنکه کاری را که بدان موظف بود انجام داده باشد ، وی برای پادشاه داستانهای شیرین از مسافرت خود و انسانهای کوتاه اندامی که دیده بود (مردم کوتاه قد افریقا) ، جامه هاییکه از برگ درخت خرما درست کرده بودند و پایاب هسای در با نقل کرد ، امسا هیچکدام سودمند نیفتاد و سرانجام به دار آویخته شد ، ه

روش سنجش کارهای زشت و نیك که پیشاز این اشاره شد و کارهای

زشت بسیار که ممکن بود ندیده گرفته شود ، حتی گاهی منجر به متوقف گذاشتن حکمی که در حال اجرا بود میشد:

ساندوکی ، یکی از اعضای خاندان شاهی ، رشوه گرفته و محکوم به یک داوری نادرست شده بود و او هم قرار بود که بدار آویخته شود ، هنگامیکه به چوبهٔ دار آویزان بود ، داریوش پیش خود اندیشید که خدمات محکوم به خانوادهٔ شاهی بیش از گناهان او است ، پادشاه دانست قرمانی که داده بیشتر از روی شنابزدگی بود تا از دانایی ، قرمان داد ساندوکی را از دار یایین بیاورند .

هرکس برابر قانون رفتار میکردگرامی بود ، هرکه دشمنانه رفتار میکرد به شدت کیفر میشد . کیفرها به حسب رسم آنروزگاهی بسیار شدید بود . کورپدی از اجرای احکام کیفرهای وحشتناك در دوره های بعد چیزی نمیگوید . منگمان میکنم که در اینجا هم کورش بنابر روحیهٔ خودش مردانه تر از جانشینانش رفتار میکرده است . شاید نحوهٔ اجراه احکام کیفر را از ملتهای بابلی و آسوری گرفته بوده به صورت شعر گرفته بوده به صورت شعر بیان میکند :

« بینیاش را و گوشش را ،

زبانش را بریدم .

و يك جشمش را كندم .

دستبسته او را برون دروازه گذاشتم .

جنانکه همکی سیاه میتوانست او را ببینند .

در همدان او را برروی دار کردم ه

اینگونه رفتارها رفتار آسورها است ، با این فرقکه مردم آسور با اسیران جنگی بیگناه چنین رفتار میکردند و پارسیان با خیانتکارانکشور .

به فدا کاری در راه کشور پاداش داده میشود . داریوششاه میگوید : « آنچه که مك مرد به کمال کوشش انجام میدهد ، از آن خشنود میشوم واز آن خرسندم »

درست مانند همین گفتار در نوشته های پهلوی میاید:

« هرکه نیکی کند باداش بیند

هرکه گناه کند یادافراه بیند . »

در دادن پاداش گشاده دست بودند . هرودت از اعطاء عنوان «نیکو کاران شاهی» بهصورت یونانی شدهٔ آن « orosargen » یاد میکند :

« وی از مردی بنام فیلاکوس ، اهل جزیره ساموس، نام میبرد که درسالامیس به فرمان ناخدایان یونانی برای ایران می جنگید ، وبسیاری از کشتی های یونانی

Y) Sandokes A) Phylakos

را غرق کرده بود ، نام او در فهرست نیکوکاران شاهی ثبت و زمینهای بسیار به او هدیه شده بود

در جنگ سالامیس ، هنگامیکه خشایارشا از سرفرماندهی ستادش در کوهستان آیگالئوس (شمال غربآتن) بازبینی و سرکشی میکرد ، فرمان داد نام جنگندگانی راکه در کشتی ها می جنگیدند ، و در نبرد دریایی برجستگی پیداکرده بودند ، یادداشت کنند ، و نویسندگان نام ناخدا و نام پدرش را می نوشتند (به منظور یاداش) .

این سرفرازی «اروسنگن» را پاوزانیاس<sup>۱۱</sup>، فرمانده هنگ اسپارتی و فاتح پلاتئه نیز درك كرده بود . این مرد ، كه در كتیبه ها بهفرمانده هنگ (تمام) یونانیان ارتقاء یافته بود ، با خشایارشا واردگفتگو شده بود تا بهیاری پارسی ها فرمانروایی برتمام سرزمین یونان را برای خود بدست آورد . وی هنگام تسخیر بیزانس اسیران پارسی را ، كه در میان آنان خویشاوندان شاهنشاه دیده میشدند ، برای شاهنشاه «بعنوان هدیه» فرستاد و خواهش كردكه بهاو در تسخیر یونان یاری كند ، و در همانحال از دختر خشایارشا خواستگاری كرده بود . خشایارشا ضمن خوشحالی از این پیشآمد به پاوزانیانس نوشت :

« چنین گوید خشایارشا به پاوزانیاس:

کار نیکی که نسبت بهمن انجام دادهای ، که افراد مرا از راه دریا از بیزانس فرستاده با این کار آنان را نجات دادهای باید که در خانهٔ ما برای همیشه بعنوان یك کار نیك ( euergesia ) ثبت شود ، »

سپس مرد یونانی که احسا سسربلندی میکرد بزودی جامه پارسی دربر کرد و برای خود دستهٔ نگهبانی از پارسیان و مصربان ترتیب داد و سفرهٔ خویش را بهرسم پارسیان آراست

از اینهاگذشته تیرههایی مانند «آریاسپ»ها که ، کورش را در جنگ سکاها یاری کرده بودند نشانهای افتخار دریافت میداشتند .

پسکسنفن درست مینویسد که شاهان پارس با اجرای قوانین نه تنها بد کاران راکیفر می دادند بلکه برای نیکو کاران پاداش هایی تعیین می کردند و کسنفن این نکته راکه کورش کوچك همه را برای انجام خدمتشان پاداشهایی می داده است ، از صفات سنودهٔ این شاهزادهٔ نژادهٔ ایرانی میداند .

وضع داوران از چه قرار بود ؟

باید قبول کرد که پادشاهان ایرانی خواهان آن بودند که قوم قضائی را بهدرستی اجراکنند . در گزینش نیکوی داوران بهمنظور حسن اجرای دادرسی در دادگاهها ، کیفردادن در موارد رشوه خواری برای برقرار کردن تساوی نسبی

<sup>1)</sup> Aigaleos (1) Pausanias

در برابر قانون ، تا آنجاکه با اوضاع آنروز میسر بود، کوشش بسیار بکارمیرفت . بالاترین دادگاه از داوران شاهنشاهی تشکیل میشد . هرودت در بارهٔ این داوران مینویسد :

« اینان پارسیان بلندپایه ای هستند که تا دم مرگ ، وتا هنگامیکه عملی خلاف قانون انجام نداده باشند ، در مقام خود باقی میمانند ، آنان در کارپارسیان رأی میدهند ، قانونهای سنتی را تعبیر میکنند وهرگونه دادخواستی بهپیش آنان برده میشود . »

این دادگاه از هفت تن از «شهریاران بزرگ» تشکیل میشد. قانون عرف چنینبودکه این هفت تن در تمام مسائل سیاسی حقوقی نظرخود را به آگاهی شاهنشاه میرساندند. در کورپدی از یك دادگاه حکمیت آگاه میشویم که بجای نزاع با اسلحه ، یا بجای دادگاه ، طرفین بایستی در بارهٔ انتخاب حکمین توافق میکردند. در زمان ساسانیان رئیس داوران کشور «دادور دادوران» بود ، پیداست که یکی از موبدان این سمت را داشته است . همچنین یك دادگاه نظامی وجود داشته است ، زیرا در منابع ارمنی از یك «سپاه دادور» سخن رفته است که بهمعنای داور سپاه است ، در بارهٔ دقت در برگزینن داوران ، آمیانوس مارسلینوس داور سپاه است . در بارهٔ دقت در برگزینن داوران ، آمیانوس مارسلینوس داور سپاه است .

« برای دادن رای مردانی برگزیده میشوند ، که با تجربیات عملی ارزشمندی خود را نشان داده اند و رشوه پذیر نیستند و به تأثیر و مشورت دیگر آن چندان نیازی ندارند ، از اینرو این رسم ما را مسخره می کنند که گاه گاه مردانی را که تجربهٔ بسیار در حقوق دارند ، کمتر از ابلهان می پندارند ، »

واژه های مرکب ، که یکی از جزه های آن با واژهٔ «داد» ساخته میشد، رسانندهٔ اهمیتی است که به قانون داده میشد : دادور ، دادده ، دادراست ، دادگر ، دادگاه .

رشوه خواری ، به شدید ترین وجهی مجازات میشد . حتی در مورد اعضاء خاندان شاهی ، چنانکه داستان سیسامنس ۱ نشان میدهد :

پیروی شخص پادشاه از قانون را از مثالی که هرودت نقل کرد است در می بابیم .

مسئله مورد نظر این بودکه آیا پادشاه میتوانست خواهر خود را بههمسری بگیرد یا نه ؟ بنابر نوشته های اوستا زناشویی با خویشاوندان یك کار نیك شمرده میشد . ولی هرودت میگوید پیش از زمان کمبوجیه چنین رسمی در ایران نبود .

آنچه مورد نظر ما است اینستکه ، چه کس صلاحیت اظهار نظر دارد : « داوران می گفتند ، بنابر قانون ـ و البته از نظراطمینان شخصی خودشان ـ هیچکونه مجوزی که زناشویی خویشاوندی را درست بداند وجود ندارد .

<sup>11)</sup> Sisamnes

اما قانون دیگری وجود دارد که بهپادشاه پارسی ازادی میدهد که هرچه میخواهد مکند .

ترس از کمبوجیه نتوانست داوران را وادار کند که از قانون سرپیچیکنند،
اما برای اینکه با ایستادگی (در برابرپادشاه) زندگی خود را به خطرنیندازند،
قانون دیگری یافتند که با پیوند زناشویی خواهر و برادر سازگارتر بود ، هداور اثرانباید سرزنش کرد؛ بنابرقانون عرف پادشاه «Legibus absolutus»

بود . ( = پادشاه از قانون معاف است) . یعنی برتر از قانون بود . امـا اینکه همسری خواهر و برادر براستی واز نظر اخلاقی و حقوقی زننده بود یا نه ، چیز دیگری است .

این نکته راکه روش دادرسی در دادگاه جزایی از روزگاران پیش اجرا، میشد ، ازگفتهٔ داریوش درمی یابیم :

« هرگاه مردی بر ضد مرد دیگر سخن گوید تا هنگامیکه گزارش شهود مرا خشنود نکند سخن او را باور نمیکنم . »

پیداست اگرآنچه که در زیر از قول هراکلید<sup>۱۲</sup> اهلکیمه<sup>۱۳</sup> ( جنوب ایتالیا ) نقل میشود ، درست باشد برضد رأی صادر شده عرضحال دادن بهصرف اینکه از نظر متهم غیر قانونی بوده است کار خطرناکی بود :

بر روی طبقهٔ بالآیی کاخ ، دروازهٔ کوچکی است که به آن زنجیری آوبزان است ، هرگاه کسی گمان کند که برپایهٔ ادعانامه ای در حق او بیدادگری شده است ، میتواند این زنجیر را بکشد ، و آن دروازهٔ کوچك را باز کند ، همینکه پادشاه آنرا دربابد ، او را به نزد خویش میخواند و خودش داوری میکند . و اگر آشکار شود که داوران بیدادگرانه رأی داده اند ، آنگاه آنان محکوم به مرگ میشوند . اما اگر سخن آنان درست باشد ، آنکسی باید بمیرد که زنجیر را به حرکت در آورده است .

از «کتاب التاج» در می بابیم که گاهی حتی پادشاه شخصاً به عنوان متهم محاکمه میشد ، و مردم در برابر او حق شکایت داشتند ؛ پیداست اینکار برای کسی که اعلام جرم می کرد خالی از خطر نبود از جمله وظائف پادشاه نیز این بود که در پاره ای از موارد دستور تجدیدنظر بدهد .

اصول حقوقی که در نامه تنسر میاید از نظر داوری پادشاه و نقش او به عنوان دارندهٔ بالاترین پایهٔ قضائی بسیار مهم است .

نویسندهٔ این نامه (تنسر) نخست این ایراد را که پادشاه فرمانروا مجازات مرک را بهاندازهٔ بسیار بکار میبرد رد میکند ، و سپس در بارهٔ گونههای مختلف جرمها نظر کلی میدهد ، در اینجا جرمهایی که از مردم بر ضد دین ، برضد پادشاه ، و برضد مردم دیگر سر میزند از هم جدا میشوند ، مینویسد: پادشاه وقت در تمام این سه مورد صورت انسانی تر اجرای حکم مجازات را

تعبین کرده است ، پیش از این هرکس که برضد دین برمیخاست کشته میشد، اما امروز در زندان بسر میبرد واز طرف یکی از موبدان محاکمه میشود، پیش از این هرکس در محکمه انکار میکرد کشته میشد ، حتی شورشیان و گریختگان که پیش از این به آنها توجه نمیشد ، گاهگاه از بخشش شاهنشاه برخوردار میشوند ، در مورد غارتگران و دزدان پیش از این قصاص اجراء میشد : ضربه با ضربه ، زخم با زخم ، و اکنون (ضمن ناقص کردن و بریدن اعضاء ) یك مجازات نقدی مقرر شده وبه این ترتیب مجرم مجازات میشود و انشخص آسیب رسیده به سودی میرسد .

اصل کلی این بود که مرز میانهای میان نرمی و درشتی رعایت شود : نرمی زیاد مردم را گستاخ : و سختی و شدت مردم را ترسو بار میآورد . بهبریدن اندامهای بدن هنگامی دست زده میشد که بزهکاری که یكبار بهمجازات نقدی محکوم شده بود : بار دیگر مرتکب همان بزه میشد : پیش از این نیز به ازمایشهایی که امور حقوقی را جنبهٔ عاطفی میبخشند اشاره شد . (۵–۲)

آثار دینی پهلوی هم به همین گونه دادگری را میستایند: دادگری اختصاص به موبدان داشت و خواستاری دادرسی دادگرانه به همین نسبت برپایهٔ اصول و شرایع دینی بود:

دادور که دادگری را درست انجام میدهد و رشوه نمیپدیرد ، از نظر پایه و مقام همپایهٔ اورمزد و امشاسپندان است و دادوری که دادوری نادرست بکند ، از آن اهریمن است و دیوان .

بکار داور نادرست در دادگاه مردگان (روز رستاخیز) رسیدگی میشود این اصل که همه ، چه دروغگو و چه راستگو بی هیچ تفاوتی دارای حق داوری درست میباشند ، اینجا هم تأکید میشود .

از جمله ویژه گیهای یك فرمانر وای نمونه بودن پادشاه درداد گستری است ، از این گونه پادشاهان شمرده شده است خسر و انوشیر وان ، که به عنوان شاه نمونه، حتی بیرون از کشور ایران، شناخته شده است . فردوسی از زبان انوشیر وان چنین می سراید :

اگر بهر من زین جهان فراخ نجستی دل من جز از دادو مهر کنون روی بوم زمین سر بسر به شاهی مرا داد یزدان پاك نباید که جز داد و مهر آوریم

نبودی جز از باغ و میدان وکاخ گشادن به هر کار بیدار چهر زخساور بسرو تا در بساختر زخورشید رخشنده تا تیرهخاك وگر چین به کاری به چهر آوریم

این پادشاه هم برابری حقوق و پشتیبانی از ضعیفان را اعلام کرده بود بههیچکس نباید حتی یك درهم زیان برسد .

« به بیدادگر بر مرا مهر نیست »

این عبارت را که همان گفتهٔ پیشین داریوش است انوشیروان هم میگوید: « نباید که جز داد و مهر آوریم» . کارهای نباروای او فراموش

شد و کوشش او در راه دادگستری همچنان زنده است . هیچ چیز نزد او بدتر از این نبود که از گوشت درویش ( = بینوا ) تغذیه شود . در این باره « داستان » پیرزن و قطعه زمینش را با «فریتس پیر» و آسیابان مقایسه کردهاند :

سپهسالاری از آلدبایجان میخواست در حوالی آن شهر نشستگاهی و باغی بسازد و در آن بقعه پاره زمینی از پیرزنی بود . . . مگر این سپاهسالار آن زمین در خورد بود کسی بهنزد پیرزن فرستاد که این پاره زمین را بفروش پیرزن گفت نفروشم . . . این سپاهسالار بزور زمین را گرفت . . . براین حدیث دوسال برآمد بهرنج و دشواری از آلدبایجان بهمدائن شد و روزیکه نوشیروان عزم شکار کرده بود بدان شکارگاه شد و پیرزن از پس خاربن برخاست و پیش ملك آمد و قصه برداشت و نوشیروان خادمی را بغرمود تا غلامی را بیاورد و غلام را مأمور رسیدگی به کار پیرزن کرد . . . وسرانجام سپاهسالار آذربایجان را پوست از تنش جدا کردند . . . وبردر سرای بیاویختند و . . . پس بزرگان را گفت تا دانید که من سیاست ازگراف تکردم و بعد این با ستمکاران جز بهشمشیر سخن تخواهم گفتن و میش و بره را از وی زمین بگره خواهم داشت و دستهای دراز کوتاه خواهم کرد مفسدان را از روی زمین بگیرم و جهان را بهداد و عدل و امن آباد کنم که زمین تو درآنست کار آفرید اند . . . سپس بهپیرزن گفت آن سرا و باغ که زمین تو درآنست بهتو بخشیدم .

برای پیبردن بهارزش والای دادگستری دستورهای پادشاهان به جانشینانشان بسیار مهم است . ثعالبی از کیخسرو چنین روایت می کند :

ا اما در باره داد ، شرف مرتبت و بلندی درجهٔ آنرا دانستی و سبب بجای ماندن آبادی کشور ، دادگری است ، داد پادشاه ترازویی است که باآن کارها سنجیده میشود و ستمکار از دادگر و مرد پست از بلندمقام باز شناخته میشود ، وقتی در ترازو عیبی پدید آید سنجش تباه میشود ، پادشاه همچون نمکی است که خوراك را سازگار کند واز تباهی جلوگیری میکند ، پادشاه چون آبی است که گلوگرفته ها از آن میآشامند ، اما اگر آن آب راه گلوی آشامنده را ببندد دیگر برای او پناهی نیست ،

پادشاه چون آب پاکی است که با آن آلودگیها و ناپاکیها و چركها پاك شود ، اما وقتی آب خود آلوده شود چیزی پیدا نمی شود که آنرا پاك كند ، پادشاه همچون دارو است که باآن بیماریها را چاره کنند اما وقتی به ترکیب دارو آسیب رسید ، چارهای برای علاج آن نیست ، »

بین مقررات صلح و حقوقی کشوری که از طرف پادشاه نیك برقرار میماند ، و رشد و نمو طبیعت ، همآهنگی رازآمیزی هست . هرگاه پادشاه بسا «نیروی» یزدانی برای پایدار ماندن راستی «اش» در کشورش بیندیشد ، آنوقت ، نتیجهٔ این کار برهرچیزی که در عالم خارج وجود دارد اثر میگذارد: این یك اندیشهٔ ملی کهن است که مکرر دیده شده وبرپایهٔ باور بریگانگی جهان استوار

است . بنابراین نظریه ، انسان بخشی از جهان هستی است از این و برقراری دادگری به دست پادشاه فرمانروای جهان هم معنای هم آهنگی جهانی است . به عکس نظم تباه شده که بیش از هرچیز از نتیجه رفتار جنگجویانه و نتایج ویران کننده بوسیله بی تدبیری (دو شخو تاییه = یونانی Kakistokratie ) و بی سیاستی پدید میآید، تباهی طبیعت را ببار خواهد آورد . همه چیز در آن دستگاه پراز تیره بختی زیك سیاست خراب درهم افتاده است . هرچیزی در شادی و سرور ودر زیبایی شکوفا می شود ، در فرمانروایی حق و نیکی ودر یك دورهٔ طلایی . شهریار دادگر بر دورهٔ نجات بخش فرمانروایی میکند . زمانی را که «گرگ در کنار میش است» باستناد توصیفی که در داستان اشعیاه نبی در تورات میاید به دورهٔ مسیاس که اشاره اصطلاحی یهودی مسیحی است ، نامیده اند . ولی شواهد بسیاری به این نکته اشاره میکنند که خاستگاه این اندیشه را باید در قلمرو دین های ایرانی باستان جستجو میکنند که خاستگاه این اندیشه را باید در قلمرو دین های ایرانی باستان جستجو شاهنامه بسیار دیده میشود . از آنجمله هنگامیکه سخن از روزگار انوشیروان شاهنامه بسیار دیده میشود . از آنجمله هنگامیکه سخن از روزگار انوشیروان

۸بخفتند در دشت خرد و بزرگ
 ۸ بگیتی ندیدی کسی را دژم
 جهان شد بهکردار خرم بهشت
 در ودشتموپالیزشد چون چراغ

به آبشخور آمد همی میش وگرگدا زابر اندر آمد به هنگسام نسم همی ابر در بوستسان لاله کشت چوخورشیدشدباغ وچون ماه راع ۵

نیروی پادشاه همانستکه گسترهٔ طبیعت را دربر میگیرد ، آنرا زیب میکند و بهآن رنگ صلح و آشتی میبخشد چندانکه :

« زمین گلشن از پایهٔ تخت «اوست» و «باد هوا» با اختر تند نمی شود ، و «جهان آفرین» به دست او «روی زمین» را آباد نگاه میدارد . »

بجز اینهاکه یاد شد پیداست امنیتکشور را از راه ارتشکاملا مجهز و آماده نباید فراموشکرد . زیرا هیچ حتیبدون نیرو و قدرت و هیچ صلحیبدون سلاحکه محافظ آن صلح باشد و صلح را برقرارکند وجود ندارد .

# **۶\_ فرمانروایی بر خویشتن واندازه نگاه داشتن**

نمونهٔ یونانی Enkrateia ( \_ میانه روی ) و Sophrosyne ( \_ خوبشتن داری ) - Enkrateia و ترومتی ( \_ فزون خواهی ) \_ جمشید ، مثالی برای جنون قیصری \_ فرمانروایی برشهوات یك وظیفهٔ دینی و وظیفهٔ شاهی \_ خشم .

۹ بهتر قبود که هرکس ، پس از آنکه به این عقیده رسید ، که خویشتن داری پایهٔ هر فضیلتی است ، با این قضیلت نخست نفس خود را مجهز کند ؟
 یا چگونه ممکن است مردی که به امیال خود خدمت میکند ، جان و تن خود را تیاه نکند » ؟

( سقراط بهنقل كسنفن )

کسنفن در کورپدی در بارهٔ قهرمان داستان خودش چنین مینویسد:

« در حالیکه وی (کررش) شخصا میانهروی (سوفروسونه به Sophrosyne)

را در شخصیت خودش نشان میداد ، توانست به مقصود خود برسد که دیگران

را نیز به میانهروی وادارد ، زیرا وقتی کسانی که کمتر توانائی دارند متوجه

شوند ، که کسی به خویشتن داری می پر دازد ، و بااین حال به اواجاز ه داده شده است که

اظهار غرور کند ، مردم کمتر میخواهند که این غرور را نشان دهند! »

نخست باید در اینجا به نمونه یونانی بیاندیشیم . اندیشمندان دانش اخلاق در یونان «اِنگراتیا» (Enkrateia) و «سوفروسونه» (Sophrosync) را از یکدیگر باز میشناختند . اِنکراتیا عبارتست از فرمانروایی (Kratein) برشهوات را امیال ، که پیوسته بهسوی یك نوع خویشتنداری کشیده میشود . آدمی نباید از امکان لنت آنی که بههرهنگام پیش میاید برخوردار شود ، بلکه باید کوشش کند باکار شرافتمدانه قبلی ، خود را شایسته و سزاوار برخورداری از لنت ساعات خوشی بنماید . بدینگونه مثلاکورش بهاین پایگاه رسید که در دربار او انضباط سخت نگاه داشته میشد ، (= eutaxia) . زیرا مردمی که چندان خوب نبودند از مردم خوب که سرمشق و نمونه بودند پیروی میکردند . برای فرمانروایی برامیال شهوانی باید ادب و رفتار ملایم و پرملاحظه (eukosmia) داشت ودر دربار خندهای بادشاه پارس بهویژه ، نه فریادهای خشمگینانه شنیده میشود ، ونه غریو و صدای پادشاه پارس بهویژه ، نه فریادهای خشمگینانه شنیده میشود ، ونه غریو و صدای خندهای بلند و شادی . هرکس بهزندگی درباری توجه کند ، در می بابد که آدمی اینجا «در زیبایی» زندگی می کند : اینها همه رنگ یونانی دارد . میانهروی از فضایل اصلی است ، این فضیلت استعدادی است که راه میانین را نگاه میدارد واز فضایل اصلی است ، این فضیلت استعدادی است که راه میانین را نگاه میدارد واز

هر افراط و تفریطی جلوگیری میکند . کورشکسنفن در هردو فضیلت یعنی در نگاه داشتن اندازه و میانهروی سرمشق ملت خویش است . گمان نمیرودکه کسنفن و افلاطون در عباراتیکه از آنان نقل شد آموزههای ایرانی را در پیش چشم داشتند .

اما فضیلت فرمانروایی برخویشتن در منابع ایرانی هم جای بسیاری را میگیرد و دراین مورد دلیل «دینی به موبدی» آن برتر از دلیلهای دیگراست نخست باید بهاین نکته اشاره کرد که دین ایران باستان آنچه را که یونانیان هیبریس (Hybris) فزونخواهی مینامیدند ، بخوبی می شناخت و آنرا محکوم کرده بود: هیبریس بنابر باور یونانیان باستان برترس از حسد خدایان مبتنی است ، بعدها در این هیبریس یك نوع ارتکاب خطا و سهو بر ضد نظم جهانی خدایان دیده شد . این نظم در اعتدال هم آهنگ نیروهای گونه گون در جهان و زندگی انسانی نهفته بود ، این اعتدال کسی را که از اندازهٔ مقدور پا بیرون می نهد تحمل نمی کند و نمی گذارد کسی بیش از اندازه بخواهد (= Pleonexia) بویژه این نکته را کورش کوچك یاد آوری میکند که وی در آموزشگاه نزد پدربزرگ خود آستیاگ کورش کوچك یاد آوری میکند که وی در آموزشگاه نزد پدربزرگ خود آستیاگ

واژهٔ یونانی Pleonexia تقریباً درست همان تکاثر عربی است(هکوشش برای زیاد کردن) که در سورهٔ ۱۰۲ قرآن بکار میرود واز آن به بدی یاد میشود که «انسان را بیشخواهی سرگرم ساخت ، »

در اوستا در میان صفات ناپسندیدهٔ دیگر ، مانند دروغ و اندیشهٔ بد واژهٔ ترومتی taromaiti میاید که به معنای «از اندازه راست بیرون رفتن» است . در نوشته های پهلوی غرور و خودپسندی هردو به یك اندازه به عنوان یك خوی زشت نکوهش میشوند . هیبریس یعنی به بیش از اندازه اندیشیدن ، اینست که آدمی جهان را ماندگار بداند و «به اندازه اندیشیدن» اینکه حقیقت جهان را در گذرا بودنش ببند . غرور و خودخواهی از جمله خوی های زشت است که از آزادگان باید بویژه دور بماند . نمونه مشهور فزون خواهی انسانی جنون «قیصری به جمشید» است که در شاهنامه از او چنین یاد میشود :

چنین تا برآمد براین روزگار بکایك به بخت مهی بنگرید منی کرد آن شاه یزدانشناس گرانمایکان را زلشگر بخواند چنین گفت با سالخورده مهان هنر در جهان از من آمد پدید جهان را به خوبی من آراستم خوروخوابوآرامتان از منست

ندیدند جز خوبی از کردگار بهگیتی جز از خویشتن کسندید زیزدان بپیچید و شد ناسپاس جه مایه سخن پیشایشان براند که جز خویشتن را تدانم جهان چو من تاجور تخت شاهی ندید جنان گشت گیتی که من خواستم همان پوشش و کارتان ازمن است بزرگی و دیهیم و شاهی مراست

شمارا زمن هوش وجان درتن است گر ایدون که داند که من کر دماین همه موبدان سر فکنده نگون

. . . . . . . . .

چو این گفته شد فر یزدان ازوی چه گفت آن سخنگوی بافر وهوش به یزدان هرانکو که شدناسیاس

به من نگرود هرکه اهرمنست مرا خواند باید جهان آفرین چرا کس نیارست گفتن نهچون

كه گويد كه جزمن كسى بادشااست ا

گسست وجهان شد پر ازگفتگوی چوخسرو شدی بندگی رابکوش بدلش اندر آید زهرسو سر.س

چیرگی برهواهای نفسانی در کتیبه های هخامنشیان یاد شده است ، این خویشکاری دینی است ، گناه اصلی در اینجا همانند خدا شدن است . چه پادشاه هم در بندگی خدا قرار دارد .

یکی از بدترین هواهای نفسانی خشم است . خشم در فارسی میانه هیشم است و برمیگردد بهسیمای افسانهای اهریمن « ایشم » در اوستا که دیو خشم ، برافروختگی و تندی است . در اصل برای تجسم خشونت وحشیانه ، خشم جنگ و زورگویی خونخوارانه بکار رفته است به این یکی از زیانمندترین دشمنان نیروی خوبی است . نام آن شیطان «اسمودی» ، یعنی دیو خشم ، که در تورات میآید (توبیاس ۱۸/۳) ، و هفت مرد را در شب زفاف کشته از همین اصل ایرانی برخاسته است . کتاب مینوی خرت هشدار میدهد که از برانگیختن خشم خودداری کنند :

۱۵ خشم مکن ، چه مردی که خشم کند کار و کرفه و نماز و پرستش یزدان فراموش کند . و هرگونه گناه و بزه در مینش او افتد و تا فرو نشستن خشم هم چون اهریمن است . »

باید تا آنجاکه میشود ، هیچکس را بهسخن نرنجاند. با مردم کینهجو نباید ستیزکرد ، که باید خود را از آنان دور نگاهداشت . هرکه خود را بهخشم بسپارد خویشتن را پستکرده است . و خلاصه آنکه :

۱ن مرد پسندیده تر که برشهوت خود با ننگ ، برخشم خود با بردباری ،
 و بر رشك خود با نیکنامی ، و بر آز خود با خورسندی ، و برمردم آزاری با
 دادگری چیره شود . »

شاهنامه میگوید : «دنبالهٔ خشم پشیمان شدنست .»

چیرگی برخویشتن و آزاد بودن از هواهای نفسانی بیش از هرچیز از خویشکاری شاهان است . پادشاه باید خود را از لجامگسیختگی خشمش دور نگاهدارد .

دبدان کوش تا دور مانی زخشم هم آنگه که خشم آورد یادشا

بهمردی بخواب از گنه کار چشم سبك مایه خواند ورا یارسا » بهاندك سخن دل برانگیختن ۵ مشو تیـز بـا مرد پرهیزتدر » همه نیکی اندر گمان تو باد ۵

« ابرشاه زشتاستخوندیختن «خرد را مه و خشم را بندهدار « همیشه خرد پاسبان تو باد

کیاکسار پادشاه ماد و ظاهراً فرزند آستیاگ مردی خشمگین وحشی، و بی تأمل توصیف شده است \_ و بنابر نقل هرودت \_ همین کیاکسار تاریخی هم خشمگین بوده است . مجموع رفتار کورش تاریخی و کورش کسنفن هردو نقطهٔ مقابل این شخص قرار گرفته است . آنچه داریوششاه میگوید که یك فرمانروانباید خشم خود را برخود چیره کند با کورش همداستان است آنجا که میگوید :

« من خشمکین نیستم . آنچه در من از خشم برون میریزد ، آنرا من نکاه میدارم با اندیشه مندی خود . من برخویشتن چیره ام . » پس : بهترین سرمایه برای مرد تاجدار پرهیزگاری است

# ٧ ـ بي نيازي و خرسندي

سادگی پارسیان باستان و مادهای شمالی ـ نیروی زندگی و بینیازی ـ ریاضت ، اصل پرورشی ـ نمونهٔ ادبی از جامعهٔ ساده طبیعی خوشبخت ـخرسندی در اخلاق ایر ان باستان .

« چو خرسند باشی نن آسان شوی » چـو آز آوری زو هراسان شوی » (فردوسی)

بی نیازی راکه از چیرگی برخواستهای نفسانی پدید میآید ، بیشتر فرزانگان از اینرو سفارش و پیشنهادکرده اندکه حاصل آن خرسندی است . سقراط کسنفن برای این موضوع نمونه ایست .

در این باره نویسندگانیونان و رم باستان ، پارسیان باستان را نمونههایی از یك زندگی ساده و همراه با فروتنی ، تندرست ، سخت و خشنود و خرسند معرفی میكردند . یكی از هممیهنان كرویسوس ، پادشاه لیدیه ، كه در زندگی آسوده و باشكوهی بسر میبرد (لیدیه نمونه یك زندگی باشكوه بود) پیش از جنگ یارسیان به او چنین پند می دهد :

ه شاها ، به جنگ چنین مردانی میروی که شلوارهایی از چرم به پا دارند و جز آن جامه های چرمین به تن دارند ، نه چندان میخورند که میخواهند ، بلکه چندانکه دارند ، زیراآنان در سرزمین کم حاصلی زندگی میکنند ، آنان شراب ندارند ، آب میخورند ، انجیر ندارند و چیزهای خوب دیگر یافت نمی شود. تو چه میخواهی از آنان بگیری ، هنگامیکه آنجا را بهچنگ آوری ، زیرا آنان جیزی ندارند ؟ »

نویسنده براین سخن میافزاید:

« پارسیان پیش از اینکه لیدیه را بگیرند زندگی مالی پرشکوه و چیزهای خوب را نمی شناختند »

در بارهٔ مادهایی که شمال سرزمین کوهستانی هستند استرابون سالها پس از این مینویسد:

« در حالیکه دیگر مادها زندگی را آسوده بسر میبرند ، زندگی در شمال سرزمین کوهستانی ناگوار است ، خوراك مردم در آنجا از گردو و قندق ، بلوط ؟ ) است ، نان را از میوههای خشك از درخت اقتاده ، یا از مغز بادام بوداده می پزند ، از قشار دادن برخی ریشهها گونهای شراب میسازند و گوشت شکار میخورند ، ولی گوشت حیوانات اهلی را نمی خورند ، »

آمیانوس مارسلینوس به شرح زیر در بارهٔ اندازه نگهداشتن ایرانیان در خوراکی و آشامیدنی چنین مینویسد:

« از شکوه و تجمل در میهمانیها ) و بویژه از افراط در آشامیدنیها ) مانند وبا می گریزند . همچنین جز در بارهٔ سفرهٔ شاهنشاه به هیچکونه ساعت معینی برای جاشت نمی شناسند ) هنگام خوراك را معده تعیین می كند كه مانند ساعت آفتابی است : هروقت گرسنه شدند میخورند ) اما هیچكس وقتی سیر شد شكم خود را با خوراك انباشته نمی كند . »

## بزرگمهر میگوید:

« · · ، چو کمتر خوری تن آسان شوی هم روان پروری · »

در بارهٔ هنگام خوراك هردوت مينويسد :

« جشن زادروز را هرپارسی بزرگترین جشن میداند ، در این روز خوراك فراوانتر از روزهای دیگر میخورند ،

توانگران یك گاو ، یك اسب ، یك شتر ، و یك خر كه در تنور خوب برشته شده است برسر سفره میاورند ، مستمندان با چارپایان كوچك چنین میكنند . ه

پژوهندگان تاریخ فرهنگ و نویسندگان باستان و نوین میان نیروی زندگی و بینیازی (خرسندی) از یك سو ، وآسایش و آسان کردن زندگی و پایین رفتن سطح زیست و اخلاق از سوی دیگر پیوند نزدیك می بینند ؛ ودر این باره کسنفن ، افلاطون ، سالوست (٥٠ پیش از م .) هراتس (٦٥ پیش از م .) تساسیتوس (٦٠٠ پس از م .) ابن خلدون ، نیچه (مرگ ١٩٠٠) و اسوالد شینگلر (مرگ ١٩٠٠) ، همه همداستانند . کسنفن پارسیان باستان را بهترین

<sup>1)</sup> Sallust 7) Horaz 7) Tacitus

<sup>⋆)</sup> NITZSCHE

♠) OSWALD SPENGLER

نمونه سادگی و نیرو و پارسیان بعدی را نمونه آسودگی و نرم شدن و سستی میداند. و برای چارهاندیشی در برابر این خطر ، که نمایندهٔ «مرگ تمدن» است و هنگامی آغاز میشود که «بخت میگریزد» (سالوست) ، از روزگاران بس دراز، سخت و پر توان کردن زندگی به هنگام جوانی ، یعنی ریاضت را همچون یك اصل پر ورشی سفارش می کنند .

و بنا بروایت کسنفن ، به همین منظور کودکان پارسیان آزاده نیز پرورش می یابند .

کورش در همان کودکی سادگی پارسی را در برابر تجمل پرستی مادی میستاید ، آستیاگ که خود به تن آسانی خوگرفته بود میخواست نوهٔ خود را \_ تا آنجاکه ممکن است با خوراکیهای خوشمزه وگوارا ، بد عادت کند ، واز اینرو دستور میدهد برای او خوراکیهای بسیارگوارا و لذیذ آماده کنند . اماکورش که گویی از اسپارت رسیده است میگوید :

۱ بابا بزرگ ، پیش ما راه سیر شدن خیلی ساده تر و راست تر است ؛ زیرا
 فقط از راه نان و گوشت است : ۱

فریاد مستان هم برای کودك ناخوشایند است . کورش در بزرگی به سادگی سخت پایبند است : ساده و به اندازه میخورد در اردوی خود و برروی کاه میخوابد .

از اینرو به دانشجویان آموزشگاه درباری ، وقتی در شکار هستند فقط از همانچه شکار کرده اند داده میشود . پارسیان تا آنجا که ممکن است به جوانان خوراك کم میدهند .

« پارسیان به کودکان همچنین « میانه روی » (Sophrosyne) را میاموزند ،

(پیش از این شرحش گذشت) و آنچه در این کار مؤثر است اینستکه کودکان را

اندازهٔ نگاهداشتن را یاد میگیرند ، زیرا اینان در تمام روز سالخوردگان را

که به رفتار پسندید ، آراسته هستند می بینند ، ، ، همچنین ایشان به کودکان پرهیز در خوردن و آشامیدن را مباموزند ، در اینجا هم نمونه های بزرگسالان پرهیز در خوردن و آشامیدن را مباموزند ، در اینجا هم نمونه های بزرگسالان تمانیر می بخشد ، کودکان می بینند که چگونه بزرگسالان پیش از آنکه فرماندهانشان آنان را مرخص کنند ، برای انباشتن شکم (از میدان ورزش) هرگز دور نمی شوند ، گذشته از این کودکان تا هنگامیکه مادرانشان اجازه نداده اند نمی توانند پیش آنها خوراك بخورند ، بلکه نزد مربی خویش (و آنهم تازه) هنگامیکه فرماندهانشان پروانهٔ اینکار را بانان داده باشد .

از خانه همراه خود برای خوراکی نبان و برای چناشنی گونهای تر «تیزك ( = Kardamon ) وبرای آشامیدن ، هرگاه کسی تشنه شود ، جامی همراه گونهای بر هیرای و برای آشامیدن ، هرگاه کسی تشنه شود جنامی همراه میاورد تا از رودخانه آب بردارد به

اینجا هم «گرسنگی بهنترین آشپز است» :

« اما اگر کسی بپندارد که خوراك برای آنها بیمزه است زیرا نان خورش آنان فقط تره تیزك است ، یا با بیمیلی می آشامند زیرا فقط آب خالی دارند ، بیاد داشته باشد که چگونه نان حو یا گندم برای مرد گرسنه و آب برای یك تشنه گوارا و خوشمزه است ، ه

اندازه نگاهداشتن در آیین سفره نیز ارزشمند است . هم سفره ها نه تنها در خوردن و آشامیدن باید اندازه نگاهدارند ، پیش .از غذا هم نبایدگرسنگی خود را با رفتار خود نشان دهند : '

« زیرا به هنگام خوراکی با آشامیدنی ، هیچ مرد پارسی ، که از خانوادهٔ فرهیخته ایست ، دیده نمی شود که چون خوراك را ببیند خود را حریص نشان دهد وبا آنکه شتابزده دست سوی سفره دراز کند ، با میل به خوردن را نشان دهد .

مردپارسی درسفره چنانپسندیده رفتار میکندکه درغیر هنگام خوراك ... زیرا آنها معتقدند که در سر سفره باید خود را بهاندازه و سنجیده نشان دهند ، این که آدمی با خوردن و آشامیدن به جنب و جوش و ناآرامی بیفتد، نزد آنان تنها کار خوکان و جهاریایان است . . . ه

گبریاس که بهمهمانی خوانده شده ، ازسادگی خوراکهای پارسی درشگفت است ، و نخست می پندارد که او و مردم او ، آسوریان ، مردمی فرهیخته ترند . اما هنگامیکه رفتار خوددارانهٔ افسران پارسی را می بینند که سرسفره چیزی جزخوراك سربازان نمی خورند ، آنگاه سرافکنده رو به کورش می کند و میگوید :

﴿ کورش ، اکنون دیگر در شگفت نخواهم بود ، که ما که جامعای بزرگ شراب
 و جامههای فاخر وزر در اختیار داریم ، کم ارزش از شماییم ، زیرا مسا
 پیوسته در این اندیشه ایم که از تمام این چیزها تا آنجا که ممکن است داشته
 باشیم ، اما شما در این اندیشه که تاآنجا که میشود ورزیده و کوشا باشید ، »

دانشمندان به این نکته اشاره کرده اند که شرح آیین سفره تا اندازه بسیار زیادی با شرحیکه کسنفن (در «حکومت لاکدمونیها ه) و پلوتارخ (در «لیادی با شرحیکه کسنفن (در «حکومت لاکدمونیها ه) و پلوتارخ (در اینکورگوس») در بارهٔ وعده های خوراك مشترك اسپارتی (= Pheiditia میدهند بر ابر است . اما من میخواهم این نکته را یادآوری کنم که رسمهایی همانند این در بارهٔ آیین سفره را در «کتاب التاج» می بینیم که از آن آیین های باشکوه در باری باستان است و بهخوبی ممکن است که کسنفن از منابع ایرانی گرفته باشد .

کورش ، در یك سخنرانی ، که باز دارای زمینه روحی اسپارتی است ، به پارسیان میگوید :

« رنج را وسیلهای برای زندگی شادی بخش بدانید ، گرسنگی برای شمها همچون خورالدهای تغننی است ، آشامیدن آبِ تنها ، آزادش برای شما کمتر از شیرها است ، ه

ریاضتکشی جــز. اصلی پرورش سپاهیگری ، و حتی پیش از مرحلهٔ سپاهیگری است .

## كورش بهنقلكسنفن مى گويد:

« گمان میکنم ، ما در خانه از اینرو تمرین میکردیم بر شکمهای خودمان و خواست نابجا چیره شویم ، که ما (از این آموزش) هنگام نیاز برخوردار شویم اکنون بهترین فرصت است که انضباط آموخته را بکار بندیم ، بهتر از این فرصت من سراغ ندارم . »

هرودت از قولکورش اظهارنظر میکندکه زندگی در سختی وبینیازی بیش از هرچیز برای آموزش خدمت سربازی ضروری است :

« آرتمبارس بهپارسیان پیشنهادی داد ، که از آن خوششان آمد ، و آنرا برای کورشبازگفتند : چون زئوسآستیاگ را برانداخت ، و اکنونفرمانداری را بهپارسیان داد ، ودر میان پارسیان بهتو ، ایکورش داد ، پس ما میخواهیم سرزمین کوچک خشن و ناهموارمان را رها کنیم وبهپک سرزمین بهتر کوچ کنیم . . . . »

# کورشگونهای دیگر میاندیشد:

« کورش چون این سخن را شنید آن را نیسندید ، ولی از آنان خواست که همانگونه که میخواهند رفتار کنند ، اما بدانند که آنان از خواجگی وسروری به بندگی می افتند ، زیرا سرزمینهای لطیف طبع مردم لطیف طبع بار آورده است ، هرگز از یك سرزمین میره های گوارا و مردان جنگی پدید نخواهد آمد ، این سخن را پارسیان پدیرفتند و دوباره بازگشتند ، زیرا که آنان از نظر کورش متقاعد شدند ، آنان بهتر دانستند که در یك سرزمین خشك سروری کنند ، تا سرزمینی ( پر نعمت ) داشته باشند ، ودر خدمت دیگران در آبند . »

اینگونه اندیشه ها راکسنفن خیلی زود میگرفت: از اینروکورش آرمانی او معتقد بودکه پارسیان درست به همین دلیل بی نیازی که دارند برای نگاهبانی قابل، اعتمادتر از بابلی ها و مادهای تن آسان هستند.

بهمناسبت موضوع باید به این نکته اشاره کرد ، که نعونهٔ اصلی حامعهٔ طبیعی خوشبختی که هنوز با سادگی و با سلامت دست نخورده زندگی می کند و از اینرو برابر نهادن آن با شهرنشین تباه شده ، در نوشته های مردم شناسان باستان ، کاری خوش آیند و همه جاگیر شده بود . ادوارد نردن این نکته را در بارهٔ تاریخ ژرمنی باستان در تاریخ تاسیتوس نشان داده است . مثلا یوستین سکاها را که چون مردم دیگر به دنبال زر و سیم نبودند می ستاید ، و احساس حق و درستی را در آنان نتیجهٔ همین بسندگی و خرسندی ایشان میداند ؛ اینها فطرة خوب هستند آ. البته در بارهٔ سکاها سفاکیهای و حشیانه ای هم روایت شده است . هرگونه شتیاق شاعرانه به خشنودی ای ، که از خویشتن داری و فقر مایه گرفته باشد ، برای شتیاق شاعرانه به خشنودی ای ، که از خویشتن داری و فقر مایه گرفته باشد ، برای

<sup>9)</sup> EDUARD NORDEN

ما جای گفتگو باقی میگذارد ، و ویلهلهبوش حق دارد که میگوید: «خویشتنداری لذتی است از چیزهایی که بدست نمی آوریم : »

ریاضت یك خواست دینی است . از اینرو مفهوم «خرسندیه» ، که بر پایهٔ قناعت است ، در اخلاق ایرانباستان نقش بسیارمهمی را به عهده داشت . به یاری این فضیلت آدمی میتواند آز نکوهیده را فروکوبد . مرد توانگر ناخرسندک همواره در اندیشهٔ افزایش دارایی خویش است درویش تر از درویش خرسندی است که از آنچه بهرهٔ او شده است خوشنود است . بزرگمهر در سخنان زیربی نیازی و خرسندی را می ستاید :

ازو آزو تیمار در بند شد » ببیشی زچیز آرزومند نیست ندارد براین کار گردان سپهر » توانگر شوی یکدل و پاکرای »

۱۵ توانگر شدان کس که خرسندشد
 ۱۹ «بپرسید از وگفت خرسند کیست
 چنین داد پاسخ که آنکس که مهر
 ۱۹ «چو خرسندگشتی به داد خدای

مرد باید به آنچه دارد خرسند باشد . مرد باید کم آرزو باشد . زیراک خرسندی ماندگار ترین چیزهاست . این خرسندی دارو است (داروك) . ثعالبی بویژه بی نیازی شاه فرسی را یاد می کند : این شهریار با شراب اندك ساخته بود و به همان اندازه از خوراك و آشامیدنی لنت می برد که هم سفرگان دیگر . تعداد زنان او نیز محدود بود .

در برابر خواستار بودن حداقلگذران زندگی «اسپارتی» همراه با قناعت. پیداست که ، شکوه و تجمل پادشاهان تاریخی ایران قرار میگیردکه در سراسر جهان باستان شناخته شده بود ، و آن هم بسیار ستوده و هم بسیارنکوهش شده بود .

### ٨ ـ سپاسداري

« سپاسدار باش تا بهنکویی ارزانی باشی » ( اندرز کلرباد مارسیند )

کسنفن در کورپدی مینویسد :

« در جلوی کرسی داوران آنان نیز بهجرمی رسیدگی میشود که بهموجبآن

A) WILHELM BUSCH

مردم از همه بیشتر از یکدیگر دلننگ میشوند، اما از نظر حقوقی از همه کمتر تعقیب میشوند و آن فاسیاسی است .

آفان کسی را که میدانند میتوانسته است سپاسگزاری کند و نکرده است، به سختی مجازات میکنند . زیرا آنان براین عقیده اند که مرد ناسپاس مسلما بیشتر اوقات وظائفش را در بارهٔ خدایان ، پدر و مادر ، میهن و دوستانش انجام نمیدهد . ۵۰

این نکته برای یونانیان بسیار جالب بود ، و بهراستی هم اینجا ما با یك فضیلت کاملا ایرانی سرو کار داریم . در آتن ، چنانکه کسنفن در خاطرات سقراط گزارش میدهد ، چنین نبود . آنجا حکومت هر گزگرد اندیشهٔ ناسپاسی نمیگشت و به آن بی اعتنا بود، ومردم ناسپاس را به پای میزمحاکمه نمی کشاندند . یك استثناوجود داشت و آن ناسپاسی در برابر پدر ومادر بود که مجازات میشد . حتی آمیانوس مارسلینوس مجازات های سختی را یاد میکند ، که ایرانیان برای مردم ناسپاس بکار می برند . و «ستسس» بیزانسی سپس در سدهٔ ۱۲ میلادی این قطعهٔ کسنفن را به صورت شعر ناشیانه ای در آورده است .

در بارهٔ کورش کوچك مینویسند که او هیچکس را ، که فرمان او را بهدرستی انجام داده بود،بیپاداش نمیگذاشت .

یکی از داستانهای زیبای هرودت در بارهٔ سپاسگزاری شاهانه داستان قبای سرخ سیلوسون ٔ اهل ساموس است :

سیلوسون ، برادر پویگرات ، خودکامهٔ ساموسی، (حدود ۳۰۰ پیش از م ۰) پس از تصرف مصر بوسیلهٔ گمپوچیه با یك قبای سرخ در ممفیس در بازار گردش مبکرد ، داریوش که در آن زمان هنوز به منوان سرباز در گارد شاهی خدمت مبکرد، خواست قبای سیلوسون را بخرد ، اما سیلوسون آنرا نفروخت بلکه باو هدیه داد .

چندی بعد وقتی داریوش به پادشاهی رسید ، سیلوسون به شوش رفت ودر جلوی دروازهٔ کاخ نشست و گفت من از نیکوکاران شاهنشاه هستم ، داریوش با شگفتی پرسید که چگونه چنین چیزی ممکن است ، سیلوسون داستان قبای سرخ را بیاد او آورد . داریوش گفت : « ای مرد نیکو آیا تو همان کسی هستی که به من هدیه دادی در هنگامیکه من هیچگونه قلرای نداشتم ؟ ۳ ومیخواست به او طلا و نقرهٔ فراوان بدهد ، تا از این راه کسیرا که نسبت به داریوش کار نیکی انجام داده است بشیمان نکرده باشد .

اما سیلوسون نه زر میخواست و نه سیم ، فقط از پادشاه خواهش کرد که به شهر ساموس آزادی از دسترفته را باز دهد ، زیرا این شهر هنوز زیر فرمانروایی اروی تیس<sup>3</sup>.که زمانی برده بود، قرار داشت .

پادشاه خواهش او را پذیرفت و یکی از فرماندهان سپاه خود را بهنام

<sup>1)</sup> Tzetzse Y

r) Syloson

r) Poykrates

F) Oroites

اوتانس به همراهی یك لشكر برای تصرف ساموس فرستاد . بدبختانه كار آنچنانكه سیلوسون میخواست پایان نیافت . اما سرانجسام جزیرهای به سیلوسون داده می شود و به یاری پارسیان یونانیان در آن جزیره جانگزین می شوند

سپاسداری نیز یکی از فضائل دینی است . از میان فضیلتها (=کرفهها)ی دینی سومین کرفه سپاسداری است . در برابر آنانکه در حق ماکار نیکی میکنند نباید سپاسگویی (فم : سپاسگویشنیه) را فراموش کرد . ناسپاسی از پستترین خویهای زشت است . برای مردی که در پایگاه رهبری است، ناسپاسی نسبت به همکاران، بد است . باید سپاسگزار بود . در شاهنامه هم از زشتی ناسپاسی در بسیاری از جاها سخن رفته است .

پادشاهیکه بهخداوند ناسپاس باشد ، در روز مرگ پشیمان است :

« پشیمان شود دلکند پرهراس که جانش به بزدان بود ناسپاس»

هرمز پس خسرو انوشیروان در سخنان خود بهسرداران میگوید:

« ۱۰۰۰ تکه مغزش بود پر خرد سوی ناسپاسی دلش ننگرد »

جای دیگر موبد به خسر و پرویز میگوید:

مردم ناسیاس از خرد بهره ندارند .

«خرد نیست با مردم ناسپاس نه آنراکه او نیست بزدان شناس»

باز خسروپرویز در گفتگوی خود بابهرام چوبینه میگوید:

«چه گفت این خردمندشیرین سخُن که گر بی بنی را نشانی به بن

به فرجام کار آیفت رنج و درد بگرد در ناسپاسان مگرد »

**گردیه** ، خواهر بهرام چوبینه ، برادر را پند میدهد :

« همه نیکوییها زیزدان شناس مباش اندرین تاجور ناسیاس »

خسروپرویز در نامهٔ خود بهخاقانچین مینویسد :

«هرانکیکه او راه پزدانگزید سر از ناسیاسی بباید کشید»

در میان ده دیوی که شاهنامه می شمرد دهمین دیو ناسپاسی است .

هنوز هم درکشور شاهنشاهی ایران یکی از نشانها «نشان سپاس» است .

۵) Otanes

# ۹ توجه به آبادانی کشور

میراث اعتقادات پارسیان باستان در نظر گوته " گزارش کسنفن در کتاب «اوی کونومی کوس» \_ برورش باغ و باغبانی کورش کوچك \_ آباد کردن زمین ، یك خویشکاری دینی \_ درختکاری و جنگلداری \_ کشورداری برمبنای سه عامل \_ کمك به آسیب دیدگان \_ توجه پادشاهان ساسانی به امور اجتماعی و اقتصادی بنابرشاهنامه \*

« آبادانی جون زندگی است » ( از سخنان انوشیروان بهنقل ثمالی )

کسنفن در کتاب «اوی کونومی کوس<sup>۱</sup>» مینویسد:

« آیا ما باید شرم داشته باشیم از اینکه از پادشاه پارس ( کورش کوچك ) پیروی کنیم ۱ در بارهٔ او میگویند که آن پادشاه کشاورزی و فنون جنگ را بهترین و لازم ترین پیشه میدانسته است واز اینرو به هردو با نیروی خاصی توجه داشت .

هرگاه پادشاه (در مسافرتهای خود در کشور) متوجه شود که استانداران سرزمین را آباد و حاصلخیز نگاه داشتهاند ، خوب درختکاری شده واز آن سرزمین میوههایی که بومیآنجا است بهدست آمده است ، بهآن استانداران زمینهای بیشتر میدهد ، وبا بخششهایی آنانرا برجسته میکند ، وبا دادن جایگاه مخصوص در مقامات دربار شاهنشاهی سرافراز میسازد ، اما اگر دانسته شود که آن استان هیچ محصول نداده ویا مردم در آنجا کم شدهاند در نتیجهٔ رفتار زورگویانه و خودپسندانه یا سهلانگاری (مأموران) ـ در آن صورت اینان را کیفر میدهد ، از خدمت برکنار میکند ، و دیگری را بهجای آنان میگمارد ، . . . "

ر پس از این تفصیلاتی در بارهٔ پشتیبانی متقابل فرمانده لشکر و فرماندار استان از یکدیگر میاید . )

« از اینها گذشته شاهنشاه مراقب است که هرجا توقف میکند یا در سفر به جایی میرسد ، یك گردشگاه دیوار کشیدهای \_ Paradeisoi \_(= فردوس) درست کند که سرشار است از چیزهای خوبی که زمین پرورده است ، در این گردشگاه ها پادشاه بیشتر وقت خود را میکلراند تا فصلهای (ناسازگار) سال او را وادار به کوج کند . . . . . . .

برخی نیز چنین گزارش می دهند: اگر پادشاه بخششی میکرد \_ نخست کسانی دا نزد خویش میخواند که در جنگ کارهای درخشانی کرده اند ، ، پس از آن نوبت کسانی است که سرزمینها را بارور کرده اند ، سپاهیسان بدون روستائیان نمی توانند زندگی کنند ، کورش بزرگ خود گفته است که برای خود به حق هدایایی انتظار دارد: نخست برای آنکه وی کوشاترین مرد در

1) Oikonomikos

کشاورزی است ، دیگراینکه در دفاع از مرد دهقان کوشاترین کس بوده است هٔ پس از این تقدیری که از کورش کوچک میشود . دلبستگی بسیار او به کشاورزی از برخورد او با لیساندر آسپارتی معلوم میشود :

وقتی این مرد (لیساندر) به شاهزادهٔ استاندار (کورش) مقرری حق حمایت متفقین یونانی را تسلیم کرد ، کورش ضمن اظهار احترام بسیار نسبت به او گردشگاه (باغ وحش) خود را در سارد به او نشان داد ، لیساندر درختان زیبای آن باغ را که در فاصله های یکسان کاشته شده بود ، صفهای راست درختان ، بوهای خوش و گوناگون که در هنگام گردش به دماغ آنان میخورد، ستود و سرانجام باکمال شگفتی از کورش پرسید که باغبان این باغ کیست دود کورش بود ) .

« کورش من تعجب میکنم از تمام اینها و تمام این زیبائیها ؛ اما بیش ازهمه از این درشگفتم که تو همهٔ اینها را در اندازههای دقیق و زیبا مرتب کرده و آراستهای « ،

وقتی شاهزاده همه را نصدیق کرد ، مرد یونانی کورش را نگریست ، بهجامهٔ پر شکوه او نگریست ، وآنر ا که بوی خوش میداد بولید ، گردنبند ، دستیند و زیورهای دیگر را نگاه میکرد و با شکفتی پرسید :

« کورش ؟ آیا تو با دستهای خود اینها را کاشتی ؟ « پاسخ کورش را پیش از این یاد کردیم ،

از اینجا دانسته میشود که کارهای شخعی در باغ برای شاهزاده کار پست نبود بلکه یك کار افتخار آمیزبود . اهمیت سیاری که کورش ، بنابر روایت کسنفن، به کشاورزی میدهد به گمان من بدون تأثیر احتمالی از یك سرچشمهٔ ایرانی (شاید روایت زبانی) نمی تواند بیان شده باشد . من گمان میکنم که در زمان کورش بزرگ پیوستگی میان ارتش و کشاورزی و در نتیجه حرمت ارزش گروه کشاورزان بسیار بیشتر بود تا دوره های بعد . در نزد ایرانیان باستان کشاورزی یك وظیفهٔ دینی بود. هر گونه بكار انداختن زمین، خاك مقدس، در پیشگاه اورمزد، پاداش نیك داشت . چنین است در ویدیودات :

« چهکسی بیشتر از دیگران این زمین را خشنود میکند ؟ پس اورمزد گفت: براسنی آنکس که بیس از همه زمین را با کشت میپرورد، غله میکارد ، سبزی وگیاه با میودهای خوراکی ،آنکه در ببابان آب در آورد، زیرا زمین ، که زمان دراز بیکار افتاده باشد،خوش نیسب ، . . . مغز دین مزدیسنی چیسب ؟

پس اورمزد گفت : هرگاه کسی غله بکارد . . . آنکس غله را با درو کردن بپروراند ، آنکس ه را بیش بپروراند ، آنکس دین مزدیسنی را پیش میبرد ، آنکس دین مزدیسنی را میگستراند . . . »

#### r) Lysnader

زمین همان ایزد اُرمَتی است ( «سپاردنِ خویشتن با پرهیزگاری»، اَرمَتی، اسپندارمت) ؛ خشکی و نرویایی اهریمنی است . صورت طبیعی زندگی صورت روستایی و کشاورزی و پرورش چارپایان است . گیاهان و چارپایان سودمند ـ بیش از همه گاو ـ و آب ، دارای نیروی یزدانی هستند .

اورمزد اینها و هرچیز نیکو را آفرید، (یسن ۳۷، ۱)، نیایش شایستهٔ آنان است (یسن ۳۸–۳۹)؛ آسیاب کردن آرد و پختن نان از کارهای ارزشمند دینی است (ویدیوداد ۳، ۳۲)؛ مرد مزداپرست با دست و پا و خرد خود بکوشد زیر ۱ «کشاورزی خوب باید اینجا انجامگیرد» (ویسپرد ۱۰، ۱).

بیش از هرچیز درختان زیبا نزد شاهان مورد توجهبود . هردوت دربارهٔ خشایارشا مینویسد :

... ۱۱ وی بریك درخت چنار ، بسكه زیبا بود ، زیورهای زرین آویخته بود ، و یكی از نگهبانان خود را بهنگهداری از آن گماشته بود ، »

باغهای پارسی با شکلهای هندسی خود در دورهٔ باستان نامور بودند و تا کنون همچنان این ناموری برجا است . کارهای جنگلبانی در کشور زیر نظررئیس ادارهٔ جنگل و عنوان اداری این شخص « Šomēr ha Pardēs » (کتاب نحمیا) بود . لوتر این واژه را «سالارچوب» ترجمه کرده است ، زیرا این شخص تقسیم چوب برای ساختمانهای شاهی را به عهده داشت . شاید بهتر بود آنرا « وزیر جنگلداری » ترجمه میکرد .

توجه به کشاورزی و پشتیبانی از صنف روستایی، سومین کار «فرمانروای سه کار» است ؛ او در شخص خود سه گانگی روحانیت ، سپاهیگری و کشاورزی را جسمانیت می بخشید : این شخص بالاترین مقام روحانیت را داشت، بالاترین قدرت نظامی را در اختیار داشت و به تمام مسائلی که مربوط به کشاورزی میشد رسیدگی میکرد . این سه گانگی بنابر اعتقاد آریاییان باستان ـ چنانکه دومزیل شابت میکند ـ موضوع دارایی قدرت پادشاه را تشکیل میدهد . و ما اینها را بهروشنی در کورش کسنفن باز مییابیم : وی قربانی میکند ، فرمان میدهد و کشاورزی را بازرسی میکند .

در « Freidank » که بهزبان آلمانی میانهنوشته شده است ، این معنا به این صورت آمده است : «خدا سه زندگی پدید آورد، روستاییان، سواران، روحانیان و این هرسه در ایران باستان بوده است . در بسیاری جاها ، از جمله در اوستا، به آن برمیخوریم : (یسن ۶۰ ، ۳ و ۶ ـ ویدیودات ۱۲ ، ۱۰ ـ ۱۰ ) .

در این قطعات برتری گروه موبدان بردو گروه دیگر برجستگی پیدا

r) LUTHER \*) DUMÉZIL

d) Got hat driu lebene geschaffen : gebure,Ritter,Pfaffen

میکند ، و این چیزیست که برای زمان کورش نمیتوان فرض کرد . این سه گروه هریك دارای موضوعات مخصوص به خود است که بطور دقیق مشخص شده اند ، «آتور فرنبغ به موبدان ، «آتور گشنسب به سپاهیان و "آتور بورزین مهر به کشاورزان .

ا شاهنامه شناسایی و پرداختن به کارکشاورزی را از زمانپادشاهی هوشنگ میداند . در اوستا ایننام بهصورت مَنْشِینگهٔ -Haošyanha است ، که برهفت بخش زمین فرمانروایی میکرد ، بردیوان و آدمیان و جادوگران چیره شد .

کر آباد کردن جهان شاد کرد جهانی به نیکی ازو یاد کرد به فرمان یوروزگر بهداد و دهش تنگ بسته کمر وزان پس جهان یکسر آباد کرد همه روی گیتی پر از داد کرد

آهن را از سنگ جداکرد ، «آهنگری پیشهکرد» ، "چو این کرده شد چارهٔ آب ساخت»، «بهجوی و بهرود آب را راه کرد» و جمشیدپیشه ها وانجمن ها را یدید آورد :

« زهر پیشه و انجمن گرد کرد بدین اندرون نیز پنجاه خورد »

برای آباد کردن زمین ساسانیان یك وزیر ویژه داشتند که در همان حال امور مالی و پیشه ها و کارهای همگانی را زیر نظر داشت و عنوان «واستریوشان سالار» یا «واستریوشبد» ( = رئیس ادارهٔ کشاورزی) را داشت .

یکی از وظایف مهم پادشاه یاری به آسیب دیدگان است . این نکته از وظایف اخلاقی پادشاه برمیاید،که نگهبان کشور باید باشد ، چنانکه دینکرت بیان میکند:

«بهترین فرمانروا «همه پانك» است و وظیفهٔ او پشتیبانی بسیار از آفریدگان است ( = دامیانکیه اپیرتر) همچنین برستاری (مردم) بیشمار ( = دادنیتریه ی امرکان)، فرمانروای بد کسیست که در وظیفهٔ نگاهبانیش سهل انگاری می کند

کیخسرو-به نقل البی-در یکی از آخرین سخنان خود به جانشینانش چنین میگوید:

« لازم است که مردم را به کشاورزی واداری ، که باکوشش به این کار بپردازند و گسترش دهند ، ، ، ، در هنگام بدی و گسترش دهند ، ، ، ، کشاورزی چشمهٔ توانگری است ، ، ، ، در هنگام بدی محصول شاه باید ، برای جلوگیری از قحطی و گرسنگی ، مراقبت کند که هیچگونه محصول خریداری و به بیرون از کشور برده نشود ، قرماندهان هریك از مناطق ، هرگاه در ظهور گرانی سخت ، مقررات لازم را اجرا نكنند ، گناهكارند ، ه

## در بارد اردشیر مینویسند:

« بههمه جا موبدان قابل اعتماد ميغرستاد تا از اينراه براى شهرها كمكهاى

پولی ترتیب بدهند و هیچکس بدون وسیلهٔ اسایش و رفاه نباشد وبا بختش بیگانه نباشد . . . . .

شاپور یکم بهفرزند و جانشین خود چنین مینویسد:

« پناه کهان باش و فر مهان ۳

از همه کار ضروری تر توجه پادشاه است هنگام بحرانهای اقتصادی که در نتیجهٔ آفتهای طبیعت ، مردم پریشان و بی سروسامان می شوند . از جمله مثالهای تاریخی در این مورد خشکسالی هفت سالهای است که فردوسی و ثعالبی به صورت کامل و دقیقی شرح میدهند :

در زمان پادشاهی فیروز از نوادگان بهرام گور، بلایی برسر ایران فرود میآید:

آسمان دیگر نبادید ، آبها فرونشستند ، بادها از حرکت بساز ایستادند ، گیاهان خشك شدند ، درختان بارور نشدند ، خواربار پیوسته کمیابتر میشد، خشکسالی و گرسنگی پدید آمد ، مردم و چارپایان ، دد و دام میمردند .

پادشاه که نخست ناامید است و آنرا قضای آسمانی میداند ، سرانجام خود را آماده میکند و مقررات جامع زیر را وضع میکند : مالیات سرانه وعوارض دیگر را از مردم برمیدارد ، انبارهای غله بروی مردم گرسنه گشوده میشود، احتکار غلات ممنوع میشود ، بهتمام مالکان فرمان داده میشود که انبارهای ذخیره از چارپا و غلات را میان بینوایان تقسیم کنند ، حاکم هربخشی باید مراقبت کند که هیچکس ازگرسنگی نمبرد، غفلت در اجرای این فرمانها موجب تنییههای بسیار سخت بود ،

سرانجام نجات از آسمان فرود آمد ، باران ریز وتازه بارید ، از آسمان باران حاصلخیز فرو ریخت و موجودات نیمه جسان وا دوباره زنده کرد ، گرانی پایان یافت ، قیمتها پایین آمدند ، اندوه و گرفتگی ناپدید شد، و یادشاه در همه جا رعیتهای خوشبخت میدید .

#### باز ثعالبی در حالات خسرو انوشیروان مینویسد:

« وی فرمان داد ، که به خرج دولت در زمینهایی که دارندگان آنها مرده (\_\_ بی صاحب مانده) بودند ، دوباره کشاورزی کنند ، دیگر آنکه مقررکرد، که در قلمرو فرمانروایی او نباید یك نظمهٔ کوچك زمین هم بی حاصل بیفتد ، وی گفت : کشاورزی زندگی است ، زمینهای رها شده مانند مرگ است ، هیچ فرفی میان کسی که دیگری را می کشد و کسی که یك زمین کشت شده را به یك بیابان خشك تبد ، میکند نبست ، اما اگر کسی توانگر نیست که زمین خود را دوبایه ادار کند ، ما به او از صندوق دولت وسائل و وام خواهیم داد تا او را یاری کنند و هستی خود را دوباره بسازد . »

در بارهٔ توجه همین پادشاه به کشاورزان ودهقانان شاهنامه چنین میگوید: انوشیروان به کارداران باژ و خراج نامه نوشت: . . .

«بهجایی که باشد زبان ملخ وگر تف خورشید تابد به شخ وگر برف و باد سپهر بلند بدان کشتمندان رساند گزند همان گر نبارد به نوروز نم خواهید باژ اندرآن بومورست گر ابر بهارش بباران نشست زتخم پراکنده وز مرد رنج ببخشید کارندگان را زگنج زمینی که او را خداوند نیست بمرد و ورا خویش و پیوندنیست مبادا که آن بوم ویران شود که در سایهٔ شاه ایران بود»

طبری در بارهٔ هرمزد پسر خسرو انوشیروان مینویسد :

« تمام کوشش او مصروف بریشتیبانی زناتوانان و آباد کردن کشور و دادگری در حق رعایای خود میشد . »

بنابر قول ثعمالبی این پادشاه افراد خود را از دست زدن به محصول کشاورزان باز میداشت و هرگونه خسارتی که به آنها میرسید مرتکب به سختی مجازات میشد ، حتی اگر کسی کوچکترین تجاوزی به مال غیر مینمود در انتظار مجازات سخت بود .

### ۱۰ ـ بخشندگی

بخشندگی ، یك فضیلت شاهانه \_ كورش بزرگ \_ كورش كوچك \_ نمونههای دیگر \_ سنت شاهی \_ نشانههای افتخاری \_ عنوانهای افتخاری \_ عنوانهای افتخاری \_ عنوانهای افتخاری \_ عنوانهای افتخاری \_ باداش سردار پیروز: رستم .

« چو بخشنده باشی گرامی شوی » ( فردوسی )

بخشندگی یك فضیلت واقعی شاهان است، که همه جا، چه در نزد ژرمنها، به نقل تاسیتوس یا ادا Edda، چهدر نزد عربها یاپادشاهان آلمان درسده های میانین که آنرا Milte مینامیدند، و چه خوشخویی و چه نیکخواهی، که هردو نتیجه بخشش است، دیده میشود. واژهٔ بخشش هم به معنای بخشندگی به عنوان فضیلت است، و هم نتیجهٔ آن که «هدیه» است، و به صورت «انعام» هم بکار میرود. امروز هم از دو اصطلاح «مزد شاهانه» و « بخشش باگشاده دستی » در زبان آلمانی سخن میرود.

### کسنفن در بار **کورش بزرگ** مینویسد :

« کورش همه وقت ، بزرگترین مردمدوستی (Philanthropia) خود رانشان میداد ، اگر نمی توانست با پول نیکوکاری خود را نشان دهد ، در فکردوستان خود بود و برای آنان خدمتی انجام میداد ، ودر غم و شادی آنان انبازمیشد و بدینگونه کوشش میکرد که دل آنان را برای خود بدست آورد .

بعدها پس از اینکه توانست با گنجهای خود برای آنان کار نیکی بکند ، این کار را انجام داد . از همه نیکوکاریها که بیشتر محبوبیت انسان را نشان میدهد دادن خوراکی و آشامیدنی است ، این بود که وی نخست فرمان داد که برسر سفره خود از همان خوراکهایی که خود میخورد فراوان تر نیز برای بسیاری از مردم آماده کنند ، اما از آنچه بر سفره میآمد همه را بدوستانی که میخواست نشان بدهد ، که بیاد آنان هست و آنان را فراموش نکرده است ، میبخشید .

اما برای دوستانی که از خدمات آنان نیز خشنود شده بود ، میفرستاد : چه در پستهای نظامی و چه در خدمات شخصی یا گونهای دیگر ، میخواست با اینکار نشان دهد که خدمات دوستانه آنان از نظر او پنهان نمانده است . هرگاه میخواست ، یکی از دوستان خود را بیش از دیگران سرفراز کند ، این «هدیسه سفره» را برای او میفرستساد ، امروز هم هستند کسانیکه هردم هییینند که از سفرهٔ شاهانه برای آنان چیزی فرستاده میشود ، مردمگمان میکنند که اینان بهگونهای از مهربانیهای شاهانه برخوردارند واز اینرو بیش از دیگران میتوانند درخواستهای خود را مورد قبول پادشاه قراردهند . اما تنها مرحمتی شاهنشاه به ملتهای یاد شده خوشی فراهم نمیکرد ، از نظر مزه و خوراك هم از خوراكهای دیگر برتر بود ، پیداست که خوراکها در آشپزخانه شاهی بسیار خوب آماده میشود ، هنرهای دیگر (بجز آشپزی) در شهرهای بزرگ تا اندازهٔ بسیاری از کمال برخوردارند .

اینك كورش بیش از آنكه برتری خود را از نظر درآمد نشان بدهد ، برتری خود را از نظر بزرگی هدایای خود ثابت میكرد ، از این نظر كورش نخستین كسی بود كه به بخشندگی آغاز كرد ، آنچه از این رسم هنوز هم به جا مانده است سرور و شادی است كه به شاهان بارس از دادن هدیه دست میداد ، زیرا چه كسی از بادشاه بارس (دوستان توانگرتر) دارد أ

چه کسی جز پادشاهان پارس میتواند درباریان خود را با جامههای فساخر بپوشاند ۴ هدایای آنان (بهاندازهای آشکار است) که هر که میبیند ، میداند که آنها هدیههای شاهانه است ، مانند قلابهای گردنبند و اسبهای زرین لجام ، زیرا در آنجا به هیچکس اجازه داده نمی شود اینکونه زیورها را ساخود داشته باشد ، بجز آن کسی که پادشاه به او هدیه داده بود ، ، ، ، ، ، ، ، ،

## در جای دیگر این کتاب چنین میخوانیم:

« کورش فرمان داد برای او چادری برپا سازند تا جای کافی برای مهمانان هم میشود خود داشته باشد . وی نه تنها افسران بلندیایه ، بلکه سیاهیان را

نیز بر سفرهٔ خود میخواند ، و نیز اتفاق می افتاد که یك جوخه از سربازان و یك هنگ را سر سفره میخواند ، این دعوت پرافتخار را از کسانی میکرد که بنابر خواست او رفتار میکردند ، او و میهمانسان همه از یك گونه خوراك میخوردند ، حتی خدمتكاران وپیشهوران هم در سپاه از همین غدا میخوردند ، زیرا وی معتقد بود که این گروه که برای خدمت سربازان انجام وظیفه می کنند کمتر از سفیران و نمایندگان سیاسی نیستند . »

### سپسگزارش داده میشود:

« برسر سفره برای گیریاس این شگفتانگیز نبود ، که در نزد چنین پادشاه مقتدری ، که برسرزمینهای پهناوری فرمانروائی میکند ، همه چیز بسیار فراوان یافت میشد ، این شگفتانگیز بود که کورش بااینکه سرگرم کارهای بسیار بود از چیزی که خوشش میآمد به تنهایی نمیخورد و به هنگام لزوم به همسفرگان خود پیوسته تعارف میکرد ، نیز گیریاس دریافته بود که کورش برای برخی دوستان غالب نیز از خوراکهایی که خودش خوشش آمده بود میفرستاد ، »

هروقت که کورش بزرگ به پاسارگاد باز میگشت باندازه ای چهار پا برای قربانی همراه میاورد که برای قربانی و خوراك تمام پارسیان بسنده بود . در همراه آوردن هدیه ، پدر ، مادر ، دوستان ، کارمندان دولتی و Homotim ها رافراموش نمیکرد . بویژه زنان پارسی احساس خوشبختی میکردند : هربك از اینان بیست درهم اتّی دریافت میداشتند ، زیرا همین زنان بودند که در آنزمان که وضع کورش در جنگ با آستیاگ بسیار وخیم شده بود ، با فریادهای دلاورانهٔ خود مردان را برای آغاز مجدد جنگ تشویق میکردند .

کورش کسنفن برای دوستان ودیگر افسران بلندپایه چنین توضیح میدهد:

او گنجهای خود را برای خود گردآوری نمیکند بلکه برای آنکه خدمالی را

که مردم نسبت باو انجام میدهند بنواند جبران کند ، هرکس میتوانست

نزد او بیاید و هرجه را که نیاز دارد از او دریافت کندا:

اصولاکورش از بخشیدن ، بیشتر ازگرفتن شاد میشد . بههمسر پادشاه ارامنه که دشمن او بود هدایای بسیار میداد . اما زیباترین هدیه را دوست وفادارش کریسانتاس ٔ دریافت میداشت و آن بوسه ای بود از شخص شاهنشاه .

#### در باره کورش کوچک مینویسند:

« این شخص هدایای بسیاری دریافت میداشت ولی بخش بزرگی از این هدایا را بهدوستان میبخشید ، ودر این بخشش بهخصوصیات ونیازمندیهای ویژهٔ هریك توجه داشت ، چیزهایی كه مردم برای نیازهای شخصی ومصارف نظامی یا مقاصد آرایش او میفرستادند ، همیشه میگفت وی نعی تواند خود را با تمام آنها آرایش كند ، اما به گمان او بهترین زبور برای یك مرد آن

<sup>1)</sup> Chrysantas

است که بداند دوستانش ارایش باشکوه دارند . »

کورش فالبا خُم های شرابی نیمه پر ازنوع مخصوصی برای دوستانش میفرستاده و به آنان میگفت که وی از مدتها پیش چنین شراب خوشگواری بدستش نیامده بود: و این شراب را کورش برای تو میفرستد ، و خواهش میکند که آنرا امروز با بهترین دوستت بنوشی .

بیشتر نیمه ای غاز ، نیمه ای نان یا چیزی مانند اینها هم میفرستاد وبه فرستنده میگفت که پیفام بدهد : از این خوراك كورش حوشش آمد ، میخواهد که تو از آن بخوری .

برای اسبان رفقایش هم خوراك میفرستاد .

به امیر کیلیکیه «سینسیس» که سپاه کورش از میان کشورش میگلردهدایای شاهانه ای میدهد: یك اسب با دهانهٔ زرین ، یك گردنبند زرین ، بازوبند، یك خنجر زوین و یك خلعت یارسی .

نمونههای بسیار دیگری در اینباره هست که میرساند پادشاهان پارسی از دیرزمان به اصلی معتقد بودندک، مدتها بعد سیاستنامه آنرا بیان کرد: « هیچ رفتاری بهتر از بخشندگی نیست ».

متن یکی از فرمانهای شاهنشاهی بهاستانداران چنین است :

« سغرهٔ شما هم باید مانند سغرهٔ من نخست برای دوستان بسیار نزدیك گسترده باشد ، واز این گذشته بهاندازهٔ کافی چیده شده باشد تا دوستان بتوانند در آن شرکت کنند ، و هرروز آنکسی را که خدمت خاصی انجام داده است یاداش بدهید : »

پلوتارخ می نویسد: تیما گوراس آتنی که برای اردشیر دوم پادشاه هخامنشی پیغام مهمی اورده بود از جهت پذیراییهایی که از او میشد. همواره برگزیده ترین خوراکهای سفره شاهی را اردشیر برای او میفرستاد، چندانکه برادر پادشاه به او که اینچنین گرامی داشته میشد اخطار کرد: «تیما گوراس این سفره را به یاد داشته باش، که این سفرهٔ رنگین را به خاطر چیزهای کوچك برای تونینداخته اند.» حالب اینجاست که این مهمان داری به گمان برخی، آنچنانکه باید کافی نبود و همین موجب روی گردانی پاره ای مردم از اردشیر و توجه آنها به کورش شد

ارتاونته یکی از همسران خشایارشا از او خواهش کرده بود ، جامهٔ رنگینی که شهبانو آمستریس با دست خودش برای او بافته بود به او ببخشد . خشایارشا بجای آن چند شهر و مقداری طلاکه به وزن نمی آمد و یك سپاه که جز او هیچکس فرماندهی نکند به او بخشید . نویسنده در اینجا میافز اید «یك سپاه» فقط و فقط یك بخشش کاملا پارسی است .

r) Syennesis r) Timagoras

بخشندگی رسم کهن پادشاهی است . این رسمرا چنانکه دیدیم در آموزشگاه درباری میاموزند . و این خود نتیجهٔ حسعنایت و بخشایندگی شاهی است . هرمز فرزند انوشیر وان چنین سخن میگوید :

« سرمایهٔ شاه بخشایش است میان بزرگان درخشش مراست

زمانه زبخشش پر کرایش است چوبخشایشودادوبخششمراست»

در نامهٔ تنسر چنین میآید:

« تا آن شاه و شاهزاده را معلوم شود که رای من بهاعانت خلایق جز بر مکرمت نیست . »

پادشاه نباید بهیچوجه با نگرانی در اندیشهٔ گنجینه های خود باشد .

بماند پس از مرگ نامش بلند همین گنج از بهر پاشیدنست » « چو با داد بگشاید از گنج بند که نام بلندی زبخشیدنست

نشانهای نیکوخواهی شاهانه گونه های مختلف داشت . «به همه روزگار در کفر و اسلام خصلتی از نان دادن نیکو ترنیست \* . نخستین گونهٔ این نیکخواهی هدیه های نقدینه بود .

در کارنامهٔ اردشیر میآید که پادشاه دهان موبد بزرگ را که مژدهای برای او میآورد برسم مژدگانی با یاقوت و زمرد و زر و مروارید پر میکند ، در نزد پادشاهان ساسانی رسم چنین بود که هربار سخن خوبی یاکار نیکی انجام میشد پادشاه میفرمود «زه» یعنی آفرین و خزانه دار به گویندهٔ آن سخن در زمان هزار در هم باید میپرداخت ، و هرگاه میفرمود «زهازه» پاداش ده برابر میشد (شاهنامه ج ۸ ص ۲٤۰۱ ب ۲۵۹۹) .

۱ . . . انوشیروان بر نشسته . . . به شکار میرفت برکنار دهی گلرکرد پیری را دید نودساله ، جوز در زمین می نشاند . نوشیروان را عجب آمد . . . گفت ای پیر . . . چندان زنده باشی که از برش بخوری ۴ گفت کِشتند و خوردیم، کاریم و خورند ،

نوشیروان را خوش آمد گفت زه ، در وقت خزینه دار هزار دینار بدین پیر داد ، پیر گفت ای خداگان ، هیچکس برِاین درخت زودتر از بنده نخورد ، گفت جگونه ؟

پیر گفت اگر من جوز نکشتی و خدایگان اینجا گلر نکردی واز بنده چنانکه پرسید نپرسیدی و بنده آن جواب ندادی ، من این هزار درم از کجا یافتی ، نوشیروان گفت « زهازه » ، خزانه دار ده هزار دینار دیگر بدو داد از بهر آنکه دوبار زه بر زفان او رفت . »

کوروپدی از اعطاء مقام و پایهٔ نشستن برسر سفرهٔ شاه یاد می کند:
« کورش کسانی دا که همت بسیاد در آنان سراغ مبکرد با بخشش و ستایش و مقامهای افتخادی سرافراز میکرد، تا حس رقابت عمومی دا برانگیزد...»

هرکس نخستین مقام را به دست می آورد بیش از دیگران به او جایزه داده میشد . عنوان افتخاری، بنابر کتیبهٔ شاپور، بدین صورت بود که شخص نام پادشاه فرمانروا را به همراه یك صفت بکار میبرد ، مانند «تهم شاپور» = شاپور نیرومند است ؛ «اردشیر فر» = اردشیر با فر است ؛ «شاپور شنوم» (= شاپور خرسنداست) و «نیوشاپور» (= شاپور دلیر است) . در دورهٔ اسلام همانند این عناوین افتخاری و جود داشت مانند : « سیف الدول ه » ، « حافظ الدوله » ، « حارس الدوله » ، « سیف » ،

جامههای افتخار (خلعت) درمیان بخششهای شاهی اهمیت ویژه داشت! یك چنین جامهای راکورش هنگام جوانی از پدربزرگ خود آستیاگ بههمراه یك گردنبند و دستبندگرفته بود.

افتخار ویژه هنگامی بودکه شخص جامهای یا اصولا زیوری مانند خود شاه دربرداشت . چه معمولا چنین چیزی ممنوع بود :

« آنجا (ایران) هیچکس حق ندارد یک حلقهٔ طلا یا کمربند زرین یا دستبند (طلا) یا زیوری مانندآن داشته باشد، مگرآنکه بادشاه بهاو بخشیدهباشد، »

توصیف دقیق در بارهٔ تشریفات اعطای چنین جامه هایی را «کتاب التاج» میاورد. این مراسم یا در اندرون کاخ در حضور انجمن درباری صورت می گرفت یا در یك میدان عمومی در حضور مردم. اعطای جامه همراه بود با بزرگداشت های دیگرماند ارتقاء مقام، اعطای عنوان، بخشش هدیه.

انبوهی از چیزهای تجملی دیگر از دست پادشاه براین هدایا افزوده میشد.

آمیانوس و پروکو پگزارشهایی میدهند که شاهنامه نیز آنرا تأیید میکند:
یکی از بزرگترین بزرگداشتها ، حق در برداشتن طلا و مروارید بودک ه در
زیورهای سر بکار میرفت ؛ و این چیزی مانند دیهیم بود . یکی از مهمترین
مجازاتها این بودکه چنین دیهیمی از یك فرد اداری یا فرمانده لشگر ( مثلا
هنگام شکست خوردن در یك جنگ) بازپسگرفته میشد . یك هدیهٔ ویژه واصیل،
آسیاب زرینی بود که شش تالنت (نزدیك ۲/۱۵۷۲ کیلوگرم) وزن داشت ، و
خثایارشا به ماسگرفتن بابل همراه بسیاری چیزهای دیگر به « مگابیزوس »
بخشیده بود .

بزرگترین افتخار به هنهگام بازگشت پیروزمندانهٔ سپاه به میهن نصیب میشود: چنین است حال رستم پس از پیروزی در جنگ هنگامی که از پادشاه هدایای زیر را دریافت میکند:

یکی تخبت پیسروزڈ پیش سار یکی دست زریفیت شاهنشهی

یکی خسروی تساج گوهر نگسار ابسایساره و طبوق بسافسرهی صد از ماهرویان برزین کمر صد اسپ گرانمایه زرین ستام همه بارشان دیبه خسروی ببردند دینار صد بدوه نیز زیاتوت جامی پر از مشك ناب

صد از مشك مویان با زیب و قر صد استر سیهموی و زرین لگام زرومی و چینیی و از پهلوی زرنگ و زبوی و زهرگونه چیز زپیروز دیگر یکی پسر گلاب

از این رو بخشندگی را «کتابالتاج» یکی از صفات جدانشدنی از وجود پادشاه میداند ، این صفت اصیل ترین جزء سرشت پادشاه است . برای پادشاه کار نیکو کردن ، نعمت خود را به تمام دوستان دور و نزدیك بخشیدن ، از بینوایان ر نیاز مندان دلجویی و به تنگ دستان یاری کردن ، چندان دشوار نیست . اما هر گز کسی نشنیده است که یکی از شاهان ایران گشاده دست نباشد . بنابر «سیاست نامه» ، شاه باید «چنان زندگانی کند که مردمان بر وی رقم بخل و دنیادوستی فروکشند و نه نیز چنان اسراف کند که مردمان گویند باددست است و مال تلف می کند» .

## يادشاه ، دارندهٔ رسالت ملي

« درون آگاهی » قومی پارسی باستان - برجستگی مقام ملت سرور ـ شاهنشاهی (امپر اتوری) سیاست قدرت ـ جهانگشایی با طرح ویژهٔ خود ، Pax Achamenic دین سیاسی داریوش یکم ـ ایران و جز ایران ـ احساسات ملی در نامهٔ تنسر ـ اندیشهٔ ایرانی : پیکار جهانی میان نیك و بد ـ درهم آمیختن نیرو و مردمی در کورش بزرگ .

ا این سرزمین پارس که اورمزد بهمن داده است ، که زیبا است ، که اسبان نیک دارد ، مردم خوب دارد ، ، ، از هیچ دشمنی نمی ترسد ، اورمزد مرا پشتیبانی کنید و دگر بغان ، و این سرزمین را او نگاهدارد از گروه (دشمنی ) ، از بدسالی ، از دروغ ، اگر تو چنین می اندیشی : چهگونهگون بودند سرزمینهایی که داریوششاه داشت ، به این پیکرها بنگر که تخت را

آنگاه خراهی دانست که نیزهٔ مرد پارسی به آن دورها رفته است ، ، ، مرد پارسی دور از پارس ، دشمن جنگنده را شکست داد ، »

شاد شاهان که بدینگونه با ملت خود ، با جانشینان خود ، وبه تمام آنانکه در روزگار آینده باید این سخنان را بخوانند ، سخن میگوید : او از درون آگاهی قومی ، که پیشرو حس ملی است،سرشار است ، سرشار از ایمان بهرسالتی است که میخواهد به آن وسیله ملت خود را فرمانروای جهان مه به معنای آنروزی خود کند .

این درون آگاهی خاندانی پارسی باستان برپایهٔ حس به هم پیوستگی و

یاکی نژاد استوار است . این یك ملت سرور است که آنرا یادشاه رهبری مینکند . واز اینرو خواستار یك پایگاه ویژهای است . این ملت ، مانند همهٔ ملتهای سرور ، ایمان دارد بهاینکه برای رهبری ملتهای دیگر فراخوانده شده است . پارس (مرد «پارسی») را بالاترین مقام کشوری وساده ترین سرباز آن قوم بطور یکسان بکار میبردند . هرودت مینویسد در میان انبوه کشورهایی که از ملتهای بسیار تشکیل شده بود ، همه چیز بستگی بهمردم پارس داشت . رسم جنگی آنان حمله بود ودر سرزمین پارس ـ فارس امروزی ـ ریشه های زنده کشور پهناور قرارگرفته بود ، آنجا سرزمین مرکزی بود وبههمین حالت ماند . همانطورکه بزرگانخاندان بزرگ تمام خاندانهای دیگر بود ، ملت اصلی ومرکزی ، نیزمرکز ملتهای دیگر بود . و سرزمینهای دیگر، «دهیاو»،در درجهٔ دوم اهمیت قرار داشتند . رویارویی پارسها و مادها مدتها وجود داشت . حس تفوق و برتری که از طرف ملت حاكم \_ يعنى پارسها \_ با غرور خاص تأكيد ميشود ، يك آهنگ سخن اصیل تاریخی میشود ، چنانکه از سخنان بنیادگذار کشور ، کورش ، هنگام فراخواندن ملتها به یگانگی ، یك سبك فصیح مؤثر ، از قلم هرودت به گوش میخورد . با این سخنان پادشاه میخواهد جدا شدن از مادها و در دست گرفتن قدرت را بهوسيلهٔ بارسها آماده كند!

« مردانپاوسی ! وضع چنین است : هرگاه از من پیروی کنید در آن صورت نیازی ندارید که در آبنده کار غلامان را بکنید ، وگرنه رنجهای ناگفتنی درانتظار شما است . . . پس از من پیروی کنید وخود را آزاد کنید ! زیرا چنین مینماید که من به خواست یزدان به اینکار برگزیده شدم ، من گمان میکنم که شماها از هیچ روی کم ارزشتر از مادها نیستید . . . »

هرودت می نویسد پارسیان با « شادی بسیار » این رهبر پارسی را پلیرفتند تا بهدست او آزاد شوند .

این پایگاه ویژهٔ قوم رهبر ، از اینجا دانسته میشود که استانهای دیگر مالیات میپرداختند ولی پارس از این مالیات معاف بود . پیدا است که پارسها را ملتهای دیگر به «مغرور بودن» نکوهش میکردند . پارسها خودشان چنین میپنداشتند که سراسر آسیا از آنان واز آن پادشاه آنان است . هلاس در اصل از آسیا آشکارا جدا شده بود . از حس درون آگاهی قومی سپس حق برتری شاهنشاهان پیدا شد، که نخست بر آسیای پیشین وسپس برمصر و تراکیه و کشورهای بالکان گسترده میشود : اینها مقدمات یك جهانگشایی قدرت سیاسی است که اسکندر

ورمیها به گونهٔ بیملاحظه تر و گستر ده تری آنر ابکار گرفتند . یونانیان دست اندازی بارسیان را فقط به *اروپا* به «بیشخواهی» توجیه میکردند ، ولی فرمانروایی ایران را برآسیا پذیرفته و بهرسمیت شناخته بودند ، ساسانیان هم از این حیث در اندیشهٔ جهانگشایی بودند:

در زمان قیصر رم وآلکساندر سوروس (۲۲۲ پس از م.) اردشیر تخلیهٔ تمام سوریه ، واگذاری فرمانروایی تایونیه وکارین ، وهمچنینفرمانروایی برتمام ملتهایی را که بوسیلهٔ دریای اژه و دریهای سیاه از اروپا جدا می شوند، خواستار شد<sup>+</sup>. تمام این سرزمینها از زمانها پیش ، از آن ایرانیان بود . شاپور دوم (۳۱۰-۳۷۹ م.) نسامهای به گنستانتیوس قیصر رم نوشت ودر آن اشاره کرد ، که نیاکان و پیشینیان پادشاهان پارس نواحی تا رودخانهٔ استریمون" را تصرف کرده بودند ـ همچنین حةوق پارسیان برسرزمینها و کشورهای مرزی ، مانند ارمنستان یادآوری شده بود . هر دوت معتقد است که خشابارشا قعید داشت فر مانر و ای جهان شو د .

تصور مورخ ما از خشایارشا تصوریست کاملا یونانی ، گذشته از این ممكن است كه خشايارشا داراى قدرتى برتر و احساس پادشاهى مقتدر را داشته است ، بدون آنکه بهعظمت سیاستمداری و اخلاقی کورش و داریوش رسیدهباشد. ضمناً اندیشهٔ فرمانروایی جهانی دارای یك نهاد و اصل بابلی است. کورش این اندیشه را پذیرفت و خود را در کتیبهٔ استوانهای:

 الدشاه همه جا ، یادشاه بزرگ ، یادشاه توانا ، یادشاه بابل ، یادشاه سومر و آکاد ر بادشاه چهارسوی جهان ه

خواند .

اما پادشاهان هخامنشی در کتیبههای خود تاآنجاک، میدانیم از این سخن یادی نمیکنند . آنان خود را «شاه بزرگ ، شاه شاهان ، شاه سرزمینها» مینامیدند و ساسانیان : «شاه ایرانیان و جز ایرانیان» مینامیدند . ولی شاهنامه این اندیشهٔ فرمانروایی جهانی را مؤکداً تکرار میکند وبهتمبیرات مختلف بیان مىكند:

كيومرث شد برجهان كدخداي

هو شنگ تأکید میکندکه فرمانروای زمین است :

ه که بر هفت کشور منم یادشا بهر جای پیروز و فرمانروا »

فریدون جز خود هیچ فرمانروای دیگر نمیشناسد : فريدون چو شد برجهان كامكار ندانست جز خویشتن شهریسار

<sup>1)</sup> Alexander Severus

r) Konstantius r) Strymon

به سه بخش کرد آفریدون جهان یکی روم و خاور دگر ترادوچین سوم دشت گردان و ایرانزمین

اصطالاحاتی را که شاهنامه در اینباره بکار میبرد، جهاندار، جهانگیر، جهانبان، جهانجوی ، گیتی پناه است .

اما وقتی ما در اینجا از رسالت ملی ایران که پادشاه دارندهٔ آن بود سخن میگوییم ، این بدان معنی نیست که این رسالت در افزایش نیرو با پیروزیهای جنگی به پایان رسیده است ، درون مایهٔ آن بیشتر اجرای «صلح هخامنشی<sup>ه</sup>» در سراسر جهان بود .

این صلح جهانی را ایمانزردشت در فرمانروایی اُشه ( = حق و راستی) اورمزد نوید میدهد . اشه (یا ارته در فارسیباستان و  $_{\text{Tra}}$  هندی باستان) داوری یزدانی را نشان میدهد که برای تمام چیزهای این جهان یکسره میزان و اندازه است و هم معنای «راستی» است . «ارته» نمایندهٔ خواست اورمزداست، که بهمعنای سرور خردمند است و چنانکه در یکی از نامههای داریوش آمده است «بهپارسیان راستی کامل را» (یونانی = atrekeia) اعلام کرده است . اورمزد این «راستی» را آفرید .

داریوش شاهنشاه برآورندهٔ خواست اورمزد است ، که در روی زمین اشه را آفرید و تمام دشمنان او را به به نام دراوگ trauga دروغ ، نابود میکند . از اینرو شاه در بارهٔ خود میگویدک هرچه او انجام داده به خواست اورمزد بوده است . هر که او را می پرستد ، در بخشایش جاودانی است . از آنجا که مفهوم ارته با واژهٔ فارسی باستان خشس، اوستایی خشر به به معنای فرمانروایی، در نام پادشاهان هخامنشی artax قموع است ، یعنی آنکس که فرمانروایی شاهی او از آن ارته و برحق است ، از این رو باید این اصطلاح دینی برای پادشاهی فارسی باستان دارای اهمیت بسیار باشد . کشوری که میکوشد ، و کشوری که پادشاه برآن فرمانروایی میکند ، بایدیك کشور صلح باشد . از اینروپادشاهان بعدی زمان ساسانی به این نکته اهمیت میدادند که پادشاهان صلح باشند . از سال بعدی زمان ساسانی به این نکته اهمیت میدادند که پادشاهان صلح باشند . از سال و بهسال ۱۶۰میلادی «فرمانروای صلح» ( eireno – Patrios ) و برروی سکههای و بهسال ۱۶۰میلادی «فرمانروای صلح» ( eirenarches ) و برروی سکههای ساسانی واژهٔ «بغ رامشهر» به معنای «پادشاه و شاهزادهٔ صلح» (شاه به معنای «خدا») بکار رفته است و بر شاهنامه صفت «آرام گیتی» و همچنین آنچه که ما

<sup>\*)</sup> Pax Achemenica

پیش از این یادکردیم اشاره است بر «ملح آفرینش»که آنرا شهریار آرمانی اجرا میکند.

داریوش یکم پدیدآورنده و پذیرندهٔ یك دین سیاسی بود . کتیبههای او بهروشنی وبی هیچگونه ابهامی دربردارندهٔ «قانون اساسی» است که در عین حال گونهای «آیین شاهی» است . هستهٔ اصلی شریعت این دین سیاسی اینها است : اور شاه شاهان نمایندهٔ اور مزد در روی زمین است ، اور مزد ، که آفرینندهٔ اسمان و زمین است به نمایندهٔ خود نیرو داده است ، وبا او فره ایزدی ، توانایی برتر از طبیعت ، برای انجام کارهای برتر از انسانی در زمینههای

جسمانی و روحانی ، داده شده است ، وی او را فرمانروای بسیاری از ملتها ساخته است ، پادشاه از بخشایش یزدانی و یاری او برخوردار است و همواره از او از صمیم قلب درخواست میکند .

۲- پادشاه نگهبان «اُرتَه» و مسئول در پیشگاه اورمزد است ، فرمانرواپی او بربنیادهای اخلافی است ، پادشاه بهعنوانتاجدار رسمی ( دینی ) پیشتازی است برای کشور راستی ، پیکارگری بر ضد دروغ ، که ریشه هر بدی است . دشمنان بادشاه دشمنان « ارته » هستند ، پیروزی پادشاه ، پیروزی نیکی بر بدی است ، پیروزی نظم و آرامش بر ضد آشفتگی است ، پیروزی صلح و نیکوکاری بر بداندیش و آشوبگر است .

۲ زیردستان در این جنگ همرزمان اوهستند ودر برابر او موظف بهخدمت
 با فرمانبرداری و وفاداری هستند ، خدمت بهشاه خدمت بهخداست وفرمان
 پادشاه فرمان خدا ، پادشاه و ملت پارسیش افزار پالایش گیتی از بدی هستند ،»

اینها قوانین اصلی مزداپرستی سیاسی است. برای من هیچگونه جای تردید نیست که در اینجا ما با صورتی از «دین زردشتی» سروکار داریم که در آن پادشاه به عنوان نمایندهٔ خدا در کار است: وظیفهٔ پیغمبر روشن نشده است. کشور اهریمن (دروغ) با قدرتهای مقاوم بر نند نیروی شاه یکی هستند. فکر نبرد جهانی میان نیك و بد از سیاست کشور ایران بزرگ گرفته شده است. درست مانند روزگاریست که حکومت پادشاهی در آلمان وجود داشت، و سهگانگی خدا و پادشاه ومیهن یك چندی صمیمانه تر پرستیده میشد تا سهگانگی «حواریون».

ما نمیدانیم آگاهیهای دینی و شرعی داریوش و پیشینیان او تا چه اندازه بود ، و شاید هم هرگز نتوانیم بدانیم . اما آنچه برای آنان در بارهٔایمان بهخدا ، دوگانگی نیك و بد ، مأموریت رسالت اورمزدی و اخلاق هویدا بود ، همه به «سیاست» کشیده شد . واز این راه یك دین رسمی برای کشور و ملت پدید آمد ، که به نزد من به علت سادگی و روشنی آن مهم ، و به مناسبت اخلاق پر نیرو و مردانه و موكول به چیزی نبودنش ، پر ارزش مینماید .

ناگفته نماندکه فرمانروایان اروپای مسیحی غالباً بهروشنی مانند این،

مقاصد سیاسی خود را با دیدهای دینی پیوند دادهاند ، مانند جملهٔ « خدا با ما است» در شعارهای جنگی . پیداست که نظر بلند دینی کورش و داریوش هم بعدها برجای نماند . بسیاری از جانشینان کارهای بد کردند و فرمانروایی آنان از گونهٔ دیگر بود ـ جز از فداکاری در راه اصل نیکی .

یکی از نقطه های آغازین این دوگانگی در دید جهانی بنار شاهنامه که ظاهراً از آیین زردشتی کهن نقل میکند، تضاد میان ایران و «نه»ایران، ویژه میان ایران و توران ، است . این پیکار بر ضد هم ، که در سراسر شاهنامه بهچشم میخورد ، در زدوخورد کشاورزان ساکن و ساکنان غارتگر دشتهای شمال شرقی پدیدار میشود . در این تضاد ، ملتهای آریایی به صورت نوادگان ایر ج آزاده ، و تیره های تورانی به صورت فرزندان برادر پلید او «تور» پدید میشوند ، و سرزمینهای «سنی ری می» از آن اوشناخته میشود . در این پیکارهای همیشگر میان کوچ کنندگان و بومیان ، یعنی تورانیان و ایرانیان، «حس ملی» سنت حماسی میان کوچ کنندگان و بومیان ، یعنی تورانیان و ایرانیان، «حس ملی» سنت حماسی او و خته شدن . ستاره شناسان در بارهٔ رستم چنین پیش کویی میکنند :

« از او بیشتر بد به توران رسد همه نیکویی زو به ایران رسد » افراسیاب پادشاه تورانی ( = ستا ، Franrasyan ، فم ، فراسیاك ، فراسیاك ، چنانکه در اوستا میاید ، نمایندهٔ مجسم پلیدی است .

گونهای زیاده روی و مبالغه در این حس ملی وجود داردک هیچ جامعهای از آن برکنار نیست . اینرا در اصطلاح «ملت پرستی شاعرانه» میگوییم، و این هنگامی است که جامعهای خودرا در آسمانها می بیند و هر فضیلت قابل تصوری از آن او میشود . در چنین حالتی ما دارای ملت پرستی شده ایم که سخت رنگ دینی بهخود گرفته و کورش بزرگ چنانکه پیداست فرسنگها از آن دوربود. از جمله در نامهٔ تنسر چنین آمده است :

« و هرگز از شاهان جز خیر و نیکویی ندیدند ، و نیز پادشاهان با ایشان مطاوعت و موالات میورزیدند ، لاجرم آسوده و آرمیده محسود اهل جهسان بودیم ، و فرمان فرمای هفت اقلیم ، تا اگر یکی از ما گرد هفت کشوربرآمدی هیچآفریده را ازبیم شاهان ما زهره نبودی که نظر بی احترام برما افکنند . . . و هرگز پادشاهان ما به قتل و غارت و غدر و خست و بی دینی منسوب نبودند : واگر دو پادشاه را مخالفت افتادی ، یا صاحب دین بودندی وماده اصحاب فساد به غارت کردندی شهر ما را عمارت فرمودندی و برای غنیمت اصحاب فساد به غارت کردندی شهر ما را عمارت فرمودندی و برای غنیمت و تغلب و حرص مال و هوای مراد خویش بر زیردستان جنایت ننهادندی ، و اگر میان ایشان خصومت افتادی به شریعت و حجت بازداشتندی . »

سبك این عبارات ، چنانکه معمول و رسم آن زمان بود ، ستایش آمیز

Δ) Gott mit uns

و مبالغه گونه است ، اما این نتیجه را دربرداردکه عامل آرمانی در تهاریخ پادشاهان ایرانباستان ایمان به ارزش اخلاقی کشورداری است .

این که انسان ها و ملت ها همواره نمی توانند بدون ارادهٔ فرمانروایان، - خواه پادشاه ، خواه گونهٔ دیگر - ارزشهای بنیادین اخلاقی را بپذیرند ، و تسا حدود امکان در پیشبرد آنها بکوشند ، به نظر من آن چیزی است که میماند ، و آن چیزی است که در برپاکردن فرمانروای آرمانی دارای مفهوم است . پیداست «بودن» با «باید بودن» همیشه فرسنگها فاصله دارد ؛ اما آرمان ، برای انسانی که در راه برتری در تلاش است، و بویژه برای همهٔ کسانیکه در مقام گردانندهٔ تاریخ مردم برفراز بلندی های جهان هستی در تحولند ، انگیزه ای جاودانی

جهان جوی کیخسرو نامدار که از بند اهریمن بد بجست که به بودان زد از هربدی باك دست .

در این نکته اوستا ، کتیبه های هخامنشی ، دینکرت و شاهنامه ـ حتی نویسندگانی که استنادشان به منابعی است کـ ه امروز دیگر در دسترس نیست ـ همداستانند .

هرگاه پادشاه دارای فضیلت دینی باشد ، همچون چشمهٔ آبی است که از فراز کوهی به پایین جریسان دارد و تازگی و طراوت جان فزا در دشت و هامون پدید میآورد ، یا همچون آتشی فروزان است که از بلندی به پایین می در خشد . پادشاه همچون تصویر خداوند است ک ه باید صفات سرور آسمانی را به ثبوت رساند و فرمانروایی زمینی را همپایهٔ فرمانروایی آسمانی سازد ، او هم باید ، مانند این ، راست و درست و برحق باشد ، هدفش نیکی باشد ودر نگاهداشت آفریدگان کارگر باشد .

بر روی هم بایدگفت: شاه آرمانی باید فضائل پهلوانی و مردمی را در خود جمع کند، و این ترکیبی است که در موارد بسیار نادری در یك شخص

یافت میشود . یك چنین مورد نادر كورش بزرگ بود . از اینرو كورش توانست نزد ایرانیان و یونانیان ، نزد یهودیان و بسیاری از كشورهای شكست خورده، چهرهٔ آرمانی باشد . نویسندهٔ كورپدی شخصیت راستین را برای نمونهٔ شامراستین یافته بود ... نه آن اعمال زور كه مانند اقوام آسور از آن ترس و وحشت برمیخیزد ، كشورها را بهبیابان و مردم را بهتودهای از غلامان بدل میكند ، و نهآن تعصب دینی و تبلیغ نابردبارانه ، بلكه كشورداری با نیرو و خردمندانه و دادگرانهای ، كه ویژگی ملتها را رعایت می كرد ، و خواهان پیشرفت آنان بود . چنین آیبنی بر كشوری كه كورش بنیادگذارده بود ، حكمفرهایی میكرد . این شخصیت یگانه ، توفیق یافته بود ، چیزی را كه آمیختن آن بی اندازه دشوار بود باهم بیامیزد و اصلی برای آیین كشورداری بسازد كه پس از صدها سال همچنان نمونه بودن خود را نگاه داشته است : درهم آمیختن نیرو و مردمی . همچنان نمونه بودن خود را نگاه داشته است : درهم آمیختن نیرو و مردمی .

# جان سخن

۱ کسنفن کورش بزرگ را با بهره گیری از سنت حماسی ایرانیان، که به دست ما نرسیده است به به عنوان نمونهٔ برجسته شهریار آرمانی، یا نمونهٔ «بازیلئوس» به مفهوم فلسفهٔ سیاسی مکتب سقراط، داستان گونه توصیف کرده است. این ترکیبی است از حکمت «یونانی ایرانی» که «نمونهٔ فرمانروای بونانی ایرانی» را نشان می دهد.

۲ کورش کوچك در کتاب «آناباسیس» نمونهٔ پهلوان ایرانی است به گونهای که آنرا پس از این فردوسی در شاهنامه بازگو کرده است : از کسنفن به فردوسی یك راه است .

۳ بالاترین ارزشهای پهلوانی، آرهان شهریاری ایران باستان را بهدست میدهند ، که به عنوان عامل سیاسی یك دست و تعیین کننده از کتیبه های هخامنشی و آثار پهلوی تا حماسهٔ ملی همه جا آنرا میتوان دید ودر دورهٔ اسلامی هم هنوز دیده می شود .

بود ؛ در دستگاه پرورشی آن آموزشگاه نکته های برورشگاه رهبران برگزیدهٔ ایرانی بود ؛ در دستگاه پرورشی آن آموزشگاه نکته های برجسته ای از «جامعهٔ سازمان مردان» دیده می شود . از اینرو خویشاوندی آن ، ولی نه یکی بودن آن ها، را با اسپارت می توان دید .

می هدف از پرورش گروه جوانان سپاهی (دانشجویان افسری) ، که از فرزندان آزادگان تشکیل میشد (کردکس ؟) ، آموختن مهارت و استادی در فنون ورزش در «میدان» و نمود درباری ، وهم چنین پروراندن اخلاق شاهی بود . مجموعهٔ رشته های درسی بنیاد «آیین شهریاری» را میساخت .

۳ رسالت ملی پادشاه رهبری در پیکار دینی مزدیسنی است از روی برنامه ، بهسود نیروی نیکی و بهزیان پلیدی ؛ او در این پیکار ملت خود را ، که موظف بهوفاداری و فرمانبری است ، به سوی پیروزی و سروری پیش میبرد : این «اندیشهٔ ایرانی» است .

۷۔کورش تاریخی وکورشی که با خامهٔکسنفن پرداخته شده ، هردو ، یك شخصیت یگانه و نمونهٔ فضیلتهای پهلوانانه و مردمی را در خود جمع دارند وگسترش نیروی سیاسی و سپاهی را با احترام در برابر آیینهای جوانمردی ،که ٔ برپایه اندیشهٔ اخلاقی استوار است ، بههم میپیوندند .

یادداشتها ، فهرستها و واژهنامهها

کوتاه شده ٔ نام پارهای از کتابها و نویسندگان

شا. = شاهنامه

کپ، = کوروپدی

هر، = هردوت

## يادداشتها

#### صفحه سطر

۱۱ ۲ استرابون ۷۳۵ (کتاب ۲۳،۳، ۲۳)

پس از کشف تازه ترین کتیبه ٔ شاهنشاه خشایار شا در نزدیکی تخت جمشید در ۲۴ ژانویه ۱۹۶۷ ، اکنون باید برای داوری از اینجا آغاز کرد که درا داره و دستگاه شاهنشاهی سندی وجود داشته است که برای بیان عبارت ثابت و تکراری و مرسوم آئین شاهی برای شهریاران ایران به کار میرفته (چیزی شبیه

• الله Monumentum Ancyranum.

گزارش کارهاو کوششهای قیصر اوگوستبرای فرستادن به شهرهای سلطنتی مربوط اختصاص داشت)، در این کتیبه که مضمون آن غالبا " در اینجا نقل شده است ، چنین یاد میشود :

"بهخواست اورمزد این آئین من است که من داد را دوست بدارم وازبید ادبیزارم ، من نمیخواهم که مرد ناتوان بخاطر مرد توانا بیداد را تحمل کند ، من می پسندم هرچه را که از روی دادست ، دوست یک مرد دروغگو نیستم ، من زود برافروخته و خشمگین نمی شوم ، "

متن این کتیبه ، از کهنگی زبان و گنجاندن نام خشیارشا که بگذریم ، سراسر با کتیبه داریوش ( KENT صفحه ۱۳۸ ببعد) یکسان است ، ویژگیهای اخلاقی (دادگری ، عشق بهراستی ، اندیشهمندی ، دلیری ) و ویژگیهای نیرومندی تن ، همگی هم

باآنچه کسنفن درباره ٔ کورش بزرگ و کورش کوچک بازگو میکند درست در میآید ، و هم با آنچه که شاهنامه ازشاهان ایرانبر میشمارد ،

درباره کتیبه خشیارشا نک

HINZ,W.Altiranische Funde u. Forschung Berlin 1969

MAYRHOFER, M, Xerxes-König der Könige. April 1969

برایکتابهای دیگر نک ، به فهرست کتابهای پایان کتاب ،

۱۲ ۲ هر.ک۹۶۰۶:

"ای زئوس چرا نمیخواهی در سیمای یک پارسی، هنگامیکه توبجای نام زئوس نام خشیارشا را بکار می بری ، هلاس (یونان) را ویران کنی ، و در آن تمام مردم را به این سو بکشی . در منظومه "پارسیان "اثر آشیل (آیشیلوس) ، بیت ۱۵۷ ، دسته آواز خوانهای درباری به هوتاوسا (آتوسا) همسر خدای پارسی و نیز مادر خدای پارسی درود می فرستند .

ور این باره نیز نک ، کتابهای : JÜTHNER, H: Helenen und Barbaren Leipzig, 1923

DILLER, H: Die Helenen-Barbaren-Antithese im Zeitalter der Perserkriege: Fond action Hardt Entretien VIII()

Amir Mahdi BADI: واز دید ایرانی به کتاب امیر مهدی بدیع Les Grecs et les Barbares.Lausanne,

ترجمه به فارسی از ۱ ، آرام زیر عنوان " یونانیانوبربرها روی دیگر تاریخ " تهران ۱۳۴۳

۲۸ " کوروپدی کسنفن را فراموش نکنیم که بعدها یکی ازبارورترین

نمونههای ادبی شد ، و تاریخ این اثر را می شناسد . این اثر، یه عنوان نمونه برای صدها کتاب آئین شاهی ، که تا پیش از تلماک فنلون ،Telemaque des Fenelon ،یکی ازمهمترینوسایلکار بود و حقیقت و ماهیت دولت را توصیف می کند ، بکار می رفت ،

۳۱ صفحه ۲ در دیباچه کتاب

Staatsideen und CARLO SCHMID:

Politischen Programme der Weltgesch ichte. Stuttgart, 1965

CRISAFULLI,A.:

۱۳ ۵ نک:

L, observateur Oriental avant les, LETTRES PERSANIS: Lettres Romanes, Louvain 1954

ص ۹۱ ببعد

۴۱ ایکرنمان E. KORNEMANN ص ۶۱ م

adem sed aliter شعارتاریخاست "ازشوپنهاور ' A 10 Welt als Wille und Vorstellung

جلد ۲ کتاب سوم فصل ۳۸ ( چاپ Hübscher ) جلد ۲ ص ۱۵۵

۱۷ ۶ از کتاب "خاطرات درباره اسقراط اثر کسنفن ، کتاب سوم فصل نهم ، بخش ۱۰ ، نک ، فهرست کتابها

۱۹۴۶ در این بارهنگ . بریتن باخ : کسنفن آتنی ، ص ۱۹۴۶

۱۵ "بهترآنست که قانون حکومت نکند ، بلکه مردشاهی که دارای استعداد خرد است حكومتكند . " افلاطون (مردسياسي ) ۲۹۴<sup>a</sup> ایننکتهراکههمه چیز بستکی به شخصیت فرمانروا دارد،ولی این شخصیت تا آندازهای نادر و فقط در شرایط مناسبخاصپدید می اید ، نویسنده سیاست نامه هم پذیرفته است :

" خاندانها و ملکها و شهرها به مردی باز بسته می باشدچنانکه عمری بباید و روزگاری مساعد تا بنده ٔ شایسته و آزموده بدست

## چهاردهی ت ۱۳۴۴

۱۷ ۱۷ افلاطون: قانونها ۷۱۲

شبیه همین معنا نزد ارسطو است در کتاب سیاست (۳۱۰

۱۸ ۵ افلاطون : مرد سیاسی ۲۹۷۸

۱۹ ۲۳ سیاستنامهصفحه ۱۳ (چاپبنگاه ترجمه و نشر کتاب، تهزان ۱۳۴۰)

4 ۲۵ هر .ک . سوم بند ۱۶۰

۲۵ ۱۸ کپ۱، فصل ۱ بند ۳ و ۱، فصل ۱ بند ۵ \_ ۶

۲۳ ۲۱ هر ، ک ، ۶ ، ۴۳

کسنفن ، خاطرات ، ۱۶/۱ 777

۲۳ ۲۳ مکتبی بود فلسفی که آنتی ستنس Antistenes بنیاد نهاد و پیروانش خود را بنام Kyon ( =سگ ) می خواندند ، ظاهرا " از نظر بی نیازی که پیروان این مکتب داشتند .

> اشیل . پارسیان ، ب ۷۸۶ ببعد 78 "

افلاطون: قانونها ، ۳ ، ۹۴€ 9 74

۳۲°a ، ۴ اهمان: " 14 "

> برای نمونه شاهنامه 🗓 77

تهمتن بر آشفت با شهریار همه كارتازيكدكربدتراست تو آنترک را زندهبردارکن تواندرجهان خودزمن زندهاى ز بالا نگون اندر آمد به سر برون شدبخشم اندرآمدبرخش

که چندین مدار آتش اندر کنار ترا شهریاری نه اندر خورست پر آشوب و بد خواه را خوار ڈن همه روم و سگسارو مازندران چو مصرو چو چین و چو هاماوران همه بنده در پیشرخشمنند جگر خسته ٔ تیغ و تخش منند به کینه چرا دل پراکنده ای بزد تندیک دست بردست طوس توگفتی ز پیل ژیان یافت کوس برو کرد رستم به تندی گـــذر منم گفت ہے اوژن تاجبخش چوخشم آورم شاهکاووسکیست چرا دست یازد بمن طوسکیست؟

مرا زور و فیروزی از داور است **زمین بنده و رخش گاه منست** سر نیزه و گرز یارمننسد

نه از پادشاه و نه از لشکرست نگین گرز و مغفر کلاه منست دو بازو و دل شهریارمستد شبتیره از تینغ رخشانکنم بر آورد که بر سر افشان کنم چه آزاردم او نه منبندهام یکی بنده آفسریننسدهام شاهنامهٔ چاپبروخیم ۱۳۱۳

تهران می ۹۶۶ ۴۶۷ ، بیت 171 - 61Y

> بورکهات : " ملاحظاتی درباره ٔ تاریخ جهان ص ۲۷۸ 7 70

> > \* ۱۶ هر، ۳، بند ۸۹

کپ۱، ۱، ۵ 24

کپ ، ۱ ، ۲ ، ۱ ، نیز دید شود کپ ، ۱ ، ۲ ، ۲۵

تاسیتوس "سالنامهها" (Annales) تاسیتوس 4 78

آلفولدی : تاجگداری و پیمان مردی،نک،فهرست ص ۱۱ 10 "

یوستینوس: ۱ ، ۸

هر.ا، بند ۵۹ 77 "

170-104 . 1 . " 14 14

ياكوبي ٣ ، ۴۱۶ ببعد . 19 71

كتاب استر ، تورات ٢ ، ٢٣ ؛ ٤ ، ١ ؛ ١٥ ، ١ ـ اكاتياس : 78

> یاکوبی ، قطعات ۳ ، ۴۵۴ ببعد 7 79

دانشنامه ٔ "پاولی ویسووا "چاپ تازه پیوست جلد شش اشتوتگارت 10 40 ۱۹۲۴ ص ۱۱۳۴ ببعد

> ديودور ، ٩ ، ٢٣ 18 "

در سخنرانی فیلیپوس ، ۲۶ ، (نگ،به فهرست کتابها ، زیر : 14 " ایسوگراتس )

ديودور ۶۴ ، ۲۳

پلوتارخ در کتاب Pronobilitate (برای مرد شریف)

استرابون ۲۲۹ ( ۶ ، ۳ ، ۱۵ = ) C

لوکیان ( = ۵۳۰ Lucianos: Peri thysion ( ۵۳۰ ) مارون،۱۰۵

" اليان: تاريخهاي كوناگون٢ ۴٢،١ "

۲۲ ۳۲ درباره اصالت این فصل آخر ( ۸۰۸) نک زیر ، بریتن باخ ص ۱۷۴۱ ص۱۵۴

# DELABECQUES ۲۴ درمجله DELABECQUES ۲۴ شماره ۱۰۱ (۴۲/۱۹۴۶)۶۰/۵۹ شماره ۱۰۱ (۴۲/۱۹۴۶)۶۰/۵۹

و Essai sur la vie Xenophon مفحه و Essai sur la vie Xenophon

۲ ۳۳ افلاطون: قانونها ۳، ۶۹۳ تا ۶۹۶

۱۲ کسنفن : دولت لاکدمونیها فصل چهارده

ا ۱۷ خاطرات ۵۰۳۰ ۱۳ – ۱۶

44

کیاکسارس ، به زبان مادی ـ waḥštra ، بنیادگذاردولت ماد بوده پیش از این به یاری پادشاه بابل ، نابو پلاسر ، آشور راگرفت ( ۶۱۲ ، ۶۱۲ پیش از م ، ) و سکاها را تار و مار کرد . وی بخش بزرگی از ایران را به زیر فرمان خود در آورد ، بر ارمنستان فرمانروائی کرد و در اسیای کهین تاهالیس پیشرفت و دوره و فرمانروائی او سالهای ۶۲۵ ـ ۵۸۵ پیش از مسیح بود . نام کورش یکم ( kurasch ) در یک نام کورش یکم ( kurasch ) در یک کتیبه منشوری شکل در بابل از زمان آشور بانی پال پادشاه آشور کتیبه منشوری شکل در بابل از زمان آشور بانی پال پادشاه آشور ) در یک در یک در بیش از میلاد ) به صورت زیر یاد میشود :

کورش پادشاه سرزمین Parsuma B از فتحی که نصیب من شده .

بود آگاه شد ، و به یاری خدای آشور و بل و نبو ، خدایان

بزرگ ، سروران من ، الام را بدست اورده بودم . . . کورش \_\_

بزرگترین فرزندخود آروکو ا با باج و خراج خودبرای اینکه بندگی

خود را نشان دهد ، به نینوا پایتخت من فرستاد و فرمانروائی

مرا خواستار بود . "

به این ترتیب پدر بزرگ کورش بزرگ (کورش دوم) یکی از هم ERNST.F.WEIDNER: پیمانهای Tشور بوده است ، نک

در مجله ' Archiv für Orientforschung مفحه ' ۱ – ۷ و همچنین به ' TOMPSON,:Annals of عمده ' الله' archaeology and Anthropology (Univer منعه ' ۲۳٬۱۹۳۲ / ۲۰ میده ' ۲۳٬۱۹۳۲ م

۷۱ ببعد،

این آگاهی را از استاد دکترا ، کروکمان بدست آوردموصمیمانه از او سپاسگزاری می کنم ، بنابراین کورش یکم در سال ۴۳۹ پیش از میلاد بر سراسر سر زمین پارس در کوهستان زاگرس میانین فرمانروائی میکرده است .

۳۰ ۳۳ کتیبه داریوش در بهستان ، ستون دوم سطر ۲۹ به بعد ،
۱۷۱ه کنت صفحه ۱۲۱ به بعد ، بریتن باخ : کسنفن آتنی ص ۱۷۱۰
و صفحه بعد ، ص ۱۷۲۰ ببعد ، و فهرست کتابهائی که انجا
می آید .

۳۴ ۲ هر ، کتاب ۱ ، بند ۲۰۹ ـ ۲۱۴

۱۵ باوئر صفحه ۵۳۶ ، ۵۳۷ .

" ۲۸ شا، ج ۳ ص ۶۷۰ ببعد ،

۳۰ "ج۶ص ۱۷۵۸ – ۱۷۷۴

۱۳۲ م ۱۳۲ م Gr.d.ir.Phil. مالبی ۱۳۲ه م ۱۳۲ منابع ۴۸۰–۴۸۰ برایمنابع ۴۸۰–۴۸۰ برایمنابع

```
دیگر دربارهٔ کارنامه نک ، بیندر ( فهرست کتابها )
               شا. ج ۸ص۱۹۶۳ ـ ۱۹۷۲ ، ثعالیی ۲۶ ـ ۳۰
          و نیز نک : گاژه GAGÉ ص ۲۱۶ ببعد و ۲۳۰ ببعد
شا .ج ٧ص ١٩٧٢ ــ ١٩٨٥ ؛ كاژه ص ٢٤٢ ببعد ـ بيندر ص ١٩١٩ او١٩٢
                              شا ،ج ۳ص ۶۷۱ ب ۲۶۳۰:
                                                          7 48
یکے شاہ سربرزنید با نے اد
                                   که از تخمیهٔ تور و زکیقیاد
بهایران و توران برندش نماز
                                  حہان را به مہر وی آید نیاز
 اندیشهٔ صلح ملتها اززبان کیخسرو بیان می شود .وبویژهاندیشهٔ
                    دشمنی دیرینه نادرست شمرده می شود .
                                  کارنامه فصل ۱۵ – ۱۳
                                شا . ج ع ص ۱۷۶ ب ۶۲ :
 سوم روز داراب کسردندنسام کز آب روان یافتندنش کسام
    واژه داراب در فارسی نو ، در فارسی باستان dāraya
    است به معنای نگاهدارنده خوبی است -va - (h)u
                          براندن شتین ٔ مایر هفر ص ۱۱۵
                        شا. ج ۵،ص ۱۴۳۹ ب ۹۶ ۳۰ بعد
                                                       TY 7
                  ثعالبی، غرر . . . ص ۲۳۹ ببعد و ص ۲۴۳
                                                        TY 3
نلد که در بنیاد واژه شناسی ایران ( ص ۱۳۲ ببعد ) سیمای
پیران را با هارپاگوس مقایسه می کند ، و اختلاف این دو بنظر
                                      من بسیار است .
                           شا . ج ۳ ص ۵۶۳ب ۲۴۶ببعد
                                                         ۵ ۳۷
                                      شا . ج ٣ص ٤١٢
                      شا . ج ۵ص ۱۴۴۰ب۳۱۱۳ – ۳۱۱۵
                                                        14 *
                                                        " آخر
کنت ص ۱۱۶، نیز دیده شود ص ۱۵۷ . هینتس این کتیبهرا به
داريوش نسبت مي دهد (ZDMG Vol.98) ولي اللرس
   دراین نظر تر دیدمی کند ، (ص۱۲۹ شماره ۴ مجله Persica
۱۹۶۹ مایرهفر در واژه نامه هندی باستان زیر واژهٔ aryaḥ
                                                         ۵ ۳۸
                            فرای :میراث ایراندر ص ۸۵
             یوستی : نامنامهٔ ایرانی ص ۱۶۷ و صفحهٔ بعد
                                   744
```

پلوتارخ : زندگی نامهٔ اردشیر فصل ۳ ، ۱ و ۲ ؛ بیندرص۲۶ ببعد و کتابهائی که درآنجا آمده، توصیف آئین خاک سپر دن نز دآریان در کتاب آنا با سیس الکساندری (نک ،فهرست کتابها) ع ، ۲ م ۸ م دیده شود استرابون ۲۷۳۰ (۲۰۳ (۲۰۳ (۲۰۳ <del>(۲۰۳ ) دیده شود استرابون (۲۰۳ ) دیده شود استرابون (۲۰ ) دید</del> اسکندرفرمان داد آرامگاه را دوباره بسازند ، ساختمان ازقطعات سنگهای مکعب ساختهشده بود . کف ساختمان چهارگوش بود . در قسمت دوم ساختمان اتاق اصلی گور بود و یک در بسیار باریکداشت کمه بیرون باز می شد ، تابوت زرین در آنجابود . در کنار تابوت یک نیمکت قرار داشت که درپایههای آن طلای ــ بسیار زیبابکار رفته بود . روی آن یک فرش بابلی ترارداشت . بجر این ، چیزهایی که در آن جایگاه دیده می شد قطعات جامه های ارغوانی رنگ مادی و پارسی ، خفتان و دامن و همه کونیه جنگافزار ( مانند شمشیر )، گردنبند ، گوشواره و زیورهایی از سنگهای گرانیها بود . در اندرون محوطه ، جأییکه به طرفگور پلهمی خورد ، ساختمان کوچکی برای مغان بود ، که گور رانگاهبانی می کردند ، این اداره ٔ نگهبانی از زمان کمبوجیه از پدر بهپسر رسید . یک رسم کاملا مشخصی برای قربانی ترتبب داده شده بود . هرروزیک گوسفند ، به اندازه ٔ معینی گندم و شراب قرباسی و صدقه داده می شد و اینها را پادشاه وقت می فرستاد ، بهجز اینها یک اسب مقدس در هر ماه به خداوند خورشید " میشرا تقدیم میشد ، کتیبه به خطو زبان فارسی بود و در آن چنین $^{\mathsf{T}}$ نوشته بود ᠄

" ای انسان من کورش پسر کمبوجیه هستم ، که برای پارسیان سلطنت رابنیا دگذاری کردم وهمچون پادشاه بر آسیا فرمانروائی می کردم . از این ساختمان بر من رشک مبر ، "

هیچ کدام اینها اشارهای به " نغربن بر خاطرات " ندارد ، به عکس میتوان گفت که کورش یکی از مقدسات ملی ملت خود شده

- ۲۵ ۳۸ نیکلای دمشقی: قطعات تاریخ نویسان یونانی ۲۵ ۹۰ ۴، ۴، ۴۸ گرایش کتسیاس، که کورش بزرگ را از یک خانوا ده پستی بداند ، مسلما " از طرف ایرانیان ردشده است . این گرایش کتسیاس بعدها از سوی ایسوکراتس که دشمن ایران بود ، برای نکوهش ایران بکار گرفته شد .
- ۴ ۳۹ درباره و دینوننگ دانشنامه پاولی و یسووا ۱ ، ۵ ، ستون ۴۵۴ ،
- « و درباره دیونی سیوس ملطی نک، دانشنامه ٔ پاولی ویسووا زیرنام این نویسنده .
- درباره هلانیکوس ۱۰ نک ۱۰ قطعات تاریخ نویسان یونانی از این این از این از این از این از این این از این این از این این از این این از این از این این از این از این از این از این این از این از این این از این این از این این از این ا
  - " درباره شارون ۰۰ " همان کتاب بالا ازیاکوبی <sup>۱</sup> «۳ »
- ایلرس درمجله Beiträge zur Namenfor Schung ایلرس درمجله ۱۲ (۱۹۶۴) ص ۱۸۵ (۱۹۶۴) میرست کتابهای مربوط وهمچنین ووست ص ۴۷ ـ ۵ ۸ .
  - ۱۴ پلوتارخ : اردشیر فصل ۱ :دیده شود همچنین فصل ۹که شرح میدهد شخصی بنام Artagerses کورش کوچکرادشنام دادزیرااین مردبه بهترین نامیکهنز دایرانیان وجود دارداهانت کرده است .
    - ۱۷ سویداس زیر واژه کورش
    - CHARPENTIER, J: Der Name Kambyses ۲۳ '
      ۱۴۶ صفحه ۲۱۱ (1923) درمجلهٔ
      - ا ۲۶ ایلرس در همان کتاب ص ۱۸۵
        - ه ۲۴۰ در سغدی "کور " ،
      - ٔ ۵ براندن شتین مایر هفر ، زیر واژه کورش
        - ' ع ووست همان کتاب بالا ص ۱۳۰
      - ۲۲ هرن ص ۱۵۷ (چاپ اول ) HEEREN; Ideen I,
        - " ۲۴ نادکه :بنیاد واژه شناسی، جلد دوم ۱۳۳ پانویس ۴
          - " ۲۵ دورنر،ص۳
  - ' آخر و . بورکرت !Lexikon der alten Welt با الخر و . بورکرت ! ۲۲۹۹

```
۱۰ ۴۱ راپ ۲ ، صفحه ۶۰
ا. شوارتس ص ۵۶ و 5vorträge üb.d.griech.۵۲
Roman,Berlin 1898
(PRINZ)
                                    و ، پرينتس
                                              74
Dissertation, Göttingen 1911
                                شاربه ویژه ص ۲۷
                                                1 47
,B .EGGER
                                ۱۲ نک، از جمله به :
 La Literature Grecque:
                                       4600
KÖCHLY-RÜSTOW:
ص Griech.Kriegsschriftslellr ۲۱ ص
               ۲۲ یگر: پرورش Paideia ص ۲۲۶ ببعد
                        ۲۳ ۴۳ ویدن کرن: دینیا ، ص ۱۵۳
                     ۴۴ ۴ ریپکا: تاریخ ادبی ایران ص ۴۷۰
                               ۱۳ بیات سرمدی ص ۵
                       ۱ ۴۵ سایکس : تاریخ ایران ص ۲۲۰
     برای تعیین زمان نک ، بریتن باخ کسنفن <sup>آ</sup>تنی ص ۱۷۳۲
                                                ٣
                                " ۲۱ هر ، ۲ ، ۲ ببعد
                           " ۲۴ پلوتارخ ، :اردشير ٣
                            کسنفن : هلنیکا ۱ ، ۴
                                               ۵ 4۶
                              ۲۳ پلوتارخ :اردشیر ۳
                                               44
                                                Y 44
                      آریان ، آناباسیس ۱ ، ۱۲ ، ۳
                                                24
                              ۸ ۴۹ دیوگنس ، ۲ ، ۵۵
                           ۱۲ آناباسیس۱۸،۸،۱ ببعد
                           ۱۰ ۵۰ سایکس همانجا ص ۲۲۰
برای ریشه شناسی نک . اندرآس در Nachrichten der
                                               Y 01
Königl.Gesellsch.zu Göttingen Phil.
hist. Kl. 1916
                       ص ۲ ببعد
                              747
```

```
شا، ج ۳ ص ۵۲۸ ب ۸۷ – ۸۹
                                                       14 4!
                             کسنفن : آناباسیس ۱،۹،۱
                                                        27
                       کسنفن : اوی کونومیکوس۴،۱۹،۱۸
                                                       77
                       کسنفن: آناباسیس ۱، ۲۸،۹ ۳۱ ۳۱
                                                         Y AT
                               یکر ، در همانجا ص ۲۳۲
                                                        ۱۵
                      کسنفن : آناباسیس ۱ ، ۷ ، ۳ ببعد
                                                       47
 تاثیر این ارمان شهریاری ایران باستان را در دوره اسلامی در
                                                       10 04
 بسیاری از آثار این دوره می بینم . از جمله یاستنامه خواجه
        نظام الملک ( چاپ م چهاردهی ) ص ۸ ـ ۹ فصل یکم
                                ارسطو: سياست ١٣١١
                                                        4 54
                                17904
 Gar leicht gehorcht man einem
                                                گوته
                                                        14 00
  edlen Herrn, der überzeugt, indem er
  uns gebietet
        ( پرده دوم . صفحه سوم Torquado Tasso )
                               کپ ۲۱،۵،۷،۳،۱،۸
                                                      18
مثلا "سیاستنامه فصل پنجاه و یکم ۲۶۴ ، اما میانه رفتن پادشاه
در معنی مال دنیا و کارها چنانست که منصف باشد و بر عادت
قدیم و ائین ملک رود ، سنت بدننهد و بهخون ناحق رضاندهد
و بر پادشاه فریضه است تفحص عمال و معاملات و دانستن دخل
و خرج و نگاهداشتن اموال و ساختن خزاین و ذخایر از جهت
              استظهار و دفع کردن مضرت خصمان را ....
 کپ ، ۱،۱۰۸ ئ " جمشید با رعایای خود به مهربانی همچون
                                                       ۵ ۵۲
    پدر با پسر رفتار می کرد " ثعالبی چاپ زوتن برگ ص ۱۵
 " از جمله کورش کوشش می کردازنظرانجمن وزیران پیشاز تصمیم
                                                      10 05
 نهائي آگاه شود" : کپ ۷، ۵، ۳۷، ۸، ۹،۶:۲: هر ، ک ، ۱
                                          17.170 .
                               م ۲۷ ایسکراتس: نیکوکلس ۲۳
يلوتارخ : اكزيلائوس ٩٠١ ببعد : ٢١ : ٣٨ : ٢ ، ٨ : ١٠١٠٥
                              A . F : 4 . T : 1 . 11
```

```
۲ ۵۸ و این ارمان ، برابر می شود با کورش بزرگ
```

۳۱ افلاطون: جمهوریت (پولی تیا یونانی) ۵۷۶: حکومتی که باساستار خودکامگی اداره می شود بد ترین حکومتها و پادشاهی به ترین حکومتها است .

است. ۱ ۵۹ شا.ج۱ ص۲۲ ب۷ – ۹

" ج ۹ ص ۲۶۹۳به ۲۱ببعد

D.LUCKENBILL: Ancient Records نقل از ۱۷۶۰ of Assyria and Bobylonia, Chicago 1928 Ch.xi

ص ۱۳۸ببعد و آگاهیهایی که آنجا داده شده است .

۱۹ استوانه کورش۸

۳۰ تورات ، شموئیل یک ۳،۱۵ ـ همانجا ۱۵ ،۳۳ ـ ۲

۱۰۲۰۱ کپ Philanthropotatos کپ ۲۰۲۰۱

γ یونانی آن epicharis کپ ۱،۴۰۱ – ۱۳

« آخر کپ ۱۳۰۴،۴۰۴ ۱۳ م

۳۴ ۶۲ لوحاستوانه از روی E.EBELING در

GRESSMANN:Altorientalishe Texte zum Alten Testament, Berlin, 1962

چاپ دوم ص ۳۶۸ ببعد .

۱،۳،۱ کسنفن: خاطرات ۱،۳،۱

" ۶ کپ ۲۳۰۱۰۸ – ۲۵

۹ کپ۱،۷۰۸،۲۶،۵۰۸

۱۱ کپ،۱۰۱،۲۰ نُ۳، ۱۱،۲۱ ــ زئوس بومی آنجا اورمزد است کپ ،۱۰۲،۶۰۱ ببعد ،۲۴،۳۰ نک ، ویدنکرن :

دینها ۰۰۰ ص ۱۸۲ ببعد ۰

۱۰۸ کپ ۱۰۸۰

۱۸ کپ ۲۷،۴،۱۰

" ۲۵ کپ ۲۴،۱۰۵۰

Lande der Könige 1966 در کتاب SCHAEFER, H. ۲۸

```
ص ۱۵۳
  نک ، هینتس: زردشت ص ۱۴۶ ببعد ، ویدن گرن برعکس معتقد
                        است که کورش زردشتی نبود ( دینها ، ص ۱۵۲ببعد)
                                                         کب ۲۰ + ۱۴ : ۳ ، ۲ ، ۲۷ – ۲۳
                                                                                                                                                                      7 54
                                                                                                                             ۱۳ کب ۱۳، ۱۰
                                    کپ . ۵، ۲۷۰۱ ۵، ۲۲۰۳ کپ . ۵، ۲۷۰۱
                                                                                                                                                                      18
تورات اشعیاء ۴۱، ۱، ۱، ۱، ۱، ۱ بعد : ۹ - ۵، ۴۲ - ۲۴، ۲۸ - ۱، ۴۵ تورات اشعیاء ۱۰ تورات ا
                                                                                                                                                                        4 50
                                                                                                    کپ ، ۷ ،۵۷۰۵ – ۸۳
                                                                                                                                                                      ۱۵
                                                          نیبرگ ، شاهنشاهی هخامنشی ۶۷ و ۶۸
                                                                                                                                                                      19
                                                                     دینکرت مدن ۳،ص۲۹۳ سطر ۶ببعد
                                                                                                                                                                        22
                                               چنین استنظر نیبرک : دینها ص ۳۴۸ ببعد
                                                                                                                                                                      77
                                                                                         افلاطون: حميوريت ٥٤٥
                                                                                                                                                                           D 88
اوستا ، یشت ۴،۹ ؛ ۱۹ ، ۱۳ نک . دینکرت ، کتاب ۲ص۱۹۳
                                                                                                                                                                           1 1
                                                                                                   ثعالبي: غرر ، ص ١١
                                                                                                                                                                          22
                                                                                   کب ، ۲ ، ۲ ، ۲ ، ۲ ، ۳۵ ، ۳۵
                                                                                                                                                                          70
                                                                                                                         کب ، ۱۴،۲۰۸
                                                                                                                                                                          75
                                                                                            ک ، ۱۰۸:۹۰۲:۲۴،۱۰۸
                                                   کسنفن: خاطرات ۲ ، ۲۴،۶ ، ۳ ، ۲ ، ۳
                                                                                                                                                                         TY
                                                                          سیاستنامه پایان فصل ۴۳ ص ۲۰۹
                                                                                                                                                                             9 54
                                                                                                سیاستنامه فصل ۶ ص ۴۸
                                                                                                                                                                      15
                                                                                          فصل ۵۵ ص ۲۶۳
                                                                                                                                                                         ۲0
                                                               کریستن سن: چهرهها: ص ۱۲۶ ببعد
                                                                                                                                                                         77
                                                                                                                    پیتساگالی ۲۱۰
                                                                                                                                                                         74
                                                                                                      19 51
                                                                              شا ، ج ۵ ص ۱۴۱۱ ب ۲۵ – ۸۱
                                                                                                                                                                        79
             کپ ، ۱۰،۳۰۱ ؛ ۲۰۴ ؛ آناباسیس ۱،۲۰۴ دوریس
                                                                                                                                                                       44
                                    (نک . آتنئوس، فهرست کتابها ) ه ۱ ، ۴۳۴،۴۵
                                                                     شا . ج هص ۱۴۲۵ ب ۲۸۳۶ - ۲۸۳۸
                                                                                                                                                                             7 89
                                                                                      شا . ج ۵ص۱۴۱۲ب۲۶۲ :
                                                                                                     749
```

بخفت او (کیخسرو) وروشن روانش نخفت کهاند رجهان با خرد بود جفت چنان دید در خواب کو را بیگیوش نهفته بگفتی خجسته سروش : که ای شاه نیک اختر نیک بخت بسوده بسی باره و تاج و تخت

چنان چون بجستی زیزدان تو جای به بی مرک بر خیز و آنجا کرای این برخاستن بسوی یزدان با خوشی رفتن برجسته میشود چه

پس از این کیخسرو میگوید:

کنون یافتم هر چه جستم ز کــام میایـــد بسـی چیدکامد خرام کے بے ساز کیامد گے رفتنے سے سر آمد نژنےدی و نیا خفتنت

اکنون نظر کنیم به این همانندیها:

ا فردوسی :

کسنفن : Syskenazon,O Kyre, ě se gar eis theous

"برساز ،کامدگهرفتنت"

رخت سفر بندای کورش .که دیگر تو ہیوی خدایان خواهی رفت

نه تنها اینالهام هاتف غیبی ، بر خاستنبهسوی خدایان (نزد فردوسی به بزدان ) و آئین رسمی ( قربانی و نیایش) ،گزینش واژهها نیز با هم قابل مقایسه است بطوریکه اینجا هم می توان پنداشت که یک نمونه ٔ ایرانی در دست بوده است .

> کپ . ۲۴،۲،۷ 1 69

ویدنگرن: دینها ص ۳۱۶

طبری: تاریخ ایرانیان ص ۶

هر ۱۰ ،۹۰۲ 14

شا. ج ۵ص۵۰۱۴۰۵ ب۲۴۶۵ 77

> هر ۱ ۲۰۴۰۲ 75

شا . ج ۵ص۱۴۰۵ب۲۴۷۶ ٣0

شا ، ج ۵ ص ۱۴۵۶ ب ۲۴۸۸ YYO

از جمله داریوش نقش رستمط( کنت ص ۱۳۷)

کپ۸،۷،۸ ـ ۱۱ 77

آخر شا ، ج ۱ ص ۲۱۴ ب ۲۰۰۴

```
8 Y1
                             شا . ج ۵ ص ۱۴۰۶ " ۲۴۸۰
                                                       10 "
                            شا . ج ۵ ص ۱۴۰۸ ب ۲۵۲۱
                                                       74 "
                                    کب ۸ ، ۲ ، ۹ - ۱۱
                    کسنفن خاطرات ۲ ، ۱۶،۳ ، ۴ ، ۱۵،۵،۳
                                                       44
                             شا . ج عص۱۷۴۶ ب ۴۳۹۳
                                                        7 77
                       ويدنگرن: فئوداليسم ص ١٥٢ ببعد
                                                        Y
                              آلتهيم أفئوداليسم ص ١٢
                                                       11
                                     کپ . ۸ ، ۷ ، ۸ ، ۲۳
                                                       14
                                         کپ ۸ ۱۴،۷،۸
                                                        11
                                        کن ، ۱۶،۷،۸
                                                        70
                            شا ، ج عص۱۷۴۶ب۴۳۹۳ببعد
                                                        TY
                               کسنفن : خاطرات ۴،۳،۲
                                                        44
                  کپ . ۸ ، ۷ ، ۲۲ = خاطرات ۲ ، ۳ ، ۱۳
                                                        T YT
                                      کپ ۲۳،۷،۸۰
                      شا . ج ۶ ص ۱۷۴۶ب ۴۴۰۲ – ۴۴۰۴
                                                        ۱۰
V. HERMANN DIELS: Fragmente Vorsokrati
                                                       1.6
چاپ چهارم ۱۹۲۲ جلد دوم ص ۵۶، دموکریت قطعه و دوم ker
         کپ ۱۹،۷،۸ - ۲۱ و عکس این نظریه در ۲۲،۷،۸
                                                       75
              افلاطون دفاع سقراط (Apologie)فصل ۳۲
                                                       79
                              ویدنگرن: دینها ص ۱۳۴
                                                        Δ Y4
  از جمله متنهای پهلوی چاپ جاماسب آسانا . " یان هچتنی من
  یوتاک بیت " ص ۵۵ سطر ۴ ببعد هنگام اندرزی خسرو کواتان :
       چون جان از تن من جدا شود تخت مرا به سپاهان برید .
                                     کپ . ۸ ، ۷ ، ۲۵
                                                       10 "
   هر ۲۰ ، ۱۶ ، ۲۰ ، ۱۱۷ ، ۲۴ ویدنگرن : دینها ۱۳۳
                                                        IY "
                                                       11
                  کورتیوس : تاریخ اسکندر بزرگ فصل ۳۱،۳
            شا. ج ٨ ص ٢٥٥٢ ب ٢٥١٤: ص ٢٥٥٣ ب ٢٥٣٢
                                                       27
                                     کپ ، ۸ ، ۷ ، ۲۶
                                                        A YA
  آریان : آناباسیس، ۷، ۲۶ ؛ پلوتارخ : اسکندر ۶۷ ؛ کورتیوس
                                 137
```

```
14.10
                                    کپ . ۸ ، ۷ ، ۶
                                                    74
                             شا، ج ۱ ص ۱۲۸ ب ۱۱۴۶
                                                    TY
                                   کپ ، ۸ ، ۷ ، ۲۷
                                                  10 YF
               پیتساگالی ص ۴۲ (نک ، به فهرست کتابها )
                                                     44
       پلوتارخ De Liberis educandis نصل یک
                                                    17 YA
   پلوتارخ : آگزیلائوس فصل ۲۰ : کسنفن : آناباسیس ۴،۹،۱
                                                     To Y9
مثلا " Kalokagathia نزد يونانيان virtus نزدرومي هاو
                                                     22
                                    ادب نزد عربها ،
                           ويدنگرن: فئوداليسم ص ۵۵
                                                     TY
                     تاسیتوس: سالنامه ، کتاب ۲ فصل ۲
                                                      Y ..
                         شا .ج ۳ ص ۶۹۲ ب۱۷۷ - ۱۷۹
                                                     11
                       کسنفن : آناباسیس ۱ ، ۹ ، ۲ و ۳
                                                     24
     کنت : داریوش ، بهستان ، ستون ۲ ، ۸۹ – ۹۰ ،ص ۱۲۲
          تورات : کتاب دانیال مهادشاهان ۲۰نصل ۲۵۰ یه
                                                      1 41
     آریان : آناباسیس ۴ ، ۱۳ : ۶،۷ یوستین ۳ ، ۲ – ۱۲ – ۲۸
   سیاستنامه : فصل ۲۷ ، غلامان سرای و فتیان : دانشنامه اسلامی
   Enc, de 1:1slam, Vol. 2 P.983 a-997-b
                                               نک
   BASILIKE D. PAPOULIA:
   Ursprung u. Wesen der " Knabenlese
  im Osmanischen Reiche. Südosteuropä-
                              59 München, 1963
   ische Arbeiten Nr.
                                     کارنامه ، ۲۵،۱
                                                      10
   شا . ج 9ص ۲۸۷۰ ب ۳۴۵۸ مصرع اول ز شاهان برنا چو سیصد
                                                      11
                                              سوارج
   لیویوس ۴۵ Livius و۷؛ از دانشجویان درباری پادشاهان
                                                     14
                                مقدونی سخن می رود ،
                                       کارنامه ۲۵،۱
                                                     18
                                 تورات : ک عزرا ۱۴،۴
                                                     17
```

757

```
کپ ۷ ، ۵ ، ۸۶ نک : کسنفن : اناباسیس ۱ ، ۹ ، ۳
                                                     77
                                      ۲۵ کپ ۸، ۶، ۵
                                      کارنامه ۱ ، ۲۵
                                                        1 47
                                                       17 "
              شا . ج ۷ ص ۱۹۸۵ ب ۲۹۶ تا ص ۱۹۸۵ب۹۰۳
                   شا . ج ، ۷ ص ۱۹۸۷ ب ۲۰۸ تا ۲۰۹
                                                    78
                                      کپ ۲، ۲، ۲
                                                    19 44
              پلوتارخ : ليكورگ ، فصل ١٥ ، ١٢ و ١٧ ، ١
                                                       27
                         كسنفن أدولت لاكدمونيها ٢، ٢
                                                      17
  نک ، کسنفن ؛ کپ ۱ ، ۵ ، ۵ ( انجمن پیران ) که کورش رابه
                                                       79
     سمت پیشوای سپاهی که به سوی ماد می رفت بر می گزیند .
                   کپ ۲،۲، ۱ ارسطو: سیاست ۱۳۳۱
                                                       77 AF
              کریستن سن : ایران در زمان ساسانیان چاپ ۲
                                                        1 44
          ویدنکرن : فئودالیسم ، ۱۱۴ و بعد و ۱۲۶ و بعدی
                                                       77
                                جا حظ ، ص ۲۲ و بعدی
                                                       14 44
                       استرابون ۲،۱۸،۱۵ ( ۱۸،۱۸،۳)
                                                       ۲۵
                        هر ، ۱ ، ۱۵۳ نک هر ، ۲ ، ۱۶۷
                                                       3
                             شا . ج ۷ ص ۲۰۳۰ ب ۹۶۴
                                                        9 49
                             طبری : تاریخ ایرانیان ۱۵۴
                                                       14
                       شا، ج ۱ ص ۱۴۱ ب ۲۱۵ مصرع دوم
                                                       ۱۵
                       طبری : تاریخ ایرانیان ص ۲۴۷ببعد
                                                       ۲0
                             استرابون ۷۳۳ C و بعدی
                                                       77
                             شا. ج ۷ ص ۱۹۸۱ ب ۳۰۴
                                                       74
                 کپ ۱ ، ۵ ، ۱ وظیفه فرمانبری ۵ ، ۱۱،۱۷
                                                        Y 90
                            کسنفن : آناباسیس ۱ ، ۹ ، ۵
                                                       11
                                    هر ، ۱ ، ۱۱۴ ببعد
                                                        Y 11
         بیندر ، برون گذاشتن شاهزاده ص ۲۳ و ۱۹۸ و بعدی
                                                       19
sueton= بیوگرافی (قیصران رم را نوشته) Nero مصل ۳۵
                                                       17
                  در این باره نک ، NILSSON, M.P.
                                                       27
Grundlagen des Spartanischen Lebens!
```

754

```
در محلهٔ KIic جلد ۱۲ (۱۹۱۲) ص ۲۰۸
KNAUTH, W.: Die Spartanische Knabener-
   ziehung im Lichte der Völkerkunde
در Zeitschr.f.Gesch.d.Erz.U.d.Unt حال
   دفتر ۳ ( ۱۹۳۳ ) ص ۱۵۱ – ۱۸۳ نامارو: تاریخ پرورش ص ۳۱
                    ببعد و فهرست کتابهای یاد شده در آنجا
                          استرابون ۲۷۳۳ هر ، ۱ ، ۱۳۶
                                                         17 94
                  بار تلمه : واژه نامه ، ۸۱ ، ۸۹۵ ، ۳۴۵ .
                                                         14
                                  اوستا ، یشت ۱۹ ، ۴۳
                                                         17
                              ۸ ، ۱۲ و ۱۲
                                                         TY
                          ویدنگرن: فئودالیسم ۹۲ – ۹۵
                                                         49
  ویدنگرن : فئودالیسم ۱۱ ، ۱۲ ، ۱۱ ، ۱۸ ، ۲۱ ، ۲۱ ، ۳۸ و۸۳
                                                         11 94
                            براندن شتین مایر هفرص ۱۳۲
                                                         14
                            ویکاندر : سازمان ، ص ۸۱ ببعد
ویدنگرن : فئودالیسم ۹۶
                                                         20
                                                         27
  طبقات سنی اسپارتی بر خلاف طبقات سنی ایرانی از ۸ تا ۱۹
                                                         9 90
  سالکی هر یک از طبقات سنی بوسیله یک اصطلاح ویژه مشخص
                    میشد . نک،Knauth همانجا ص ۱۶۲
     نک ، Knauth س ۱۶۵ ببعد با فهرست کتابهای آنجا ،
                                                        19
                   مارو ، ص ۵۲۰ و فهرست کتابهای آنجا .
                   نک ، کسنفن ؛ دولت لاکد مونیها فصل ۲
                                                        77
                  اوستا،یشت ۹ ، ۷ ـ ۸ ؛ یشت ۵ ، ۳۳ ببعد
                                                        44
  شا . ج 1 ص ۶۵ ب ۵۳ مصرع اول ص ۶۷ ب ۹۸ ص ۷۵ ب۲۳۸تا
                                                        10 95
                                         ص ۷۷ پ ۲۲۲
             شا، ج ۳ ص ۵۲۸ ب ۹۲ و ص ۵۳۵ ب ۱۳۷ ببعد
                                                        14
                             شا . ج ، ص ۲۰۸ تا ص ۲۱۳
                                                        22
                        خسرو کواتان . . . بند ۱۰۷ ــ ۱۲۰
                                                         7 97
    طبری : تاریخ ایرانیان،ص ۵۵؛نکدشاهنامه ج ۷ ص ۲۰۳۰ ب
                                             79 5 70
                                        " ۲۳ هر، ۱۳۵،۱
```

```
۲۴ آمیانوس ۶،۲۳
         ویدیودات ۱، ۱۱؛ ۲۶،۸ ـ ۳۱ نک پشت ۳ ، ۱۵۴
                                                  77
                               کپ ۲، ۲، ۲۸ - ۳۱
                                                 79
                           یونکر : پوس دانش کامک ۳۰
                                                     1 14
                                             نک ،
 SCHW YZER, E:
 Profaner u. heiliger Gürtel im
                       در . US. W . US.)ص ۲۰ ۲۰۹۰
 alten Iran,
                             بار تلمه : واژه نامه ص ۹۸
                                                     10 "
                             شا. ج ع ص ۱۴۹۸ ب ۵۶
                                                    18 "
                         طبری: تاریخ ایرانیان ص ۳۷۲
                          افلاطون : قانونها ، ۴۳۳ و ۴۳۳
                                                  78
                             پلوتارخ: لیکورگ ۳ ، ۲۸
                                                     7 99
                               يوستين ٣ ، ٣ ، ۶ و ٧
PASSARGE,S, Südafrika ليويگ ۱۹۰۸
                                                     11
                   ببعد ؛ ویکاندر : سازمان ص ۵۸ ـ ۵۰
                               ارسطو: سياست١٣٢٩
                                                     11
  يوستين ۴،۲،۳۷ ـ ۹ ؛ نک ، ويدنگرن : دينها ، ص ۲۳۶ ،
                                                     1100
                                             77 A
                              استرابون ۷۳۳ - ۷۳۴
                                                     7 101
    ویدنگرن : فئودالیسم ص ۶۴ و کتابهای یاد شده در آنجا
  ص ۲۰ پانویس ۵۸ و کتابهای یاد شدهدر
                                                     ۱۵
                                              آنحا
                            هزوش ، زیر واژهٔ کارداکس
                                                     11
                          آریان: آناباسیس ۲ ، ۸ ، ۶
                                                     17
                             پولی بیوس ۵ ، ۷۹ ، ۱۱
                                                     77
                         کرنلیوسنپوس! داتامس ۸ ، ۲
    HENNING .W .B .:
                                                     A 107
 Bulletin of the school of Oriental
```

```
Studies 1949/50=XIII
 ص ۶۴۳ پانویس ۲ ( متنهای پهلوی صفحه ۱۱۵ سطر ۳ )صورت
                          احتمالي ١٨ ٨ ٨ ١٨ كونيك ص ٢٤
 ZDMG بانویس \Delta چندان قابل اعتماد نیست ، نک ، هینتس در
                           شماره ۱۲۲ سال ۱۹۷۲ص ۲۸۷
                              ۱۷ سیاستنامه فصل ۲۴ص ۱۱۹
نک ، فصل ۹ اکه در آنجا از مفردان و شرحی که درباره ویژگیهای
این گروه داده می شود تقریبا " برابر می شود با آنچه دربارهگروه
                                  کار داکس آمده است ،
          شا. ج برص ۲۳۲۳ ب ۲۲۷ ـ تا ص ۲۳۲۴ ب ۲۳۸
                                                     77
                       ۱۴ ۱۰۳ کریستن سن ایران ، ۲ ، ص ۱۳۵
                                    ۱۷ کارنامه ، ۱۵ ، ۷
                                  ۲۵ پلوتارخ: اردشیر ۳
                              ۳۰ یونکر: گفتگوی دبستانی
                                 ۲۷ ۱۵۴ ترجمه از روی یونکر
                                     ۳۳ سددر،فصل ۵۱
                مینوی خرد ، فصل ۲ بند ۴۶ ؛ شاهنامه :
اگر جان همی خواهی افروختن
                            زمانی میاسای از آموختن
                               ج ٧ص ١٩٩١ ب ٢٧٩
                             شا . ج ۲ ص ۳۱۶ ب ۸:
                                                     34
سزد کو جفا بیند از روزگار
                            اگر کم کند راه آموزگار
                          ونيزج ٨ ص ٢٣٩٧ ب ١٥١١
چو خواهی که رنجتنآیدببار مبر تاب تن را ز آموزگـــار
بندهشن (همگ داناکیه اپاک اسرونان کی اوکسان نموتار هر
                                                     4 100
            کس هچش آموختار هیند ) برگیا۱۷سطر ۵ ببعد
                               بیات سر مدی ص ۱۳۸
                      افلاطون: الكيبيادس يكم 🕒 ١٢١
                                                     77
                    طبری : تاریخ ج ۱ ، ص ۸۱۵ ببعد
                                                     79
                          فلوگل: دستنویسها ص ۲۹۶
                                                     A 105
                     ويدنگرن: فئوداليسم ص ۶۴ ببعد
```

```
طبری: تاریخ ایرانیان ص ۸۵ ببعد شا . ج ۷ ص ۲۰۸۲ ب ۱۰۹
                              ثعالبی: غرر ص ۵۳۹ببعد
                                 ۳۴ ثعالبی: غرر ص ۵۵۵
                               آخر ریپکا : تاریخ ادبی ص ۵۱
                                                    Y 10Y
                         شا . ج ۷ ص ۲۰۸۲ ب ۲۰۹ – ۱۱۴
                            " ص ۲۰۷۹ ب ۶۰ ببعد
بجویند سخنگنوی دانش پذینتر پژوهنندهٔ اختبار و یادگینر
بیامند ز هنر کشوری موبندی جهانندیده و نیکهیبخردی
                        شا . ج ۷ ص ۱۹۷۱ ب ۱۴۸ – ۱۵۰
                                                       ۱۵
                             شا . ج ۸ ص ۲۳۶۸ ص ۲۰۰۴
                                                       ۲٥
                        شا. ج ۳ ص ۷۰۵ ب ۴۲۰ تا ۴۲۳:
                                                       11
   بدو گفت مهر و بزرگی و داد مان بزم و رزم از تو داریم یاد
    هنر بهتر از گوهر نامیدار هنر مند را گوهر آید بکیار
   ترا با هنر گوهرست و خرد اروانت همی از تو رامش بسرد
    روا باشد ار پند من بشنوی که آموزگار بزرگان تویسی
                               ۲۹ خسرو قبادان وریدک بند ۴
                                       " آخر کپ ۲،۱،۱۵
    ۱۰۸ ۶ هر ، ۲ ، ۱۶۷۰بر عکس هردت در قابوسنامه فصل۲۷ موزشیک
            کار و پیشه را حتی برای فرزند بزرگان توصیهم، کند .
                            شا . ج ۸ ص ۲۵۴۶ بیت ۴۲۳۹
                                                         ٩
                             کپ ۲، ۲، ۱۵: ۲، ۲، ۲
                                                        ۱۵
                        کپ ۲ ، ۳، ۲بیعد و ۸ ، ۳ ، ۶ بیعد
                                                        1.4
                                  ثعالبي: غرر ص ۲۰۷
                                                        22
                                 نامه و تنسر ص ۲۱۳ ببعد
                                                        TY
                               سیاستنامه فصل ۴۰ ص ۱۶۴
                                                       " آخر
                               شا . ج ٣ ص ٥٥٣ ب ٥٥٥
                                                        4 109
                                    ثعالبی: غررص ۳۳
                              شا . ج ء ص ۱۶۶۷ ب ۳۰۳۵
                                    YEY
```

```
شا، ج ۷ ص ۱۹۰۹ ب ۱۲۵۵
                                                           11
                               شا . ج رص ۲۴۵۴ ب ۲۵۲۵
                                                           1.4
                     یونکر : یوس دانش کامک ص ۴۵ ، ص ۶
                                                           77
                                         کسنفن ۲،۱،۹
                                                           **
 شا .ج٣ص٧٤٥ ب ٨ببعد نک شا .ج ٣٠ص٥٥٧ ب٧٤٥ - ٢٢ببعد
                                                           ¥ 110
                            کسنفن : اویکونومیکوس ۵، ۱۳
 قابوسنامه آغاز فصل ششم . " بزرگی ، خرد و دانش راست ، نه
                                                           ۱۵
                                           گوهر و تخم "
            شا . ج ۹ ص ۲۷۵۳ب ۴۶۸هنر برتر از گوهر نامدار
                             شا . ج ۸، ص ۲۳۷۵ ب ۱۱۱۵
                                                           Y 111
                                         پروکپ ۴،۱۱،۱
                                                            11
                               طبری: تاریخ ایرانیان س۴۳
                                                           4 117
                                              کب ۲۴،۱
  هر . ۷ ، ۱۸۷ نمونههای دیگر: داریوش سوم آخرین پادشاه
 هخامنشی از همه مردان زیباتر و بزرگاتر بود ، همسرش خوش
 آندام ترین شاه بانوهای دیگر بود . پلوتارخ (اسکندر) ۲۱ ، ۳ .
آبه نقل تعالبی کیومرث زیباترین و کاملترین و قوی ترین مرد دنیا
بودًا ، فریدون مانند یک فرشته بود ، ثعالبی ، غررص ۳۳ کیقباد
مانند ماه درخشان بود ، شاهنامه ص ۲۹۲ب۱۸۲ " شاهنامه ج۱،
 ص ۲۹۲ ب ۱۸۲
هر ، ۷ ، ۱۱۷ : ارتخایس هخامنشی در بزرگی و بلندی قامت ،
    سرآمد همه پارسیان بود ، و دارای بلند ترین آهنگ صدا بود " .
                               طبری : تاریخ ایرانیان ۴۴
                           ۹۲ بیعد
                                                          11
                               شا . ج ۷ ص ۲۱۱۲ب ۶۳۱
                                                          ۱۵
          کنت ، داریوش نقش رستم سطر ۳۱ و ۳۳ ص ۱۳۹ :
                                                          ۳ ۰
                                    مایر هفر : خشایارشا
                 کنت : داریوش نقش رستم ۲۰ ، ۲۹ ص۱۳۹
                                 711
```

```
استرابون ۲۳۰ C (= ۱۵ ، ۳ ، ۸)
                                                      Y 117
  درباره این نکته نک . نیبرگ : دینها ص ۱۸وبعد ، یشت ۱۴،
                                                      9
                                ۹ و جاهای دیگر یشتها
  دینون ، به نقل از آتنئوس ۲۵ ، ۱۴ ، فصل ۳۳ ، صفحه ۳۳۶
                                یشت ۲۰،۱۴ – ۲۰ م
                                                      11
                           شا ، ج ۲ص۱۹۴۷ ب ۴۸۵ ببعد
                                                        11
                       شا . ج ۷ ص ۲۱۱۰ ب ( ) ببعد
                                                        7114
                                         هر ، ۱۳۹،۱
     از فارسی باستان بازسازی شده ardufia فب rdifia
     براندن شتین ، مایرهفر: فارسی، باستان می arsaka : ۱۰۵ میراندن
                             يوناني arsakes ص ١٥٤
گراز: یکی بی هنر بود نامش گراز کرو یافتی کام و آرام و ناز
                          شا ، ج ۹ ص ۲۸۹۴ ب ۳۸۶۱
                           شير: واژه نامه ولف زير همين واژه
                 گرگین :شا ، ج ۲ ص ۳۱۸ ب ۴۹ و جاهای دیگر
چوطوس وچوگودرزو کشواد و گیو چو خراد و گرگین و بهرام نیو
 شا . ج ۷ ص ۱۹۹۵ ب ۵۵۰ . در قابوسنامه ،فصل۲۷ورزشهای
سنتی اسب سواری ، پرتاب نیزه ، کمانداری ، شنا از مهمترین
                          بخشهای پرورشی شمرده می نبود .
         ۱۸ یک حکمت پارسی باستان است . گنج شایگان ، ۳۵:
     پت مرتومان فرهنگ ویه ایاپ گوهر ی خرت ، ایزایشن یتن
     هچ فرهنگ ی خیم میهمانیه پت گوهر یخرت ، وینارشن تن
                                     و خيم پانک جان .
                              شا . ج ۴، ص ۸۷۱ ب ۱۲
                                                         11
                                          کب ۳،۳۰۱،
                                                        A 110
                                          کب ۱۴،۳،۱
                                                        11
                                          کپ ۱۵،۳،۱
                                                         18
                                       کپ ۴۰۴۰۱ ۵
                                                        **
                                      کپ ۲۲-۴،۳،۴ – ۲۲
                                                        " آخر
                                          کب ۲۱۰۶۰۸
                                 719
```

```
۹ کسنفن اناباسیس ۹/۹،۱
                                ۱۱ پلوتارخ اردشیر ۱،۹
Ross u.Reiter im ( HORN,P ) مقاله ب مرن
           Schahname در ZDMG . شماره ۱۹۵۲)
 ص ۸۳۷ تا ۱۸۴۹ W. GEIGER فی ۸۳۹ در فرهنگایران شرقی ص ۳۵۰
   Ostiranische Kultur
                         شا . ج ۲ ص ۳۳۹ ب ۳۶۴ ببعد
                                                   ٣0
                         شا ، ج ۲ ص۳۳۵ ب ۲۹۸ ببعد
                                                   1 117
                       شا . ج ۳ ص ۶۵۳ ب ۲۳۳۴ ببعد
                          شا ، ج ۳ ص ۷۲۱ ب ۷۲۶ببعد
                                                   ۱۵
                       دریشت ۵ از اناهیتا سخن می رود .
                                                   71
                                 هر ۲۰۲۰ مر
                                                    TY
                                       آخر هر ۸۸،۳۰
                        ۱۴ ۱۱۸ شا ، ج ۶ص۱۷۳۷ ب ۴۲۳۶ ببعد
                           شا . ج ع ص ۱۷۴۳ ب ۴۳۳۴
                                                   18
  کنت؛داریوش نقش رستم ۴۱ ــ ۴۲ ص۱۳۹ براندنشتینمایرهفر
                                                   74
  برای نامهای بسیار دیگر ( مانندaspatines سپچته) نک
  می۱۰۷رو aspadates کتسیاس (باید به معنی از اسب
                                   ساخته شدهباشد )
                             » آخر استرابون ۲۰۳۰۱۱)c۵۲۵)
                                      ۴۱۱۹ هر ۷، ۴
                                      هر ۹۰ ۲۰۴
                                      " د ۲۰۳،۳۰۸ ک
   هوبشمان دستور ارمنی : فارسیasprës صورت واژه فارسی
           میانه به ارمنی رفته : aspares ص ۱۰۹
                                     هر . ۲ ، ۱۹۶
                                                   74
                                     198 . Y . "
                                                   79
                                     " آخر کپ ۳۳٬۳۰۸۰
                          شا . ج ۱ ص ۲۸۷ ب ۹۱ ببعد
                                                   7 170
                              شا . ج ۲ ص ۴۴۳ ببعد
                             شا . ج ۷ ص ۲۰۸۳ ببعد
```

```
نيز قابوسنامه فصل ١٩
                                               ۵
                          کارنامه فصل اول بند ۳۵
شا . ج ٣ ص ٥٩٩ ب ١٣٩٤ ببعد : ص ٤٣٢ ب ١٩٤٤ ببعد
                                                 74
                   شا . ج ۶ ص ۱۴۷۷ ب ۶۰۳ و بعد
                                                 41
                                  کارنامه بند ۱۲
                                                 7 171
                          کنت:داریوش شوشص۱۴۶
                                                 11
            کپ ۶، ۲۷،۱ س ت کپ ۳۱،۱،۷ و ۴۷
                                                 74
                         کسنفن اناباسیس ۱۵،۸،۱
                                               ٣.
                   شا . ج ء ص ۱۵۹۲ ب ۱۶۵۹ ببعد
                                                 7 177
                      اریان ، اناباسیس ۱۳،۳ ببعد
                      پلوتارخ;کراسوس فصل ۲۳ ببعد
                                                14
                 امیانوس۲۴، ۸۰۶ و ۱۱،۱،۲۵ – ۱۵
                                                 17
                                ۲۴ پوستين ۲۴،۳،۴۱
                              ۳۱۲۳ ریکودا ۱۲۳ ۳ ۱۲۳
             کنت داریوش نقش رستم ۴۲ و بعد ص ۱۳۹
                                                  Y
                            یشت ۱۰ ، ۱۲۸ ببعد
                                                 10
                                   یشت ۱۲۰۱۷
                                                11
                            ۱۲ ویدیودات فصل ۹،۱۴
                                 ۱۴ یشت ۲،۶بیعد
                                   هر ۱۳۶،۱ م
                                              18
                                   ۱۹ کپ ۱۵۰۳،۱
                          كسنفن اناباسيس ٥،٩،١
                                                 27
                 ویدیودات فصل ۲ ،۶ و فصل ۲ ،۵۰
                                                 78
  یونانی toxarchos ایشلوس ، پارسیان بیت ۵۵۶
                                                 24
        toxodamantes همانجابیت ۲۶
                                                 44
                ۵۵
                        مایرهغرنام شناسی ص۲۳۹
" " " "
                                                 79
                                                 71
            استرابون ۲۴چکتاب ۱۵ فصل ۳ ، بند ۱۹
                                                34
```

```
پروکپ " جنگ با ایرانیان " کتاب یکم ۱۸ ، ۳۱ – ۳۳
                                                       1 174
                       شا . ج ۳، ص ۶۳۳ ب ۱۹۶۸ ببعد
                                                       10
                                   خسرو قبادان بند ۱۲
                                                        1.4
                   شا ، ج ۱ ص ۱۷۰ب ۷۵۱ز، جاهای دیگر
                                                        ۲ 0
                  شا . ج ۲ ص ۴۰۳ ب ۳۵۹ و جاهای دیگر
                   شا . ج ۱ ص ۵۳ ب ۳۵۹ و جاهای دیگر
                                                       17
                               شا ، ج ۱ ص۹۴ ب ۲۸۳
                                                       80
                                        یشت ۱۵ ، ۷۵
                                                       A 170
                                شا ، ج ۲ ص ۴۷۹ب۲۲۳
                                                        10
                          شا ، ج ۳ ص٥٥٥ ب ٥٢٥ ببعد
                                                        15
                       کپ ۱۳،۳۱۶ و ۳۲ ، هر ۷ ، ۸۳
                                                        19
                   melophoroi شام فلاسفه ۲۵۱۴
                                                        14
                                         هر ، ۱۳۹،۳
                                                        27
                               شا ، ج ۱ ص ۲۸۸ ب ۱۵۴
                                                        22
                             شا . ج ۲ ص ۴۵۰ ب ۲۸۶
                                                        70
                        ويدن كرن وفئود اليسم ص ١٥٥ ببعد
                                                       . 75
                             شا . ج ۳ ص ۶۳۳ ب ۱۹۷۶
                                                      71
                          شا .ج ۲ ص ۵۰۲ ب ۱۱۴۵ ببعد
                                                      4 175
                                   خسرو قبادان بند ۱۲
                                          هر ۲۰۵۵
کې ۳، ۳، ۳، ۳۴ + ۴۰ + ۴۲ ؛ دیده شود آناباسیس ۳۴ ، ۱۷
                                                       17
                           ۲۰ کورتیوس ۲۰۲ – ۲۸ + ۴۸
                                      هر ، ۵۳،۷ بیعد
                                                        TA
         کپ \gamma، \gamma، \gamma این قطعه چنین ادامه پیدا می کند .
                                                        T 177
 " همینکه بر اسب نشست و جبهت حرکت را معین کرد ، از سوی
 راست صدای رعد برخاست . آنگاه کورشگفت : از تو پیروی
 خواهیمکرد . و سپس حرکت کرد . سپس فرمان داد کهنگاهلشکر
 بهدرفشدوخته شود ، درفش او یک عقاب زرین با بالهای گسترده
 بر روی یک دسته بلند بود . و این تا امروز همچنان درفش
```

```
پادشاه ایران است . "
```

این درفش در اناباسیس ۱۲،۱۵،۱ می آید .

عقاب به عنوان نشان پرچم سربازان به نام همای در شاهنامه می آید ،

کجا باشد او پیش تختیم بہای کجا رانید اوزییر فر همیای ۱۹۷۵ میا ۱۹۷۵ شا ، ج ، ۲ص۹۵۹ ب۱۲۷۵ و جاهای دیگر ۹۵۹ میکل A . CHRISTENSEN :

" كاوهٔ آهنگر و درفش باستانی "

Mitteil.der Gesellschaft 3 der Wissenschaften 27 Kopenhagen, 1919.

۱۱ ۱۲۷ شالبی ص۳۸بیات، نشان پرچم فرماندهان را کپ در ۵۰۸ ، ۱۳ نقل می کند .

ا ۱۷ کپ ۲۰۳۰،۳۰ + ۱۰،۱۰۷

" ۱۸ کسنفن اناباسیس ۱۵،۸،۱ – ۱۷

" ۱۹ آمیان ۱۹،۲،۱۹

" ۳۵ شا، ج ۱ ص ۲۳ ب ۸ ببعد

۱۲۸ ۵ استرابون ۲۷۳۴ (۱۸ ، ۳ ، ۱۸)

ا ۱۸ شا ، ج ۱ ص ۲۱۳ ب ۱۵۱۴

" ۲۱ پروکپ: جنگ با ایرانیان ۱ ، ۱۴ ، ۲۷ – ۲۷

" کوته زیر عنوان شعر Rechenschaft

ً ۲۵ پلوتارخ اردشیر ۶،

" ۲۷ آمیان: ۸۰،۲۳

دربارهٔ روح پهلوانی جامعهایران باستان ( شرقی) نک : یشت ۱۳۰٬۵+۱۲٬۱۲+۴۰ - ۳۴ ، ۱۳۰٬۵+۱۲

در نام جنگ افزارها به منظور بیان فضائل معنوی زبان تمثیلی دینی بکار گرفته می شود .

از مینوی خرد ۴۳:

مینوی خرسندی زین و زره گردی همانا به تن پوشند ۲۵۳

```
مینوی راستی سپر کنند ، و مینوی سپاسداری گرز ، و مینوی بونده
 منشی (کاملاندیشی )کمان ، و مینوی رادی تیر ، و مینوی پیمان
                                       نيز هماكنند
 Reitzenstein: Das Iran. Erlösungsmys
teruium Y) Yo
               و كتاب اشعياء ١٧/٥٩ نامه إفسوس ١٣ - ١٧ ؟
                    قابوسنامه،فصل ۱۸ (چاپ لوی ص ۵۲)
                                      ه ۲۸ ۲۸ کپ ۲۸،۴۰۱ – ۱۶
                               ۳۴ کسنفن آناناسیس ۲۰۹۰
                ۲۱ ۱۳۱ کپ ۲ ، ۲ ، ۹ – ۱۱ + کپ ۸ ، ۱ ، ۳۴ – ۳۴
                        افلاطون: قانونها ۸۲۳۰۷ – ۸۲۴
                                       ع۲ ثعالبي ص٥٤٠
                                     ۳۲ کپ ۲،۴،۱ ببعد
                                    ۱۵،۴،۲۲ کپ۱۵،۴،۲۲ ببعد
                    شاً . ج ۲ ص ۴۱۵ ببعد و ص ۴۱۹ ب ۵۹۰
                                                    17
                                       ۲۳ کب ۱،۱،۸۳
                          ۲۷ کسنفن اوی کو نومی کوس ۲۴،۴
 ۳۰ ماریک، ۱: کتیبهٔ شاپور، و فهرست کتابهای آنجا، وص۳۲۵شماره
                                               ۵٩
                                       ۲،۱۰ کارنامه ۲،۱۰
                           شا . ج ء ص ۱۷۳۷ ب ۴۲۳۳
                                        کپ ۳۸۰۱،۸
                                                     44
                        ۱ ۱۳۳ م تنځوس، شام فیلسوفان فصل ۲، ۸،
                         شا . ج ۹ ، ص ۲۸۶۹ ب ۳۴۳۸ ببعد
                                                    77
                                       ۱۲،۶،۸ کپ ۱۳۴
                          اناباسیس ۲۰۲۱وجاهای دیگر
                             کسنفن / هلنیکا ۱۵٬۱،۴
                                                    77
                                     کب ۱، ۴، ۱۴
                                                    TA
                     كتسياس بنقل فوتيوس (فهرست كتابها)
                                                     T 170
Epit, Phot . 7(40) frg. 30
```

```
کب ۲-۱،۶،۴ ک
                                                     4.4
                                  اریان اناباسیس۴، ۱۳،
                                                     ٣۵
                                   75, 71 , last, 15
                                                     17 178
         جاحظ کتاب التاج (نک به فهرست کتابها) ص ۷۴
                                                      14
                      ا: حمله نک آناباسیس ۱۰۵۰۱ – ۳
                                                       14
                 شا . ج ۳ ص ۶۰۴ ببعد ب ۱۴۸۱ – ۱۴۹۴
                                                       19
 شا . ج ۲ص۲۳۲ب۲۰۷۷ بیعد،نیز ج ۷ ص ۲۸۵۲ب ۲۰۵۰بیعد
                        شا ، ج ۷ ص ۲۰۸۵ ب ۱۶۵ ببعد
                                                      IT ITY
                   مون دراستن هنینگ تصویر ۶۹ پائین
                                                      70
                                         اردمان .ک
(ERDMANN.K):
                                                      YA
Die Sassan. Jagdschalen. Jahrbuch
der Preussischen Kunstsammlungen
1936
                                          ص ۲۱۲ببعد
 اُرنِدانیروئی است برای اجرای کارهای سحر و افسون که روحانیان
 و فرمانروایان از آن بر خوردارند ( شاهنامه : انسون شاهان )
 این نیرودرتسلط و فرمانروایی بر مظاهر طبیعت نمایان می شود.
 مثلا "رودخانهها بهفرمان اومی شوند و راه را برای او بازمی کنند ،
چنانکهفراتبرایکورشکوچکدرتاپساکوس Thapsakos:
اناباسیس ۴،۱ ، ۱۷ – ۱۸ ، و در شاهنامه برای فریدون پرود
دجله راه را بازمیکند (شا ، ج ۱ ص ۵۱ بیت ۳۲۵ ببعد )برای
      کیخسرو رود جیحون ( شا . ج ۳ ، ص ۷۴۱ بیت ۱۰۶۵)
                               شا . ج ۱ ص ۱۴ ، ب ۱۴
                             شا ، ج ۱ ص ۲۰ ب ۱۰ ببعد
                                                        4141
                         شا ، ج برص ۲۴۴۳-۲۳۴۲ و ۴۳
                             سیاست نامه پایان فصل ۱۳
                                                        Y179
                                          کلمن ص ۳۵
                                                       11 "
                                 پلوتارخ اردشیر فصل ع
                                                        7140
  نیروی خرد را در کتاب مینوی خرد در فصل ۵۷ به تفصیل می
                                              خوانيم
                                  700
```

```
نیز پندنامهٔ زردشت بند ۳۳
                                                        ۱۵
 شا . ج ۱ ص ۲ ب ۱۶ ببعد / ج ۸ ص ۲۵۳۳ بیت ۳۹۸۵ ببعد
                                                        18
شا . ج ۱ ص ۱۴۷ ب ۳۳۷ ببعد ؛ نک دینکرت مدن ص ۳۳۴سطر
                                                        14
۵ بهترین مردلادر میان مردم دهیوپتیداناک" فرمانروای دانا "
                                           مے داند ،
  شا . ج ۸ ص ۲۵۳۷ ب ۶۰ ه و ۴۰۶۰ عینوی خرد ۴۰ ، ۲۲ – ۲۳
                             ۲۱ ۱۰ شا ، ج ۷ ص ۲۰۴۴ ب ۲۷۸
                                      ۲۲ سیاستنامه ص ۲۲
        ديوكنس لائرتيوس ٠٠٠ (نقل از كتاب كلمن ص ٧٤)
                                                      75
                خسرو قبادان، بند ۹ ؛ روش از بر آموختن
                                                      77
                   استرابون ۷۳۳ (= ۱۵ ، ۳ ، ۱۸)
                                                       14 141
         اليان ( درباره ٔ طبيعت موجودات زنده ؟ ۱۲ ، ۲۱
        ا . کلیما ، چگونگی تاریخ نویسی ایران ۲۱۳ تا ۲۲۹
                                                       74
                                  ع۲ استر (تورات) ۱۰۶
                          شا ، ج ۷ ص ۲۱۴۲ بیت ۴۴۲:
                                                      TY
                          شا . ج و ص ۲۶۷۹ ب ۵۸ و ۵۹
                                                      7.8
                                      آخر کپ ۲۴،۲،۸
                                      ثعالبي ص 6 ه ۶
                                                       4 141
دینکرت ۴ ص ۴۱۲ سطر ۱۷ ببعد : پزشکی ( = بزشکیه ) ،
ستارهشناسی ( = ستار گوبیشنیه ) ، پژوهش دربارهٔ زمانومکان
و ماده ( = ویژوهشن زمان و گیاک و گوهر ، چیزی مانند فیزیک
امروز) ، قوانین آفرینش و کون و فساد ( = دانشن ی بویشنو
                                        ويناهشن ) .
                         ۲۱ دینکرت مدن کتاب ۲ ، همانجا
 تاوادیا ،زبان و ادبیات فارسی میانه ص ۱۸۱ ببعد ( از ترجمه
                                                      74
                                             فارسی)
ص ۲۰۴ " فارسى
                                                       80
                            شا ، ج ۷ ص ۱۹۸۲ ب ۳۲۴
                                                       4 144
  شا . ج ۴ ص ۹۸۱ ب ۳۶۱ " سخنهای با یستهچندیبراند "
                                                       11
                                 707
```

۱۶ شا ، ج ۱ ص ۴۶۸ برای ۲۵۱هی بیشتر نک به رساله دکتری بیات سرمدی آموزش و پرورش در شاهنامه فردوسی ، فریبورگ ۱۹۷۰

۲۵ خسرو قبادان بند ۱۵

وفمان ، شهیدان ایرانی ص ۹۴ ببعد
دینکرت۳ ص ۳۷ سطر ۴ – ۱۶ / ۳ ص ۹۳ سطر ۸ – ۹۳سطر
۱۲۹ ص ۱۲۵ سطر ۱۸ – ص ۱۲۶ سطر ۸ / ۳ ص ۱۲۹
سطر ۱۷ – ص ۱۳۰ سطر ۱۷ – ص ۱۳۳ – ص ۱۳۳ م ۲۸۷
سطر ۱۵ – ص ۱۸۸سطر ۱۸ ص ۲۹۳ سطر ۶ ببعد / ۲۹۹ – ۳۰۰
۱۵ / ۲۳۴ – ۱۸ / ۲۳۲

" ۲۸ کپ ۱۴،۰۴ ـ ۱۵

۱۰ ۱۴۴ قیصر پایی Caesaropapismus شکل حکومتی استکهدر آن پادشاهی و روحانیت (شاهنشاهی و موبدی) با هم در یک شخص جمع میشوند .

کب ۸ ، ۱ ، ۲۳ ببعد ؛ کپ ۸ ، ۵ ، ۲۶

شا ، ج ۱ ص ۲۳ ب ۶ :

منم گفت با فرہ ایزدی هم شہریاری و هم موبدی شا ، ج ۶ ص ۱۶۱۵ ب ۲۰۹۷ :

بدوگفت شاها کوا بخردا جهاندار و بــر موبدان موبــدا

باز ۷ ص ۲۰۱۶ ب ۱۴:

تن شاه دین را پناهی بود که دین بر سر او کلاهی بود

باز ۷ ص ۱۹۹۵ ب ۵۵۰

نگهدار تن باش وآن خرد چو خواهیکه روزت بهبدنگذرد چوبردینکندشهریارآفرین برادر شود پادشاهــی و دین

ثعالبی ۶ / : الملکبالدین، یبقی والدین بالملکیقوی ص۴۸۳

سطر ۶

به ۱۵ تاوادیا ، زبانوادبیات ۱۰۰ ص ۱۳۷ ( از ترجمه فارسی)کریستن سن : داستان ( کتابهایی که در آنجا میآید )

" ۱۹ شا ، ج ۸ ص ۲۴۴۹ ب ۲۴۳۶

۸ ۱۴۵ مسعودی: مروج الذهب باربیه دومنا ص ۲۳۵ بند ۲۷ ونک. بغیرست

```
مسعودی مروجالذهب باربیه دومنا ص ۲۳۱ بند ۶۱۶
                                                     18
        ص ۲۲۱ بند ۵۹۳
                                                     70
                                                     47
        ص ۲۳۶ بند ۶۳۱
                 شا ، ج ۸ ص ۲۵۳۸ ب ۲۸۰۷ – ۴۰۹۳
                                                     0 145
                                 ثعالبي ص ۴۸۲ ببعد
                                                    25
                            فلوگل بدستنویسها ص ه ۳۱
                                                    17 144
                                                    ۱۵ "
                      ابن قتيبه:عيون الاخبارص٢٧سطر٧
                               همر: ایلیاس ۳ ، ۱۷۹
                                                     17 144
                      YA4 · 11 / Y0A · 9 "
                                                     70 149
                           شا . ج ۵ ص ۱۱۷۴ ب ۶۵۰
                                                     TT "
                                                     ۵ ۱۵ ·
W.Jaeger:Theologie der frühen
griesch. Denker 1953
                     هزید : کارها و روزها ب ۲۱ ـ ۲۴
                                                     ٧ "
 شا ، : ج ۱ ص ۱۲۰ب۱۶۰۱ج۱ ص۲۵۵ ب ۲۰۶ و جاهای دیگر
                                                     17
                          ۱۵۱ آخر اشیل پارسیان: ۱۸۱ – ۱۸۷
هر . دیباچه و ضمنا " هردت جنگ ایرانیان رایکنوع تیره بختی
                                                  4 161
می داند هر ۶۰ م۸ - و پشتیبانی یونی هارا توسط ۲ تن شومی و
بدبختی می داند (۷۹/۵).وی مخصوصاً " رفتار مو ٔ دبانهٔ ایرانیان
ساکن ملطیه را توسط داریوش یاد آور می شود ( هر ، ۶ ، ۲ )
و تاکید میکند که استاندارد سارد ارتافرنس در استان خود
            در اندیشهٔ صلح و نظم بود . ( هر . ۴۲،۶ ) .
                                     ۱۱۳ ، ۶ ، ۱۱۳
                                                     ٧
                                  هر ۱۹،۹۰ ۶۳ ۹۶
                                                     14
                                      هر ۱۹۰۸
                                                     18
                                     هر ۹ ، ۲۰۲
                                                     10
                         کورتیوس ، ۳ ، ۱۱ ، ۸ - ۱۰
                                                     11
ایسوکراتس، پانگیریکوس، ۲ ، ۱۵۰ ببعد ، ۱۸۷ ببعد ، ۱۸۳ ببعد
Philipos V 66,67
                                                     1 104
```

```
شا ، ج ۴ ص ۸۸۲ ب ۲۱۵ تا ۲۱۶
                                                  18
          دیودور ( نک . فهرست کتابها ) ۲۲ ، ۳۴ ، ۳۶
                                                  19
                         اریان ، آناباسیس ۳، ۱۴، ۹
                                                  70
                        ویدن گرن دینها ص ۵۷ ، ۱۵۳
                                                  22
                                     71% 1. pa
                                                  ۲Δ
کپ ۸، ۶، ۱۳۱۲ : کپ ۱، ۶، ۸ / کپ۳، ۳، ۷۵ و ۶۲
                                                 ۳ ۱۵۴
                            پلوتارخ ، اردشیر ۸ ، ۲
                                                  ٨
                               ۲ناباسیس ۲ ، ۷ ، ۹
                                                  ۱۳
                          پلوتارخ: اردشیر ۲۴ / ۱۰
                                                  ۲۵
                                 ۱۵۵ ۴ آمیانوس ۸،۷،۱۸
                       شا ، ج ع ص ۱۶۸۹ ب ۳۴۱۰
                                                  18
                        شا ، ج ع ص ۱۶۹۱ ب ۳۴۴۰
                                                  18
                        شا . ج ع ص ۱۶۹۱ ب ۳۴۴۸
                                                  18
                        پلوتارخ ، اردشیر فصل ۱۵و۱۴
                                                  74
                  پروکپ ۲۹،۱۳ ـ ۳۸ جنگ با ایرانیان
                                                  ۲Δ
                                  ثعالبی ، ص ۴۸۸
                                                  آخر
                                   ۱۵۶ ۴ پروکپ ۲،۸۰۲
                                   ثعالبي ص ۶۱۹
                                                  1.1
                              طبری ، نلدکه ص ۲۳۵
                                                  ۱۵
                                 نامهٔ تنسر ص ۵۰۳
                                                  19
              شیلر در منظومهٔ ۹۰۵۰ Siegesfest
                                                  75
شا ، ج ۶ ص ۱۷۰۶ چاپ کلکته ، در قابوسنامه : " مرگ از آن
زندگانی بهتر باشد و به نام نیکو مردن اولیتر از آن باشد آن
             چنان بدنام زندگانی کردن " ( فصل ۲۰ )
منظومه و نردی ادا Edda (Ausg. V. NECKEL) م
                                                 44
             Háwáma 1 چاپ NECKEL بیت ۴۶
                                                T 10Y
                      ع . شا ، ج ع ص ۱۷۰۵ ب ۳۶۸۱
                                                Υ."
                         شا . ج ۲ ص ۴۸۴ ب ۸۳۳
                         شا . ج ۲ " ۹۸۰ " ۲۴۱
                                709
```

```
" ۱۱٫ شا ، ج ۴ " ۹۴۷ " ۱۳۶۳ "
  شا . ج۴" ۹۹۱ " ۵۳۳ – ۵۳۳
شا . ج۴ " ۱۹۲۶ " ۱۱۲۱ و ج۵ ص ۱۳۴۰ ب ۱۳۲۹
                                                14 "
                                                ۲.
                         شا . ج برص ۲۳۸۳ ب ۱۲۵۸
                                                74
                        " ۸ ، ۱۳۱۶ س ۱۳۱۱
                                                 2
                          1717 " " "
                                                TY
                    شا . " ۸ " ۲۳۹۳ " ۱۴۲۱ وبعد
                                                 24
آناباسیس ۲۸، ۸۰ ببعد ؛ کورتیوس کتاب ۵، فصل ۲۶ ۱۵۰
                                                8 101
 ۱۱۲ من مردان دلاوری یافتم
                         که در وفاداری بی نظیرند ،
شا . ج۳ص ۷۷۴ بیت ۱۴۹ ببعد طوس و دیگرنامداران به کیخسرو
                                     مي گويند ،
تنوجان ما سربسرپیش توست عمو شادمانی کم و بیسش توست
ز مادر همه مرگ را زادهاییم همه بندهایم ار چه آزادهاییم
هر. ۱ ، ۸۷ ،
                                                11
                             افلاطون : قانونها ۶۲۸
                                                14.
                      شا. ج ۱، ص ۲۷۷ب ۵۹۳ و بعد
                                                ۱۵
                          شا . ج ۱ ،ص ۲۸۱ ب ۴۱
                                                18
                         شا . ج ۲ " ۲۰۹ " ۲۶۱
                                                18
                         شا . ج ۲ " ۳۱۰ " ۱۵۷
                                                70
                         1705 " DAY "T " "
                                                75
                          79
                                                22
                        ۳ ۱۴۴۵ ۶۰ " و ببعد
                                                F 109
                          470 " 1794 "A" "
                                                11
                          TTA " AAT "f " "
                                                10
                      174 " TTT " T "
                                                70
                      477 " 379" " " "
                                                TI
                      ۴ " ۵۸۸ " ۸۵۲ و بعد
                                                24
                          15YT " A5Y "T " "
                                                11
                          77.
```

```
174" " TTAT " A" " " " " "
                              ۳۳ کسنفن:خاطرات۲۲،۶۰۲
                                   ۲۸،۴،۱ کپ ۲۱۶۰
                                 ۳ کپ ۲، ۳ / ۱۲
                                 کپ ۴، ۲،۲ – ۱۱
                             غ کپ ۲۰۵، ۴۶، ۵۰ – ۵۰
                             " ۱، ۶ ، ۱۵ ببعد
                                                  ٩
                     " ۱۹،۳،۳ کپ ۶،۲۰۲۰ "
                                                   11
                                   ۵۹ ، ۳ ، ۳ "
                                                  ۱۵
                         شا ، ج ۸ ص ۲۵۱۷ ب ۳۶۹۰
                                                  1.8
                               کپ ۳،۳، ۶۲ ببعد
                                                 11
                              کپ ۲ ، ۱۴،۱ ببعد
                                ۲۳ کپ ۱۰۶،۱ ببعد
                           ۲۵ شا . ج ۳ ص ۷۷۷ ب ۱۹۰
                                 آخر کپ ۶۹،۳،۳ جببعد
                            ۱۹،۳ آریان ، اناباسیس ۱۱،۳
                                  ۱۶ کپ ۲،۱،۹ببعد
                    ۱۷ کپ ۲،۲۰۶ / ۵۵ – ۲۰۲۶ ببعد
          داریوش، تخت جمشید ۲۰ ـ ۲۴ کنت صفحهٔ ۱۳۶
                                                 T 1
یدی اوثا منی یا هی هچا انینا ماترسم ایمم پارسم
کارم پادی یدی کار پارس پات اهتی هی دو ویشتم شیاتیش
                                     اخشتا . . . .
     قوت نظامی و کشورداری نیکو باید همواره با هم باشند :
لاسلطان الا بالرجال و لارجال الا بالمال و لامال الا بالعماره
       ولاعماره الابالعدل وحسن سياسته أعالبي ص ٢٨٢
    مثل لاتين : Si Vis Pacem Para bellum
                   _ اگر صلح می خواهی آماده جنگ باش
۲ ۱۶۲ شا، ج ۷ / ۱۹۸۴ / ۳۵۹ در قابوسنامهنظیرهمین دستور
می آید : وچون ظفر یافتی از پس هزیمتی بسیار مرو ( فصل ۴۱)
                          177
```

```
پرکپ ، جنگ ایرانیان ۱ ، ۱۸ ، ۵۲ – ۵۳
                                                   Δ "
                              شا ، ج اص ۸۹ ب ۵۱۵
                                                  17 "
                          استرابون ۶۶ ک (= ۹۰۴۰۱)
                                                  14 154
                          " او شارج اص ۲۵۰ ب ۱۱۳
                            اناباسیس ۴۷٬۱ ۲ - ۸
                                                  A 154
                                      " ۱۲ کپ ۸،۴،۸
   اندرز آتورپات بند ۴۴ ــ ۴۵ متنهای پهلوی آسانا ص ۶۱ بند
                                                  14 "
   ۸۴ ؛ متنبهای پهلوی ص۶۹ دیده شود مینو خرد ۳۷ ، ۱۹ و ۲۰۵۴
                                    کنج شایگان ۱۲
                                                  10
                          شا . ج ۷ ص ۱۹۹۸ ب ۶۰۰
                                                  18
                          606 " " " V"
                                                  17
                          TYT " 19A6 " Y " "
                                                  1.4
                           1500 " 155 " "
                                                  17
                 شا. ج ۵ ص ۱۳۴۶ ب ۱۴۴۴ و بعدی
                                                  1 180
                         اندرز اتورپات ص ۵۸ سطر ۱۳
               هر چی پت تونی نیک توج پت آنیکس ماکنی
  شا . ج ۱ ص ۱۲۳ ب ۱۰۶۳ ببعد یادداشت ۱۲۲رباره ب
                                                ٨
                          ۲۷۷ج وص ۲۹۳۵ب ۶۴۰
       ۳۴،۱ (عدربارموظایف) De Off-i Ciis
                                             11
  شا .ج۳ ص ۷۸۸ ب ۳۶۳ و ص ۷۸۹ یادداشت ۱۲ دربارهب۳۷۷
                              ۳۰ امیانوس ۳۰، ۲۰۴
                                 ۱۳ ۱۶۶ هر ۱۴ ۱۴ - ۲۱
                      ۲۳ درباره رفتار کمبوجیه در مصریک:
OTTO,E:
Die biographischen Inschriften der
```

ägyptischen Spätzeit

KEES, H. زيرنظر -Probl.d. Ägyptologie-۲۳ جلد ۱۷۳ ۱۶۹ (Leiden 1954) صفحه ۱۷۳ ۱۶۹

Die Inschrift des priesters Udjahorresnet

```
٣ ١۶٧ مر ٠ ٧ ٠ ٣٣٨
```

" ۷ کریستنسن : ایران در زمان ساسانیان ص ۵۱۲

۱۷ هر ۵۰ ۱۷ – ۲۱

" ۲۶ هر ۱۳۳۰ – ۱۳۶

" ۳۴ پر کپ: جنگ ایرانیان ۲۰۱، ۷ ـ ۱۰ ـ ۳۴

۱۳۹۷ / ۵ - کپ ، ۳ ، ۱۲ - ۱۴ بخشش اسیران جنگی شا ، ج ۵ / ۱۳۹۷ / پانویس سطر ۶ متن کلکته

کنیون باید آئین نو ساختن اسیران به هر جای بنواختن

ا ۱۸ کپ ، ۲۰۷۰ – ۳۴

10-A . 17.7 " YA "

رفتار انسانی کورش کسنفن در برابر یک شهر تسخیر شده : کورش گفت غارت کردن شهر سارد را نمی خواهم به سربازان خودم اجازه دهم ، زیرا نخست اینکه فکر می کنم شهر ویران خواهد شد و دیگر اینکه خوب می دانم که هنگام غارت کردن بدترین مردم بیش از همه خود را غنی می کنند ، همینگونه کورش به رسم جنگی معمول اجازه نمی دهد ، که زنان و کودکان به عنوان زر خرید معامله بشوند : کپ ۲ ، ۲ ، ۱۱ و ۱۲ ، همین رفتار را کورش تاریخی هم انجام داد ، پیش از این گذشت .

## ۴۱ ، ۶ ، ۱ ۱۶۹

۵ هر ۲۰ ۱۵

" ۱۲ توسیدید : ۱ ، ۱۳۷ – ۱۳۸ و جاهای دیگر

" ۲۳ آگاتیاس ۲ ، ۳۵ – ۳۱

۳ ۱۷۰ شا ، ج ۱ ص ۸۴ ب ۴۲۵

" ء شا، ج ١ ص ٨٤ ب ٢٤٤

" و شا ، ج ۱ ص ۸۶ ب ۴۵۰

" ۲۴ گریل پارتسرGrillparzer نمایشنامه: ۳۲ هریل پارتسرein Leben

۱۷۱ ۵ مینو خرد ۲ ، ۵۹

" " " ۲ / ۵۲ : " اپاک دوشمنان پت داتستانکوخش "

```
شا . ج ۳ص ۷۹۳ ب ۴۲۴ – ۴۲۶
                                          ٩ "
                   شا . ج ۴ ص ۱۰۲ ب ۶۳۷ – ۸
                                          18 "
نیچه NIETZSCHE در فصل Von tausend und
        seinem Zielدرکتاب چنین گفت زردشت
                               " آخر هر۱۱،۱۳۶
                              ۱۳۸، ۲ هر، ۱، ۱۳۸
                              ۵ استرابون ۷۳۳
                    بلوتارخ: اردشير فصل ۱۴/۴
                       هر . ۳ ، فصل ۲۷ پایان
                                           1 0
                             " ۱۶ کپ ۲،۶،۱۳
                               " ۲۱ کپ ۹،۱،۳
                              ۲۸ بندهشنفصل ۱
              نیبرگ دینهای ایران باستان ص ۱۳۵
        پلوتارخ ( درباره ایریس و ازیریس ، ۰۰) ۴۶
                                           T1
                               یسنا ۴۳ ، ۸
                                           A 17T
                              یسنا ۳۱ ، ۱۸
                                           10
                                ۱۱ يسنا ۳،۴۹
                                9.49 " 17
                              8 . 48 "
                                           14
                              یشت ۱۹ ، ۹۶
                                           ۱۵
                     پندنامه زردشت ، بند ۱۸
                                           17
                                           18
                      40
                                            19
     مینوخرت ۲ ، ۶/ دیده شود : اندرز آذرباد ۲۸
                                           70
                        مینوخرت ۲ ،۶۹ و ۲۱
                                           11
                          مینوخرت فصل ۱۹
                                           77
                   اندر آذر پاد مهر سپندان ۳۹
                                           77
                   98
                                            74
                  44
                                            70
```

```
78
                         41
                                                      77
                         90
                         ۶۰
                                                     TA 17
                         YΔ
                                                      79
                                                      ٣0
                      19
                                                      3
                      ۱۵
                                                     7 174
   برفيريوس (=Porphyrios) زندگی پيتاگوراس.
   (Vita Pythag. ed. Nauck)
                               سد در ۱/۱۰ ۶۱/۱ ۲۶/۱
                                                      ٨
                        شا ، ج ۸ ص ۲۳۸۸ ب ۱۳۵۴
                                                     11
                        شا ، ج ۸ ص ۲۳۸۱ ب ۱۲۲۳
                                                     17
                        شا . ج ۳ ص ۵۹۵ ب ۱۳۲۵
                                                     11
                         شاء ج کی ۳۱۲ ب ۱۸۷
                                                     74
            کنت : داریوش ، بهستانستون ۴ سطر ۳۳ ببعد
                                                     آخر
                 " ۴سطر ۶۲ "
                                                     Y 174
                " ۴ سطر ۳۸ "
                                                      11
یشت ۱۹ ، ۳۴ ، نیز نک ، دینکرت مدن کتاب ششم ص ۳۴ ، سطر ۲۱ ـ ۲۲ یا زبان خود را از راستی بهگرداند ( " راستگو
                                                     ۱۵
یشنیه) ، که نگاهبان فراست ، به دروغ گفتاری که تباه کننده
                                 فراست (مرنجینیتار)
Welt als Wille u. Vorstellung شوپنهاور
                        خش کتاب چهارم ، بند ۶۲
کورش بزرگ کپ ۵۳،۵۰۷ کورش کوچک کسنفن اوی کونومیکوس،
                                                    7 175
                                               74
                                     کپ ۵ ، ۲ ، ۱۰
                                                    ۵
                                     کپ ع ، ۱ ، ۱۱
                                 کپ ۸ ، ۸ ، ۲ و بعد
                                                     70
                     کسنفن ۲۰۱۱ اسیس ۲۰۹۹ و بعد
                                                  77
                           یشت ۱۰، ۸۲ و جاهای دیگر
                                                    ٣.
                                    کپ ۵، ۲، ۱۲،
```

```
پلوتارخ : اردشیر فصل ۶
                                   ۳۴ استرابون ۲۳۰ 🗨
                                      فوتیوس بند ۸
                                                     Y 177
 کورنلیوس، داتامس ۱۰ / دیو دور ۴۳،۱۶/ کپ ۷ ، ۱ ، ۴۴
                                                     14
 ویدیودات ۴ ، ۲ انواع مختلف بستن پیمان را شرح میدهد .
                                                     11
                            شا . ج ۱ ص ۲۰۲ ب ۱۳۱۸
                                                     11
                                      هر ، ۵ ، ۱۵۶
                                                     24
                                         80 · T "
                                                     70
                            مثلا" کسنفن کپ ۱۷،۷،۸
                                                     44
                             يلوتارخ: موراليا ص ٣٣٨
                                   يوستين ۱۱ ، ۱۵
                                         ۲پیان ہ∻
                                 رمان آسکت رص ۱۴۵
                     شا ج ۳ ص ۷۷۰ ب ۱۱۰۰ – ۱۱۴
                                                      1 174
اوستا یشت ۱۰ ، ۲/ دینکرت مدن کتاب نهم ۱۰ ، ۱۰ سطر ۲ـ۵
                                                      18
              یشت ۱۰ ، ۴۵ ویشت ۱۰ ، ۸۲ویسنا ۳،۶۱
                                                     17
                              ویدیودات، ۱۱ – ۱۴
                                                     27
  مینوی خرد ۳۷ ، ۳۴ ؛ ۲ ، ۹۵ ؛ پند نامه زردشت بند ۴۳
                                                     75
                                  اندرز آذر باد ۱۱۴
                                                     TY
                                    کنج شایگان ۱۶۲
                                                     44
سد در ۲۵ ، یک مقاله به زبان لیستانی درباره انواع سوگندها
                                                     79
در شاهنامه ، در مجله Orientalistyczny
                          ROCZNIK ص ۱۱۱ – ۱۳۸
                           شا . ج ۳ ص ۶۷۶ ب ۲۶۹۹
                                                     22
                   ہرای نمونہ شا ، ج ۱ ص ۱۷۳ ب ۸۰۰
                                                     1 179
                    شا . ج ٣ ص ٥٩٥ / ب ١٣٢٩ و بعد
                                                     ۵
                      شا ، ج ۳ ص ۵۸۳ ب ۱۱۵۱ و بعد
                                                     ٨
                            شا ، ج ۱ ص ۱۷۳ ب ۸۰۰
                                                     10
                                   ديودور ۱۶، ۴۹،
                                                     11
```

" ۲۷ جاحظ: کتابالتاج ص ۱۰۴ – ۱۰۵

ا ۲۸ شا ، ج ۵ ص ۱۳۸۵ ب ۲۱۲۴

وفا چون درختی بود میوهدار کجا هر زمانی نوآیدببار

" ۲۹ کورتیوس ، ۷ ، ۱ ، ۱ و بعد *ب*نیز نک ، کورتیوس ه ۱ ، ۳ ، ۸ ، ۳ ، ۱ م بعد :

اسکندر به ایرانیان قول داد.که آنها را به عنوان مرداندلیر از وفاداری رشوه ناپذیر در برابر شاه خودشان یافته است ، وی می پنداشت که همه چیز در تجمل و شهوت پرستی غرق شده است بجای آن مردانی یافت که بانیروی تن و روان رنجهای خدمت جنگ را تحمل می کنند و همچنین برای آنان دلیری و وفاداری مدار اصلی رفتار آنان است ،

١١٥ ٧ سياستنامه ﴿ نظام الملك المصل ٢ ص ١١

۳ ۲۶ هر ۱ ، ۹۶ – ۱۰۱

۴ ۱۸۱ کپ ۶،۲،۱ و بعد

۱۵ کپ ۱، ۱۷،۳

" ۳۰ کپ ۱۸،۳،۱ نک خاطرات ۴،۶،۶ میک ا

= بیش خواهی بنا بردیدیونانی نشانه اصلی فرمانروای خود کامه است برخلاف شاهنشاهی ، کپ ، ۸ ، ۵ ، ۲۴ نک نیز ۱ ، ۲۲

۱۱۸۲ کپ ۲۴،۵،۸

" ۳ خاطرات ۲،۳،۳

" ۸ کپ ۲۶،۱،۸

" ۱۵ کسنفن : آناباسیس ۱۳،۹،۱

" آخر کسنفن : آناباسیس ۱ ، ۶

۹ ۱۸۳ و کنت : داریوش نقش رستم ۵ ـ ۱۱

۳، ۴۴ نسی ۲۲ "

" ۱۶ پلوتارخ : اردشیر ، پایان فصل ۲۹

" ۲۲ سیاستنامه فصل ۲ ص ۱۲

" ۳۳ کپ ۲، ۲، ۱۸ - ۲۱

" ۳۴ کپ ۲، ۳، ۱۲،

```
۱۳۱۱ ۶ سیاست ارسطو ۱۳۱۱
                            شا ، ج ۷ ص ۲۲۴۸ ب ۲۵۶۳
                   ۱۳ کنت : داریوش نقش رستم ۱۶ کنت : داریوش
                                       ۲۰ هر ۱ ، ۱۳۷
                                     ۲۳ کتابالتاج ص ۵۱
                                        هر ۲۰ ۴۳
                                       ۸ هر ۲ ، ۱۹۴
        داریوش : بهستان ۱ ، ۲۱ ـ ۲۲/ و باز همانجا ۴ ، ۶۵
                       Y5 - Y4 . T
                                                    11
           ۲۶ کنت : داریوش نقش رستم ۲۴ ـ ۲۷ ص ۱۳۸ ـ ۱۴۰
                            ۲۹ اندرز آذرباد مهر سیند ۲۹
   هر ۳۰ ۳۰ ۱۵۴ هر تسفلد : کتیبههای فارسی باستان ص ۱۹۵
      کریستن سن ایران ۲ ، ص ۴۰۹ ، شدر Gnomonxix
                                     ص ۲۴۷ یانویس ۳
                                        هر ۸ ، ۸۸
                                                   7 115
                                       ع هر ۸ ، ه ۹
                توسیدید ( توکیدیدس ) کتاب یکم ۱۲۹ ، ۳
                                                   77
                           ۲۴ آریان : آناباسیس ۲ ، ۲۷ ، ۴
                         (کسنفن) اویکونومی کوس ۱۴، ۷
                                                     75
                               ۲۸ آناباسیس ۱، ۱۱،۹ و ۱۶
                                      هر ۳۰ ۳۱
                                                     Y 14Y
                                 استر فصل ۱ ، ۱۳ بیعد
                                     ۱۲ کپ ۸، ۲، ۲۷
تاوادیا : سوروسخن Tavadia:SurSaxvan Journal
                                                     ١٣
   Of the Cama Oriental Institut
                    هوبشمان: دستور ارمنی ۱۷۳ ص ۱۳۶
                                                      ۱۵
                               امیانوس ۳۳ ، ۶ ، ۸۲
                                                      70
   هر ، ۵ ، ۲۵ هردوت میگوید کمبوجیه سیسامیس را که یکی از
                                                      TV
   اعضاء داوران درباری بود فرمان داد که او را بکشند و پوست او
   را بکنند و آن را دباغی کنند و از آن تسمههایی بسازند و باآن
```

تسمهها تختی را ببافند و بجای سیسامیس فرزندش را به عنوان داوربرآن تخت نشاند و به وی اخطار کرد که روی چه تختی نشسته و داوری میکند .

۱۸۸ ۶ هر ۳۰ ۳۱

ا ۱۴ کنت : داریوش نقش رستم ۲۱ – ۲۴ ص ۱۳۸ و ۱۴۰ کتیبه خشیارشا طبق تحقیق مایر هفر " باآنچهکهیک مرددرباره میکمردبگوید (ص۱۵۹)آنمرا قانع نمی کند تااظهارهردورانشنوم "

" ۲۴ آتنیوس ، شام فلاسفه ۱۲ ، ص ۵۱۷ ب و ج / نیز سیاستنامه فصل ۵ فصل ۵

" ۲۷ كتابالتاج . ص ۱۵۹ ــ ۱۶۴ سياستنامه فصل ع

" ۲۸ " ۹۹ ــ ۱۰۵ ثعالبی ص ۵۰۶

ه ۱۲ نامهٔ تنسردار مستتر ۲۱۸ ببعد

۱۹ ۱۸۹ مینوخرت ۴۵/۳۹ببعد

۲۲ ۱۸۹ مینوخرت فصل ۲ / ۱۷۶ ببعد

" ۳۱ شا ، برص ۲۳۱۷ ب ۱۰۸ بیعد :

کسی کو بر این یک درم بگذرد ببیداد بریک نفس بشعرد به یزدان که او داد دیهیم و فر اگر نه میآنش ببرم به ار

نک پایان فصل ۵ سیاستنامه : تادانی که پادشاهاندر حقضعفا اندیشه داشتهاند .

" ۳۴ شا . ج ۸ ص ۲۳۱۹ ب ۱۴۹

۲۱۹۰ شا . ج ۸ ص ۲۳۱۹ ب ۱۵۴

.. ۱۸ سیاستنامه فصل ۵ ص ۳۷

۳۱ شالبی ص ۲۴۱ ببعد

۱۵۱۹۱ شا ، ج ۸ ص ۲۴۱۰ ب ۱۷۳۵

ا ۱۸ شا ، ج ۸ ص ۲۳۲۵ ب ۲۶۲ ببعد

۲۱ شا. ج ۱، ص ۹۹ ب ۶۹۳

" شا . ج ۵ ص۱۳۷۳ ب ۱۹۸۶

" ۲۲ شا . ج ۵ ص ۱۳۹۲ ب ۲۳۳۰

۱۹۲ ۸ خاطرات ۱، ۲،۵۰۱ ببعد و نیز ۲،۲۰۲ سیاستمدار واقعی

تنها آنکس است که میداند چگونه بر خود فرمانروائی کند "

۱۵ کپ ۸ ، ۱ ، ۳۰

۲۸ کپ ۱،۱،۳۳

۲ ۱۹۳ همین اصل معتبر است برای Karteria = سخت و پرٰتاب و توان کردن (کپ ۲ ، ۶ ، ۲۵)

۱۵ کپ ۱۸٬۳٬۰۱ این در آئین شاهی نیست بلکه آئین فرمانروائی خود کامهای است که میخواهد بیش از دیگران داشته باشد ، درست همین نکته را نزد پدر بزرگ خود استیاگس دریافته بود ، چه وی بیش از دیگران میخواست داشته باشد ، بر خلاف استیاگس، کورش در کودکی خود خردمندانه تر و با تربیت تر از بزرگسالان ماد رفتار می کرد ، مثلا " در آشامیدن نک : کپ ۱ ، ۱۵٬۳۰۱ .

۲۰ یشت ۳ ، ۸ ویشت ۳ ، ۱۱ ویشت ۳ ، ۱۵ ؛ یسن ۳۳، ۴یسن ۵،۶۰

۱۷ اندرز بزرگمهر بند ۱۷ و ۲۰

پتمان مینشنیه این کی فرسایشنی هیریگیتیه و ینیت ، کامک اپر آن چیش بریت کی را ذتن او پوهر و رووان او دوشخونی رسیت : پیمان منشی اینکه فرسایش چیز رگیتی بیند ، کامه بر آن چیز برد که تن به عذاب و روان به دوزخ نرسد

فریه بوت مینشینه آن کی گیتی پت میهمانیه ، و مینوپت موستکر دانیت و کامک ایران چیش بریت کی فرمان بوشوپش: ی تن ،

پوهر و پاتفراس ی رووان هچش بیت .

بی اندازه منشی آن که گیتی را به مهمانی (جای ماندن) ومینو را به مستکر داند و کام بر آن چیز برد که فرجام آشوب تن ، ابادافراه روان ازش باشد ،

» ۲۵ مینوخرت ۲<sup>۱</sup> ۴<u>۵</u>

۹ شا ، ج ۱ ص ۲۶ ب ۶۴ تا ص ۲۷ ب ۷۵

' ۲۳ مینوخرت ۲ ، ۱۶ <u>– ۱۹</u>

" 75 اندرز7ذرباد مهر سپند بند 15

```
۲۶ شا . ج ۷ ، ص ۲۵۲۰ ب ۱۴
                                 ۲۹ کنج شایکان ۷ و ۷۲
                          ۳۰ شا . ج ۷ ص ۱۹۹۷ ب ۵۷۲
                    " " ۵۷۱ و ۵۷۳
                                                    22
                                                 " 1 190
                         ٨ ص ٢٣٩٢ ب ١٤١۶
                           44 - TOIT " Y
                         4014 - LOST " Y
                                      ء کپ ۴ ، ۹/۵
   ه۱ داریوش: نقشرستم ب ۱۳ ۱۵ ، کنت ص ۱۳۸، مایرهفر:
                              خشایارشا ص ۱۵۸ بیعد .
        نیز نک ، جا حظ کتابالتاج ص ۵۱ احمد زکی پاشا
  پیش از این نیز در بخش ۵ ، ۵ دادگری سخن هردوتیاد
                                          شده است .
  پرهیزگاریچیزی است که به ویژه برای یک فرمانروابسیار پسندیده
                    است . چنانکه بزرگمهر یاد آوری میکند
 چو پرهیزگاری کند شهریار چه نیکوست پرهینز با تاجدار
                          شا . ج ۸ ، ص۲۳۸۸ ب ۱۳۴۸
  وقتی داستان سیاستنامه درباره ٔ پرهیزگاری علی ۴ ( فصل ۳۳
  ص ۱۴۶ چاپ فارسی مدرسی چهاردهی ) با قوانین اخلاقی که
  در اینجا به آن اشاره شد مقایسه می شود ، تاثیر مستقیم ایرانی
                                    از خاطر میگذرد ،
  نیز نک: قابوسنامه آغاز فصل ۳۰ که در فروخوردن خشم و عفو
                                  کردن تاکید میکند ،
جانا بیکی گناه از بندمکرد ، من آدمیم، گنه نخست آدم کرد
                            ۱۶ شا ، ج ۸ ص ۲۳۸۴ ب ۱۲۶۸
                                      ۲۵ خاطرات ۱۴/۳
                                        Δ 19۶ هر ۷۱،۱۰
                                     ۱۲ استرابون ۵۲۶)
                          آمیان مارسلین ۲۳ ، ۷۶ ـ ۷۷
                                                      19
                             771
```

```
T1 "
                       شا، ج ۸ ص ۲۳۹۵ ب ۱۴۵۵
                                 هر ۱ ، ۱۳۳
                                              TY
سالوست (sallust) مورخ ۴۰ پیش از میلاد ( در توطئه =
                                               T 197
                          Catilina فصل ۱۵)
                                    کب ۲،۳،۱
                                  کب ، ۴،۳،۱
                                              14
                                 کپ ۱۰،۳،۱
                                کپ ۵، ۲، ۱۵
                                              18
                                 کپ ۲،۱،۸
                                               22
                                کب ۱، ۲، ۱۱
                                               191
                                  کپ ۱۷،۲،۵
                                               ١٣
                                کپ ۵، ۲، ۲۰
                                              11
 کسنفن در حکومت لاکدمونیها ۵ ، ۶ / پلوتارخ لیکورگ ۱۲ /
                                              77
                      كتاب التاج جاحظ ص ١١ ـ ٢٥
                                              TA
                                کب ۱،۵،۱ حک
                                              22
                                کپ ۲ ، ۲ ، ۴۵
                                               5 199
                                 هر ۱۲۲،۹۰
                                              11
                                  کپ ۶۷،۵،۷
                                               24
                             NORDEN E
                                               2
ص Die germanische Urgeschichte im ۵۶ ص
                          1920
Tacitus Germanica
                       یوستین ۲ ، ۲ ، ۷ و ۲ ، ۱۴
                              هر ، ۴ ، ۲ ۶ ببعد
                                هه ۲ ۵ کنج شایگان ۱۸
                          ۷-۴ ، ۲۵ مینوی خرت
                       شا . ج ۸ ص ۲۳۷۵ ب ۱۱۲۱
                       شا . ج ٨ ص ٢۴٥٥ ب ٢٥٥١
                       اندرز بزرگمهر بند ۷۱ ــ ۷۲
                                               18
                     750 - 779
                       68-00
                                               14
```

```
" " متنهای پهلوی ص ۱۵۴
```

در دیوان غربی شرقی گوته قطعهای به نام " میراث باورفارسی باستان " وجود دارد که اندیشه زردشتی را درباره ٔخوشایندی خداوند از تلاشهای آبادسازی ، با سخنان شاعری که کوشیده است خود را در روح مشرق زمین احساس کند ،بهبیانی سنجیده و پرداخته باز گو میکند ، و از این رو آنرا هم آهنگی دانایی، گوته و باوریزدانی زردشتی " نامیدهاند:

"واینکبرایخود که همچون برادر میخواهیم با همهمکاری کنیم شرح زیر را به عنوان یک میراث مقدس و خاطرهای از خود بجا گذاریم :

اگر ما هر روز وظیفهٔ خود را انجام دهیم .

هر چند دشوار، نیازی به نزول وحی نداریم ،

```
در زمین های خود به پاکیزگی کشت کنید .
         تا خورشید برآن نتیجه کوشش شما با خوشی بتاید .
   وقتی شما درختان را می کارید ، بنگرید که در ردیف باشند .
   چه در این صورت است که خورشیدآن درختان با نظم و ترتیب
                                           را میرویاند ،
                               در آبراهمها هم باید که آب
                      نه از روانی ، نه از پاکیزگی باز ایستد ،
                         په همان گونه که زنده رود برای شما
   پاک از چشمهبرون می آید ، همانگونه باید که پاک روان گردد و
                                        به پایان برسد ،
                   چون شما زمین و آب را پاک نگاه داشتید ،
                خورشید به خوشی در آسمان خواهد درخشید ،
          هر جا که خورشید در خور شایستگیاش پذیرایی شود ،
       زندگی می آفریند ، و برای زندگی برکت و شور می آورد ،
                                   ۲۰۳ ۶ ثعالبی ص ۲۰۹سطر ۳
                         کسنفن ؛ اوی کونومیکوس ۱۷،۴،۴
                                                         1 704
                       TT - To . F
                                                         17
                      وندیداد ۳ ، ۲۳ – ۲۵ و ۳ ، ۳۰ – ۳۳
                                                        " آخر
                                          هر ، ۷ ، ۳۱
                                                        17 700
The Legacy of Persia ARB'ERY
                                                         ۱۳ "
                                               ص ۲۶۱
                                            نحمیا ۸/۲
                                                         ۱۵
                                             دومزيل:
DUMEZIL, L .:
                                                         22
L, ideologie tripartie des Indo-
-Europeen
  ،بروکسل ۱۹۵۸ ؛ و ویدنگرن : دینها ص ۱۲ ببعد و ۳۶۶ببعد
                                            کارنامه ۱۱
                                                      4 708
                 يشت ۵ / ۲۱ يشت ۱۷ / ۲۵ يشت ۱۹ / ۲۶
                       شا ، ج ۱ ص ۱۸ ب عوب ۱۰ ـ ۱۴
                                   شا ، ج ۱ ص ۲۴ ــ ۲۹
                                                         14
```

```
کریستنسن ، ایران در زمان ساسانیان ص ۱۲۲ و کتابهایی ک
                                        در آنجا آمده،
    دینکرت مدن ۴۰۳۷ – ۱۶ وهمچنین ۲۸۷ ، سطر ۱۵ تا ۲۸۸ سطر
                                                       74
                              ۱۸ باز همانجا ۱۳۵ ، ۱ – ۷
                                         Y-1:170
                                       ثعالبي ٢٤٥ ببعد
                                                       ""
    شا . ج۷ ص ۱۹۸۶ ب۳۹۶ - ۳۹۹ ودرهمین صفحه ب ۴۰۴ - ۴۰۵
                                                       A YOY
                                 شا ، ج ۷ص ۸ه ۲۰ ب ۲۸
                 ثعالبی ۵۷۵ ، شا ، ج ۸ ص ۲۲۶۷ ب ۱ ببعد
                                                      TY
                                          » آخر ثعالبي ه۶۹
                           شا ، ج ۸ص ۲۳۱۸ ب ۱۲۵ ببعد
                                                     AOT P
   طبری ، نلدکه ص ۵۱و مناسب این معنا است عبارت سیاستنامه:
    تا دانی که پادشاهان در حق ضعفا اندیشه داشتند . ( پایان
                                          فصل پنجم )
                                   ثعالبي ص ه ۶۴ و بعد
                                                       18
                              شا ، ج ٧ص ١٩٩٩ ب ٢١٣
                                                       11
                          تاسيتوس Germania فصل ۱۴
 منظومه ادا Helgi Hundingstöter strophe 9
 Vom jarls-Sohn
                         Edda
        " کریم " هم به معنای بخشنده آست ، هم به معنای آزاده
 w.v.d.Vogelweide
                                           به ویژه نزد
            کپ ۸،۲،۱ – ۵و۲، ۷ – ۸و۳، ۳و۳، ۳۵
                                                      TF 702
کپ ۲۰۱۰،۵۳ ببعد کپ ۲ ، ۳ ، ۱۷ و ۵ ، ۴ ، ۱۴ و ۲۲،۱۹۰۸ ۲۲:
                                                      8 T10
                          ۸ ، ۴ ، ۲۳ ـ ۲۶ و جاهای دیگر
                                   ۱۴ کب ۸، ۲، ۶ م
                                       ۱۸ کپ ۸، ۵، ۲۱
                 توسیدید ۲ ، ۹۷ و نیز پلوتارخ : اسکندر ۶۹
                                                       19
            كتسياس به نقل دانشنامه Pauli Vissowa
                                                       11
                                770
```

```
۲۵ کپ ۲۸، ۳۲، ۳۳ – ۳۶
                           ۲۶ کب ۲، ۴، ۲۲
                            ۲۲ کپ ۲، ۲، ۲۲
                             کپ ۲۶۰۴، ۸
                                           XX
                   آناباسیس ۱ ، ۹ ، ۲۲ ببعد
                                           9 711
                      74 . 7 . 1
                                           11
                   سیاستنامه فصل ۳۵ ص ۱۵۲
                                         -10
                           ۲۰ کپ ۲، ۱۱،۶،۲۰
             يلوتارخ : اردشير ، پايان فصل ٢٢
                                        20
                پلوتارخ : اردشیر آغاز فصل ۴
                                           44
                        آخر هر، ۹، ۱۵۹ ببعد
               شا . ج ۸ ص ۲۵۶۸ ب ۳۱ و ۳۷
                                        0 T1T
               نامه تنسر چاپ دارمستتر ص ۲۱۵
                                            ٨
   شا . ج ٧ص٧٩٥٦ ب ٥٥٢ و ٧ ص ١٩٩٥ ب ٥٥٨
                  شا . ج ۸ ص ۲۳۹۲ ب ۱۴۰۳
                                           11
     سیاستنامه پایان فصل ۳۵ ص ۱۵۲ چاپ مدرسی
                                           18
                           کارنامه ۱۹، ۱۴
                                         18
                   سیاستنامه فصل ۳۶ ص ۱۵۴
                                           31
آخر کپ ۱۱،۶،۸،۳۹،۴،۸،۳۹،۲،۹۰۸
               ۲۱۳ ۷ سیاستنامه فصل ۴۱ ص ۱۷۵ ببعد
   کپ ۲،۳،۸ ، ۲ ، ۸ استر ۷،۶ ۸ استر ۱۵،۸
                            ۱۱ کپ ۳،۳،۱
       ۱۵ پرکپ : جنگ ایرانیان ۱ ، ۱۷ ، ۲۶ – ۲۸
                         کتاب التاج ص ۲۰
                                           11
                         آمیانوس ۱۸ ۶۰۵۰
                                         78
                کتسیاس به نقل فوتیوس بند ۲۲
                                         79 · "
              شا ، ج ۱ ص ۳۷۶ ب ۹۶۵ – ۹۷۲
                                           D TIF
                            ١٥ كتابالتاج ١٣٩
                  سياستنامه فصل ۵۵ ص ۲۶۴.
                                        17
```

```
کنت : داریوش تخت جمشید ص ۱۳۵ ببعد
                                                    10 710
                   کنت! داریوش نقش رستم ص ۱۳۷ ببعد
                          هر ، ۹ ، پایان ۴۱ ، ۹ ، ۶۸
                                                     Y 118
                                  هر ۱ ، ۱۲۶ ببعد
                                                     74
                                        ۲۵ هر ۲۰ ۹۷
                                        هر ۱۰ ۱ ۹۸
                                                    78
                                هر ۱۱۶، ۴ و ۹ ، ۱۱۶
                                                     TY
                                       هر ۱۰ ۱۲۵
                                                      ΥÀ
                          هرودیان ع،ع بے ۱۱ نک ، گاژه
                                                      A TIY
                                 آميانوس ۱۷ ، ۵ ، ۳
                                                     11
 هر ۸۰۷۰ لایان فصل همچنین دیده شود : مایرهفر : خشایارشا
                                                     ۱۳
                                   بویژه ص ۱۶۵ ببعد
                                   ۱۴ استوانه کورش ۲۰
                                       ماریک ص ۱۰۵
                                                      77
                                 شا . ج ۱ ص ۱۴ ب ۹
                                                       44
                                 شا ، ج ۱ ص ۱۸ ب ۴
                                                      ٣0
                    شا ، ج ۱ ص ۶۲ ب ۱ و ص ۷۷ ب ۲۹۰
                                                       1 114
                                 نک بهولف : واژه نامه
                   مایرهفرو براندنشتین ص ۹۱ ببعد و ۹۷
                                                       ۱۵
                                          یسن ۷/۳۱
                                                       18
کنت : کتیبه داریوش در بهستان ۱۸/۵ ـ ۲۰ کنت ۱۳۳ ـ ۱۳۴
                                                       70
                                    کلمن ، ص ، ۱۵۴
                                                    77
 هرتسفلد: کتیبه های فارسی باستان ۲۲ تنیزنک مایر هفرنام شناسی
                                                       19
                                  تخت جمشید ص ۲۳۳
                            شا . ج برص ۲۳۹۹ ب ۱۵۳۷
                                                      7 7 9
       دینکرت مدن۳ ، ۲۹۰ ، ۱۹ ـ ۱۹ ، اصطلاح فرمانبریه
 framanbarih که در دینکرت بکار می رود در
     شاهنامه هم صورت فارسی آن " فرمانبری "دیده می شود .
 در شاهنامه فرمانبری در برابر شاه وظیفه دینی است: " همان
```

دین زردشت ۲۰۰۰۰

که گوید که کند فرمان شاه بهیچد به دوزخ بسرد پایگاه که هر کو ز فرمان شهشد برون خداوند را کرده باشد فسون

نظم جهان (کیهان وینارشن) برشالوده ٔ شاهنشاهی نهاده شده است (پت خوتاییه) ، نظم شاهنشاهی بر شالوده فرکیانی استوار است (Kayān Xvarrah) و از اینجا با از میان بردن " خور " شاهنشاهی هم از میان می رود (višopihēt) و با تباهی شاهنشاهی آفرینش تباه می شود (apesihēt) بنظر من نکات این جمله ها (دینکرت مدن ۱۴،۳۹۶) بنظر من نکات اساسی و بنیادین است برای یزدان شناسی شاهنشاهی ایران .

۲۱۹ م کشا، ج ۶ ص ۱۶۸۴ ب ۳۳۱۴ ـ ۱۵ موله ص ۱۵۵ ببعد

۱۱ ۲۲۰ یشت ۱۳ ، ۱۴۳

" ۱۳ ر ن فرای " میراث ایران " ص ۴۰ – ۵۱

ٔ ۱۴ شا، ج ۱ ص ۱۷۴ ب ۸۱۹

" ۱۶ مثلا" یسن ۷/۱۱یشت ۱۸/۹ و ۲۲ و جاهای دیگر

ا ۲۱ کلیمامی نویسد " که ایرانیان خود را ملت یزدانی می شناختند .
و ملتهای دیگرازنژاد دیوان بودندولی به این صورت مزداپرستی
در دوره ساسانیان پدید میآید ، "

(ریپکا " ادبیات ایران " ص ۷) سیاست هخامنشیان بویژه دوره پیشاز خشایارشادرست از راه آزادمنشی و بردباری بود و آزادی کامل از ملیت پرستی که از طرف موبدان معتاز می شد .

" ۳۱ نامه تنسر ، دارمستتر ص ۲۲۸

۱۴ ۲۲۱ دینکرت مدن ۳ ص ۱۲۵ ، ۱۷ <u>–</u> ص ۱۲۶ ، ۸ ،

هیتگیهان رزم کوششنی یوتگوهر ، ورزم گاه ، گاه ی گومیخت ک ، هچهمستار کوششنیک و یمندستر پاذک ، ورزم ایوک آیوزهندگیتیک دهشنان ، رزم سردار مرتوم (رزم) پتاندر مرتومان هوخوتای دهیوپت هوداناک دین دستور رزم کردوش اکاس رزم سپوچو داناگ (مینیند) رزم بوخت رت اهروب ورزم ایرخت مورت دروند ، رزم راییناک داتار اوهرمزگ ، رزم فرجام فرزانکیها را بنیتار یک کام

پتگیواکان دهشن ابزارگیروک و شکست سپاهیه ویشونتن ابزار همیت ویهدهشنان پتابگتوینار یه پات دهشن انوشکیهونشیتا جاویتانیک: در جهان نبردی است از نیروهای هستی های مختلف ، رزمگاه آمیزش است ، آنانکه در نبردهستند آفرینش زمینی هستند رزم سردار مردم هستند ، اداره کنندگان جنگ در میان انسانها پادشاه خوب است و (مدیر) و آموزگار دینی خوب آموخته است . گوهرهای گوناگون ، ورزم گاه جای آمیزش است .

Schaeder, H.H.: Der برای این موضوع نک ۱ ۲۲۱ Mensch im Oxident u. Orient Mü. 1960 م ۲۷۲ ببعد ۲۷۲ س ۲۷۲ م ۲۷۲ س

" ۲۶ دینکرت مدن ۳ / ص ۱۳۳ ـ سطر ۱۲ ـ ۱۶ :

" ۳۰ ثعالبی ص ۲۳۹ نیز مسعودی مروجالذهب؛ فصل ۲۴ ص ۲۰۸ ـ

۲۰۹ همین امیختگی است که شاهنشاهی را از کامروای خود کامه جدا می سازد ، این یکی قدرت بی نهایت در اختیار دارد ولی آنرا در راه نیکی به کار می برد و آن دیگری آن قدرت را در راه نیکی به کار می برد .

ما در این جا همان تضاد را می بینیم که از جمله در دینکرت ص ۹۲ ، ۸ ص ۹۳ / ۱۰ (موله ص ۴۳ ببعد ). پایههای فرمانروائی نیک (هوخوتانیه) اینهاهستند ، دانائی (= داناکیه =حکمت ) با راستی (عراستیه ) و نیکی (یویهیه ) ، نادانائی (یدوش اکاسیه ) ، دروغ ( = دروجینه ) و بدی ( = وتریه ) نشانههای فرمانروائی بد هستند ( دوش خوتاییه ) ، بازیلئوس

برابر همان خوتای است که گوهر (نژادش) از یزدان دارد ، خوشبختی بر روی زمین می آورد و نیکیهارامیغزاید ، زمان او زمان یزدانی است . تیرانوس و نیکیهارامیغزاید ، زمان او زمان یزدانی است . تیرانوس "Tyranus (=ساستار) است که نژاد اهریمنی دارد ، بدی را پدید می آورد و نیکی را پست میکند . زمان او زمان دیوان است .

کورش همانگونه که کسنفن می پندارد شهریاری Basileia است که به صورت آدمی شکل پذیرفته است ، همچنانکه نزد ایرانیان شهریار نیکو هوخوتای تجسم یافته است .

این نکته را راپ بخوبی دریافتهبود ، از اینرو می توانیم سخن خودرا با گفته او که نخستین کسی بود که به این نکته پی برد ، پایان دهیم :

یونانیان نیز این نکته را دریافته بودند و تمام کتاب کورپدی گواهی است بر این نکته ، زیرا چه چیز دیگری می توانست این یونانی را به توصیف شاعرانه درباره ٔ اوضاع و احوال ایران و پهلوانان آن بر انگیزد جز آن حقیقت و ماهیت احترام انگیز ، یعنی آن نیروی اخلاقی ایرانیان ، که در سیمای افسانه ای کورش برای یک نمونه ٔ آرمانی تجسم یافته بود ؟ "

راپ ۲ ص۱۲۶

## فهرست كتابها

این فهرست به حسب نام نویسنده ترتیب بافته است ، بجز چندجا کهچون نام کتاب آشناتر است ، یا نام نویسنده آنها به درستیروشن نیست ، نخست نام کتاب آمده است ، درباره کتابهایی که به زبانهای اروپائی نوشته و چاپ شده است نام نویسنده و کوتاه شده ای از نام کتاب به فارسی هم داده شده است .

آپیان ( = Appianus ) سده ٔ ۲ پس ازم . چاپ ۱۹۶۲ Viereck Ross

آتنئوس ( = Athenaeus سده سه میلادی ) :

( Deipnosophistae = ) شام فیلسوفان ( = Heraclides ) کمدارای برگزیدههایی از تاریخ هراکلید کومی ( Cumanus ) است .

Tریان ، ( سده ٔ دوم میلادی ) : آناباسیس

Arianos, Fl.,:

Anabasis Alexandri, ed. Ross

Keydell ( سده شش پس ازم ، ) چاپ ۱۹۶۷ جلد ۵ برلن ۱۹۶۲ میلن ۱۹۶۲

Tلتهيم: فئوداليسم . . .

ALTHEIM, F. -STIHL, R.

Ein asiatisler Staat-Feudalismus unter den Sasaniden Wiesbaden 1954

Tلفولدی : تاجگذاری ( = تاجگذاری و پیمان مردی )

Andreas Alfoldi:

Konigrweihe u. Mäunerbund bei den Achämeniden. Schweizer Archiv f. Volkskunde

حلد ۱۹۵۱،۴۷ ملد

Tمیانوس مارسلینوس ( پیرامون ۴۰۰ پس از م )

Ammianus Marcellinus

Rerum gestarum gestarum Libri ed. Gardthausen

ارسطو ( ۳۸۴ ـ ۳۲۲ سیش از م ، ) : سیاست

Aristoteles: Politik(ed.Ross Oxf. Texts)

Nikomachische Ethik (Ethica Nicomachea)

استرابون Strabon (پیرامون ۶۳ پیش از م ۰ تا ۱۹ پسازم ۰) Strabon استرابون ۱۲ کتاب ۱۵ درباره ایران است ۱۰زچاپ ۱۷ درباره ایران است ۱۰زچاپ 

MEINEKE (Leipzig 1921 )

اشیل ( = آیشیلوسAischylosسیده ۵ پیش ازم ۱ ) Die Perser I. Text II. Kommentar hrsg. V. GROENEBOOM Übers.V.H. Soennichsen Göttinjen 1960

افلاطون (Platon پيرامون ۴۷۷ تا ۴۷۷ پيش از م . ) :

Epistulae نامهها

جمهوريت Publica) , Politeia

دفاع سقراط Apologie دفاع سقراط Alkibiades الكيبيادسيكم Gorgias

الكيبيادسيكم Gorgias

```
قانونها Nomoi
مرد سیاسی Politikos
```

اندرز آتورپات مهرسپندان (۱۰۰۰ز آذربادمهراسپند) ترجمه F.Müller در Sb.Akd.Wiss.Wien Ph.h.Kl.Bd. 136(1897) متن پهلوی با ترجمه فارسی از ماهیارنوابی تبریز

اندرز بزرگمهر

Abyatkar i Vazurg-Mihr (=Yadgar i Buzurgmihr)

> چاپماهیارنوابی درنشریه دانشکده ادبیات تبریز سال یازدهم شماره پائیز ص۸۵ ــ ۱ ه ۱ و ۳۰۳ ــ ۳۳۳

> > اوستا

یشت: Yašt یسن Avesta übs.V.Wolff Strassburg 1910 ویدیودات(=وندیداد) ویسیرت هادخت نسک

ایسوکراتس (Isokrates بیشازم ، ) ۳۳۸ – ۳۳۸ پیشازم

آثار او:

Nikokles

نيكوكلس

Panegyrikos

ہانگیریکوس

Philippos

فيليبوس

چاپ Mathieu-Bremond

بارتلمه : واژه نامه ایرانی باستان

BARTHOLOMAE, Chr.:

Altiramisches Wörterbuch, Strassburg, 1904.

باوئر: افسانه کورش

BAUER, Adolf;

Die Kyros -Sage.

SB.PH. hist. Vl. der Kais.Ak.d.Wiss. 100.Band Wien 1882

ص ۴۹۵ - ۲۹۵

براندن شتین ـ مایر هغر : فارسی باستان

BRANDENSTEIN, MAYRHDFER::

Handbuch des Altpersischen Wiesbaden 1964.

بريتن باخ . كسنفن آتني

I reitenbach, H.r.: Xenophon von

Athen. Sonderdruck aus Ppaulys

Realencyclopaedie der Klass.

Altertumswiss Band IX A Stuttgart, 1966.

بندهش . چاپ آنکلساریا بمبی ۱۹۰۸

بنیاد واژه شناسی ایرانی

Grundrissder Iranischen Philologie I,II hrsg.V.W.GEIGER U.E,KUHN Strassburg 1896 -1904

BURCKHARDT, J بورکهارت ، ی : ملاحظاتی درباره تاریخ جهان : Weltgeschichtl.Betrachtung Ausgabe

V.Stadelmann b. Reichl) Tübingen

بیات سرمدی : آموزش و پرورش در شاهنامه

BAYAT-SARMADI,D .:

Erziehung und Bildung im Schahname Von Firdousi Freiburg 1970

بيندر: برون گذاشتن شاهزاده

BINDER, Gerhard:

Die Aussetzung des Königskindes
Beitr.Zur Klass.Philologie در
Merkelbach چاپ
Meisenheim 1964

پروکپ Prokop(ios) اهلقیصریه (پیرامون۵۲۷پس از م ۱۰جودانسردار . (جنگهای ایران) Bellum Persicum (جنگهای ایران) . (Bella I~IV rec-Haury)

پلوتارخ = Plutarch(os) ( پیرامون ۴۶ تا ۱۲۰ پس از م

اگزيلائوس Agesilaos

Alexander آلکساندر

اردشير Artaxerxes

Caesar

كراسوس كراسوس

لیکورگوس

پرونوبیلی تاته Pronobilitate (=برای مردم آزاده)

تمى ستوكلس Themistokles

Moralia

De Iside et Osiride

De Liberis educandis

De Vitando aere aliene

يندنامه وزرتشت

FREIMAN,A.

Pandnamak i Zaratust
در WZKM شمارهٔ ۱۹۱۵٬۰۲۵ شمارهٔ ۱۹۱۵٬۰۲۵

پولیبیوس Polybios(پیرامون۱۲۰تا۲۰۰پس ازم۰) "Historiae ed.Dindorf-Buttner Wobst

پیتساگالی: حماسه

PIZZAGALLI, A.M.:

L Epica Iranica e gh Scrittori Greci
۱ سری ۱۹۴۲ ۱۹۴۲ مطاره Atene e Roma

تاریخ هرودوت (Herodot(os) پیرامون۴۸۴–۴۲۵پیشازم) Historicarum Libri IX

تاوادیا ، جزبان و ادبیات فارسی میانه

TAVADIA, J .:

Die Mittelpersische Sprache und Lileratur der Zarathustrier Leipzig 1956 ترجمه به فارسی از سیف الدین نجم آبادی تهران ۱۳۴۸

تاسيتوس: سالنامه

Tacitus, Annales

توسیدیدد(= Thukydides ) ، پیرامون ۴۵۵ تا ۳۹۵ پیشازم .

Historiae

چاپ Jonesاکسفورد

تعالبی: غرر اخبار ملوک الغرس Histoire des Rois des Perses

Texte arabe Publ. et traduit

Par H. ZOTENBERG Paris 1900

جاحظ ، كتاب التاجمچاپ احمد زكى پاشا قاهره ١٩١٢

Trad. Charles Pellat Paris 1954

جاماسپ اسانا : متنهای پهلوی

JAMASP ASANA .:

Pahlavi-Texts I, II Bombay 1897-1913

خسروقبادان و ریدک ( چاپ اونوالا )

King Husrav And His Boy

Publ.M.UNVALA Paris (Geuthner)

بدون تاریخ ، پایان نامه دکتری دانشگاه هیدلبرگ وین ۱۹۱۷

دانشنامه " پاولي ويسووا "

PAULY WLSSOWA

Realencyclopädie der Klassischen Altertumswissenschaft

چاپہایگوناگون

درنر: کورپدی کسنفن

DOERNER, Chr. H.

بدونتاریخ چاپ (چاپ Langenscheidt (چاپ

دينكرت

Denkart

چاپ مدن Madan بخش یک (کتاب ۳ تا ۷) بخش دو (کتاب ۴ تا ۹) بمبی ۱۹۱۱

دیودور ( پے دیودوروس سیکولوس ، سدہ ککم پس از م ۰ )

Diodorus Siculus, Bibliotheke

راپ ، ۱: دین و آیین ایرانیان

RAPP, A.

Die Religion und Sitte der perser

und übrigen lranier nach den griechischer und romischen Quellen

در ZDMG شماره ۱۹ لیپزیک ۱۸۶۵ ص ۱ – ۸۹ شماره ۲۵لیپزیک ۱۸۶۶ ، ص ۴۹ ــ ۱۴۰

رمان اسکندر

Der grieschiche Alexanderroman U.v.Lauenstein 1962 BI

ریپکا : تاریخ ادبی ایران

RYPKA, Jan:

Iranische Literaturgeschichte, Leipizig 1959

سایکس ، پ : تاریخ ایران

SYKES, P .:

A history of Persia 2.V. London 1930 repr. 1969

سددر چاپ بمنجی Bamanji بعبی ۱۹۰۹

سویداس ( Suidas پیرامون ۹۵۰ پساز م ، ) فرهنگ نویس

شار ۱۰: حکومت و جامعه آرمانی کسنفن

SCHARR, E .:

Xenophons Staats-und Gesellschaftsideal und seine Zeit Halle 1919

صددر (نک سددر)

طبری: تاریخ . . . چاپ دو خویه de Goeje ليدن ١٨٧٩ – ١٩١ چاپ تازه ۱۳ جلد قاهره ۱۳۲۵ هجری

ـــــا:تاریخایرانیان و عربها در زمان ساسانیان

Tabari:Geschichte der perser und Araber zur Zeit der Sassaniden übes.(m.Anm.)V.Th.NOLDEKE Leyden 1879

فرای: میراث ایران

FRYE, R.N.:

The Heritage of persia Lond 1962

> فردوسي: شاهنامه چاپ بروخیم ۱۳۱۲ تهران ۱۳۱۲

> > فلوكل: دستنويسها

FLÜGEL.G

Die arabischen, Peisischen und türkischen Handschriften der Hofbibliothek Wien Bd.III Vien 1867

```
Von Der OSTEN, H. .
                                        فون در استن ها
             Die Welt der Perser Stgt. 1959
    قابوسنامه عنصرالمعالى كيكاووس پسر اسكندر پسر قابوس پسر وشمكيرپسرزيار
                               جاب ليوي لندن ١٩٥١
                                      كارنامه اردشير بابكان
                چاپ سنجانا بمبی ۱۸۹۶، چاپ آنتیابمبی ۱۹۰۰
                                کرنمان ، ا . : تاریخ جهان . . .
KORNEMANN, E:
   Weltgeschichte des Mittelmerraumes
   Von Philipp II . bis Muhammed
   hrsq.V. BENGSTON München 1957
                              گریستن سن ، T : داستان بزرگمهر .
CHRISTENSEN.A .:
La Legende du Sage Buzurgmihr
Ao VIIT
                                    ص ۱ المبعد
        Les gestes des Roi dans: les traditions ·
Paris 1936
                              ----- :ایران در زمان ساسانیان
        <del>-----</del>:
L'Iran Sous Les Sassanides Osnabruck 19711
                                       (چاپتازه)
```

فوتیوس ، ( Photios ) : گزیدههایی از کتسیاس

CLEMEN, Carolus:

Fontes Historiae ReLigionis Persicae. Bonn

کلیما ، ا . چکونگی تاریخنویسی ایران

KLIMA, O:

Wie Sah die persische geschichtsschreibung in der vorislamischen periode aus

در: Arch.Orientalni Ceskoslovenska Akad. Ved.Orientalni ustav Praha 39-1968

ص۲۱۳ / ۲۲۳

کورتیوس روفوس (پیرامون ۵۵ پس از م ۱۰): تاریخ اسکندر بزرگ Curtius Rufus:

Historiae ALexandri Magni

کونیگ ، ف : کتاب کتسیاس دربارهٔ ایران

KÖNIG,F.w.

Die Persika des Ktesias Von Knidos. Graz 1974

(Archiv für Orientforschung Beiheft 18)

کسنفن Xenophon کوروپدی

Kyroupádie

Opera Omnia rec .E. MARCHANT Tom.IV Oxford 1910 repr. 1960

چاپ دبیرستانی

Breitendach-Büchen Schütz Leip≥ig 1890 ترجمهازانگلیسی M.MILLER (بامتنیونانی)لندن چاپدوم ۱۹۶۸، تفسیریکهباسطحایرانشناسی امروز سازگار باشد تا کنون نشدهاست.

\_\_\_\_ خاطرات = خاطرات : \_\_\_\_ ( پیرامون ۴۳۵ تا ۳۵۴ پیش از م ، )

\_\_\_\_: هلنیکا Helenica تاریخ یونان از ۴۱۱تا۲۶۲پیش ازم.

Staat der Lakedemonier = دولت لاکدمونیها

\_\_\_\_\_ : اوی کونومی کوس Oikonomikos

KENT , R.G.:

کنت : فارسی باستان

Old Persian Sec. Edition.

New Haven 1953

گاژه ، ژ:

GAGÉ ,J.:

La Montee des Sassanides Paris 1964

گنج شایگان،چاپ سنجانا بمبی ۱۸۸۵

MARROU, H.-J.

مارو : تاریخ پرورش

Geschichte der Erziehung im Klassischen Altertum. hersg. V. Harder, Freiburg-Munchen 1957

MARIQU, A.

ماریک ، ۱: کتیبه شاپور ،

Res gestae divi Saporis

در Syria شمارهٔ ۳۵سال ۱۹۵۸ صفحه ۲۹۵سم ۳۶۰–۳۶۸ نیزنگ . Gagé همانجاص ۲۷۹ببعدو ۳۸۸ (فهرستی که آنجا آمده است )

مايرهُفِر ، م : خشايارشا . . . ؛

MAYRHOFER, M . :

Xerxes, König der Könige- Festvortrag-Almanach der Österr. AK.d. Wiss. 119

ــــــا: نام شناسی تخت جمشید :

Onomastica PersePolitana-

Das altiranische Namengut der Persepolis-Täfelchen-Wien 1973

مسعودی ( مرگ ۳۴۵ هجری ) : مروجالذهب

BARBIER DE MEYNARD!

ترجمه به فرانسه توسط

Pavet de Courteille ;

پاریس ۱۸۶۰ – ۱۸۷۷

موله ، م : آیین ، افسانه و جهان شناسی در ایران باستان

MOLÉ'M .:

Culte, Mythe et Cosmologie dans l'Iran ancien(Le Problème zoroastrien et la tradition mazdèenne) paris 1963

مینوی خرد ( = مینوگ خرت Mēnoyè Xrat چاپ سنجانا Sanjana بمبی ۱۸۹۵

نامهٔ تنسر: چاپ و ترجمهٔ دار مستتر Darmesteter در علی سال ۱۸۹۳ ۱۸۵ سال ۱۸۹۳ مینوی طهران در جمه فرانسه س۲ ۵۵۰ متن فارسی بسعی مجتبی مینوی طهران ۱۸۵ متن فارسی بسعی مجتبی مینوی طهران ۱۸۹۳ مینوی طهران ۱۸۹۳ مینوی مینوی طهران

نپوس ، کورنلیوس (Nepos, Cornelius) پیرامون ۱۵۰ تا ۲۵ پیش از م

کتابهای او

Datames

داتامس

تميستوكلس Themistokles

نظام الملک ( ۴۰۷ – ۴۸۵ هجری ): سیاستنامه چاپ م . مدرسی و چاپ بنگاه ترجمه و نشر کتاب تهران ۱۳۴۰

NYBERG , H.S. :

نيبرگ ، ه.س.: شاهنشاهی هخامنشی

Das Reich der Achameniden

Historia Mundi III

در Bern-München 1954

ص ۵۶ – ۱۱۵ Die Religionen des alten Iran Leipzig 1938 neudruck 1966 ویدنگرن ،گ ، : جهان اندیشه ایرانی WIDENGREN, G: Iranische Geisteswelt von den Anfängen bis zum Islam Bertelsmann Leserring 1961 \_\_\_\_\_ : دینهای ایرانی Die Religionen Irans-Stuttgart. 1965 \_\_\_\_\_\_ : برخوردفرهنگی "ایرانی ـ سامی " ۰۰۰ م Iranisch-Semitische Kulturbegegnung in Partischer Zeit Koln 1960 \_\_\_\_\_\_ : فئوداليسم . . . Der Feudalismus im alten Iran

در: Wiss. Abh.d.Arb.Gem.f. Forschung des Landes Bd.40-1969 ولف ، ف ، واژهنامه ٔ شاهنامه

WOLFF, Fr .:

Glossar zu, Firdosis Schahname Berlin 1935

ویکاندر ، ست : سازمان مردانآریایی

WIKANDER, St .:

Der arische Männerbund. Lund 1938

ووست ، و . ؛ پژوهشهای فارسی باستان

WÜST.W.:

Altpersische Studien-Sprach-und Kulturgesch.Beiträge zum Glossar der Achämeniden-München 1966

هرتسفلد ، : کتیبههای فارسی باستان

HERZFELD, E:

Altpersische Inschriften Berlin 1938

( فرهنگ نویس ، پیرامون ه ۴۵۰ ) Hesych(ios) هزوش = ( ec.Mauricius Schmidt Amsterdam 1965

هوبشمان ، هـ: دستور ارمني

HÜBSCHMANN , H .:

Armenische Grammatik I.

Leipzig, 1897

هوفمان ، گ ، : شهیدان ایرانی

HOFFMANN, G:

Auszüge aus syrischen Akten Persischer Märtyrer. 1880

هینتس ، و : زردشت

HINZ,W .:

Zarathustra. Stuttgart, 1961

یاکوبی : قطعاتی از تاریخ نویسان یونانی

JACOBY ,F .:

Die Fragmente der griechischen Historiker I-III Berlin 1923-Leiden 1958

یکر: پرورش

JAEGER, W:

Paideia Bd.III ( چاپ سوم ) Berlin 1959

Die Theologie der frühen griechischen Denker, Stuttgart 1953

JUSTI, F.J.:

يوستى: نامنامة ايراني

Iranisches Namenbuch, Marburg 1895

یوستینوس ( یوستین ) Justinus پیرامون سده ٔ سوم تا چهارم پس از م .

خلاصهای از نوشتههای یونانی پومپه اوس تروگوس

Pompejus Trogus در زمان سزار، Frgm. Coll چاپ Pompejus کاپیزیک ۱۹۵۶)

یونکر: پوس دانش کامک

JUNKER, H.F.J.;

Der Wissbegierige Sohn.Ein mittelpers.

Text über das Kustik(=Pus i dänišn-Kāmak)

---:

Rin mittelpers. Schulgespräch ۱۵ میدلسرک ۱۹۱۲ مقالهٔ ۱۵ هیدلسرک ۱۹۱۲ مقالهٔ ۱۵

# فهرست نام گسان ، ایزدان ، خدایان

-1.4-01-80-49 آبر اداتس ۳۲ . - 177 - 177 - 108 ابن خلدون ۱۹۲ . ابوالصلت ثقفي ١٥٦. . Y11 - 179 اردشير سوم ۳۹. آییان ۱۷۷ اردوان ۳۵ ـ ۸۱ ـ ۱۳۳ . آتر اداتس ۲۹. آتوسا ٥٤ . ارسطو ٤٥ ــ ٨٦ ــ ١٥٦ آخیمنس (نك . **هخامنش) ٤٠** . · 148 - 179 ارش ۱۰۲ ـ ۱۲۳ . ادیسه ۱۶۲ . آرکادیوس ۱۹۷ . اراتوستنس ۱۹۲ ـ ۱۹۳ . آرگوسته ۲۹ . أرتابازوس ٦٣. ارمتی (اسپندارمت) ۲۰۵ . آرتالات ۱۵۸ - ۱۸۲ آرمینیوس ۲۹ . ارتار ۲۱۱. ارتخشير ١٣٤. اروىتس ۲۰۱ آریان ۳۸ – ۲۷ – ۱۰۱ – ۱۲۰۰ آرتمارس ۲۹ - ۹۰ - ۱۹۹ · اریس ۱۵۰ ، آرتمیس ۱۸۲۰ آردشیر بابکان ۳۵ \_ ۲۹ \_ ۸۱ \_ آريستوبولوس ۴۸۰ آزاده ۱۳۷ · - 1.4 - 1.7 - XT استرابون ۱۱ - ۳۰ - ۳۹ - ۷۸-۷۸ - 17. - 117 - 1.0 -1.1-1.. - 94 - 44 - 187 - 177 - 170 - 1.0 - 1.4 - 1.7 - 171 - 187 - 188 - 174 - 111 - 114 · 117 - 1.7 - 177 - 134 - 151 - 174 اردشیریکم ۱۲۸ – ۱۲۹ – ۱۲۹ · 197 - 177 . 111 آسور (= خداوند آسور) ۲۰ . اردشیر دوم ۲۸ - ۳۲ - ۳۸ -

801

آلكماندر سورۇس ٢١٧ آستياك ۲۱ - ۲۷ - ۲۸ - ۳۰-۳۰ الكيبيانس يكم ١٠٥. - 77 - 47 - 44 - 41 الياس ٦٠ . -179-110-114-9. راليان ٣٠. - 111 - 148 - 140 آمازیس ۱۹۲ . - 19Y - 190 - 19W آمِستريس ۲۱۱ . · 714 - 71+ - 199 آمورگوس ۱۷۷ . اسفندیار ۱۰۹ – ۱۲۱ – ۱۰۵ . آميانۇس مارسلينۇس ٩٧–١٢٢ – اسكندر ٤٧ \_ ٥٢ \_ ٦٠ \_ ٦٤\_ - 108 - 174 - 174 -177 - X1 - Y0 - Y8 - 197 - 1AY - 170 - 177 - 107 - 140 · 714 - 7.1 . 717 آمینتاس ۱۹۷ . اسمودی ۱۹۶ . اشعیاء ۱۹۱ . آناهيتا ١١٧ ـ ١٨٢ . آنتی تینس ۲۳ . آشورناسيريلي ٥٥ . آشور بانیپال ۳۳ . أنسيكريتوس ١١٣ . **ا**شیل ۲۳ ـ ۱۹ ـ ۱۰۱ . انوشیروان ۲۷ – ۷۶ – ۱۰۲ – افراسياب (نيزنك . فراسياك ، - 18Y - 17X - 10A فرنگ اسیاك) ۲۷–۱۱۷ - 107 - 180 - 188 - 10Y - 1M7 - 1MY - 119 - 179 - 170 . YY - 10A - 101 - 191 افلاطون ۱۷ – ۲۲ – ۲۶ – ۲۳ – - 7.4 - 7.7 - 7.4 -01-00 -8.-. 717 اوتانِس ۲۰۲ . - 17 - 17 - 09 -1.7-1.0 - 91 - 71 اۇتانە ٧٠ . اورمزد ۵۸ – ۱۲۲ – ۱۲۱ – - 179 - 101 - 181 . 197 - 198 - 144 - 147 - 174 افوروس ۳۰ . - \A+ - \Y+ - \Y+ آفريدون ۲۱۸ . - Y.O - Y.E - 1XT آگاتیاس ۱۲۹ . - TIQ - TIX - TIO آگاكِ ٦٠ . . 771 اورُمُزيس ١٧٤ . آگامِمنون ۱۶۸ . آگریلائوس ۵۳ ــ ۵۷ . اورونتِس ۱۸۰ ــ ۱۸۲ . اوكسائرس ١٥٢ . آلتهَيم، فرانتس ١٠.

آوگوستوس ٦٤ 🗕 ٨١ – ٨٩ . - 17. - 118 - 114 اويبارس ۲۹ . - 147 - 147 - 179 اويلاميوس ١٦٩ . . Y.Y اهريبن ۱۷۰ ــ ۱۷۵ ــ ۱۹۶ ــ بهمن ۷۲ . بیات سرمدی ۶۶ · 771 - 719 بیژن ۱۲۹ ـ ۱۷۱ . اهورا ۲۶، بیشتاسپ،نیز نك . ویشتاسپ ، اهورمزدا ۱۱۹. ایرج ۱۲۷ - ۱۲۹ - ۱۲۰ -گشتاسپ ۹۸. پارسیوال ۱۷۱ . . 77. پانتیا ۳۲ . ایزی دوروس ۱۹۹. ایسوکراتس ۱۷ ــ ۳۰ ــ ۵٦ ــ پاوزانیاس ۱۸۲. پاولوس ۲۷۰ . . 104 - 181 پوکرسنوس ۶۹ . ٠ ١٠٥ - ٨١ كال بار باروساءنك . فريدريش يكم . يروكپ ١١١ ـ ١٢٣ ـ ١٥٥ ـ باويْر ، آدُلف ٣٤ . - 177 - 177 - 107 بَرَدْيا ٢٠. . YIW - 17A برۇگمان ١٠ . پریسات (پسری ساتِس ، پری بزرگمهر ۲۷ - ۱۰۹ - ۱۶۶ -ساتیس) ۲۸ ـ ۹۹ ـ ۲۵۱. پریسکیانوس ۱۶۹ . - 197 - 178 - 10Y پریکلس وه . . \*\*\* َبَسَتُور ۹۶ . بَگُ بُوخشُ «= َ بَكُ بُوخشُه» ۲۰ ـ پَشَنگ ۱۵۸ . پرینتس ، و . ٤١ . پشوتن ۷۲ . · 148 - 11 ۲۱ – ۱۳۶ . کگواس ۱۷۵ – ۱۷۹ . پلوتارخ ۳۰ ـ ۳۸ ـ ۳۹ ـ -1.4 - 91 - 49 - 41 بل ۲۲ . بُوپ ، فرانتس ۱۵۱ . - 18+ - 171 - 177 - 19A - 1YY - 1YY بوذرجمهر ١٤٤ . بورکرت ، و . ۶۶ . . 111 بوركهارت ، ياكوب ٢٤ ـ ١٤٩٠ پَلىبيۇس ١٠١ . پوزینن ۱۱۷ ، : بۇش ، ويلھلىم ٢٠٠ . پومپيوس تروگوس ۳۰۰. بهرام ۱۹۶۰ پویکرات ۲۰۱ <sup>(</sup> بهرام چوبینه ۲۰۲ . بهرام گور ۷۸ - ۱۰۸ - ۱۱۲ - پیتاگوراس ۱۷۳.

خشايارشا (حخشيارشا) ٤٥\_٩\_٤ بیتساگالی ۲۷ - ۷۳ - ۲۷ . بيتيا ١٨٢ . -177-177-119-117 ييران ١٥٨ ــ١٧٩ . - Y+0 - 1A7 - 17Y تاسیتوس ۲۱\_۹۹\_۱۹۹\_۱۹۹ · 117 - 118 - 111 خورشید (ایزد) ۱۲۹ . . Y•X تانا أكسار ٧٠ . داتام ۱۰۱ ـ ۱۲۷ داراب ۳۶ . تاواديا ١٤١ . تَخمَسياد ١٠٢. داريوش ، داريوش بزرگ (=يكم) تسی پك ، پرشی ٤٣ . -74 - 71 - 70 - 11 تِميس توكلِس ١٦٢\_١٦٩ . -WA - W7 - WW - 70 تور ۱۲۹-۱۷۰-۱۲۹ . -09 - 89 - 84 - 80 \_ 1 \_ 1 \_ 10 توسيديد ٥٤. تولستوی ۱۷۰ . -117 - 1.7-1.1-4. تیر (ایزد) ۱۲۳ . - 114 - 114 - 114 تيره ١٠٥ . - 170 - 174 - 171 تيسافِرنِس ٤٦-١٠٣٠ - 170 - 171 - 18Y تيگران ٦٤-١٧٢ . - 178 - 174 - 174 تيماگوراس ۲۱۱ . - 140 - 148 - 144 تئو دو زيوس ١٦٧ . - 190 - 149 - 144 ثُرَتُونا ( نيزنك . فريدون) ٩٥ . - 717 - 710 - 7+1 ثعالبی ۳۷ – ۲۶ – ۱۰۸ – ۱۳۱ – · 77 - 719 - 718 - 700 - 190 - 100 داريوش دوم ٥٥ ــ ١٥٤ . داریوش سوم ۱۵۳ ــ ۱۷۷ . داماسكيوس ١٦٩ . جاحظ ۸۸\_۱۷۹ . دستان ۱۷۸ . جم ١٧٥ . ىموكرىت ٧٣. جمشید (نیزنك. یپم) ۲۲\_۱۰۹\_ دورنر ، ك . ه . ٠٤ . · 194 -197 -174 چاندرا گویتا ۹۱ . دوریس ۸۸ . دومزيل ۲۰۵ . چیش پیش ۲۸-۳۹-۶۰ دَهاكَ ٥٥ . خاقان چین ۲۰۲ . دَياؤكو ١٨٠ . خسروپرویز ۹۳- ۱۲۰ – ۱۲۱– ديتريش فون برن ٣٦ ـ ٦٩ . - 177 - 177 - 178 دينون ۲۹٠ . ۲۰۲-184-18•

يىتس ۲۰۱ . ديودور ۳۰ ــ ۱۵۳ ــ ۱۷۹ . ديُوكريسوستوموس ٣٠ . سقراط ۱۷ - ۱۹ - ۲۱ - ۲۲ -. ۱۸۰ کیوک<u>س</u> -19 - 10 - 11 - 10 ديُوكِنس (نو افلاطوني) ١٦٩ . ~ PO - YY - OA - OA ديُوكِنس لائِرتيوس ٤٠ ــ ٤٩ . ديون ۲۶ . سلم ١٦٩ . ديُونيسيوس (اهل هاليكارناس) سندباد بحری ۱٤۲. ینِکا ۱۹۹ . سهراب ۱۲۰ ـ ۱۲۵ . ديُوني سيوس ملطي ٣٩ . سياوش ٤٤ - ٥٣ - ٩٦ -را*پ* ، آدلف ٤١ ــ ٤٢ . رانکه ۱٤۱ . - 114 - 114 - 1.9 - 170 - 178 - 170 رستم ۱۸ - ۸۰ - ۱۱۲-۱۱۹ - 178 - 101 - 177 - 170 - 170 - 111 · \Y9 - \YA - 100 - 184 - 147 ١٥٨ ـ ١٥٧ ـ ١٥٨ ـ سيسامنس ١٨٧ . سيسرو ٢٣ ــ ٤٠ ــ ١٦٥ . - 141 - 171 سيلوسون ٢٠١ ــ ٢٠٢ . · 77• - 7•A سیمپلی کیوس ۱۶۹ . رموس ۳۵. روکِرت ، فریدریش ۹ . سىنسىس ٢١١ . شایور یکم (شاهیور) ۳۵ - ۳۹ روملوس ۳۵. ریپکا ، یان ۴۳ ـ ۱۶۱ . - 100 - 187 - 117 زال **٩٦ - ١٤١** . . Y.Y شايور دوم ۹۷ ــ ۱۲۲ ــ ۱۵۶. زامس ۱۱۱ . زرىشت ٦٣ ـ ١٤٩ ـ ١٥٠ ـ شار ۲۶ . شارُون ۲۹. . 114 زُرُسپ ۸۹ شاك ، آدلف فريدريش ٩٠ . شائول ٦٠ . زیگفرید ۸۰ . شَتاخه ۱۰ . زئوس ۱۲ - ۱۳ - ۱۱۹ - ۱۲۷ ۱۲۷۰۰ شِير، ه. ه. ۱۰. سات اسپ ۱۸۶ . شموئيل ٦٠ . سالوست ١٩٦-١٩٦ . شوارتس ، ادوارد ٤١ . سام ۹۶ . شوپنهاور ، آرتور ۱۵ - ۱۷۵ . ساندوكس ۱۸۵. شیگر ۱۵۶ – ۱۶۰ . سایکس ، سرپرسی ۶۵-۰۰ .

400

كامبوزس ( نك . كمبوجيه ) . كامبوزيا ( نك . كمبوجيه ) . کاوهٔ آهنگر ۱۰۹ . کتسیاس ۱۸ - ۲۸ - ۳۲ - ۳۲ · 177 - 188 - 89-81 كراسوس ١٢٢. كرامول ٦٤ . گُرنِمان ، ارنست ۱۰ . کرویسوس ۳۱ - ۳۳ - ۲۲ -. 190 - 79 کریسانتاس ۱۱۹ ـ ۲۱۰ . کریستنسن ، آرتور ۱۰ ـ ۵۸ ـ · \7Y - \7 - 7Y کسِنُفُن ۱۰ وسیاریجاهای دیگر. کلٹارخ ۱۵۶ ـ ۱۸۲ . گمبۇجيە ۲۰ ــ ۲۵ــ ۲۷ـــ۲۸ــ -Y1 - E+ - M9 - M+ - 177 - 170 - YY . ۲・1-141-177-177 كناوت ، ولفكانك ١٠ . کنستانتیوس ۱۲۷ ـ ۲۱۷ . كورتيوش روفۇس ١٢٦ ــ ١٥٢. کورش بزرگ ۹ وبسیاری جاهای دیگر . کورش کوچك ۱۳ و بسياري جاهای دیگر . کورش یکم ۳۳. کونیك ۹۳ . كيا ، صادق ١٠ . کیا گسار ۳۱ ۔ ۳۳ ۔ ۱۹۰ . کیخسرو ۱۸ ـ ۳۲ـ۳۲ ـ ۳۲ـ -11Y - YO - 79 - 7A

- 170 - 178 - 109

شپنگلر ، اُسوالد ۱۹۲ . ضحاك ٣٤ . طبری ۳۸ – ۸۹ – ۹۸ – ۱۱۱– · \* \* \* - 107 - 114 طهمورث ۱۳۷ . طوس ١٥٧ ــ ١٥٩ ــ ١٧١ . عزرا ۱۵۲. فرامرز ۱۲۵ . فُراسياك ، نك . افراسياب . قراولِس ۱۰۸ . قرای ، ر . ۳۸ . فردوسی ۱۱ - ۱۶ - ۱۵-۲۶--04- 44 - 44 - 44 -1+9-1+Y - YA - Y7 - 101 - 18. - 17. - 177 - 170 - 109 - 190 - 149 - 178 · Y.X - Y.Y فرفوريوس ۱۷۳ . فرنابازوس ۱۳۶. فرنگیس ۳۷. فریدریش یکم (بارباروسا) ۳۸. فرېدىرىش دوم ٣٦ . فريدون ٣٤ ـ ٩٥-٩٦ ١٢٤ - 17x - 170 - 179 . YIY فوتيۇس ۲۹ . فيروز ۲۰۷ . فيلاكوس ١٨٥. فیلیپ دوم مقدونی ۱۶ . قارن ۱۰۹ . قباد ۱۱۱ ـ ۱۶۲ ـ ۱۱۸ .

کارل بزرگ ۲۶.

شكَّاكان ( مكتب ) ٧٤ . کارهای (= حران ) ۱۲۲ . کارین ۲۱۷ . شوش ۱۹۷ - ۱۹۸ - ۲۰۱ . كاستولوس ٤٦ . شهر سیاسی ۲۱ – ۲۲ . كاستولى ٤٦ . شیراز ۱۰ . شیلی آرخوس ۱۲۵ . كالوكا كاتيا ٢٢ . كَثَيْتُوكَ (نك.كايادوكيه) ٤٥. عدن ۱۳۶ گرد ۱۰۲ . عربستان ۱۰۷ کُرِدان ۱۰۱ . عرب ها ۱۱ ـ ۲۲ ـ ۳۱ ـ ۱۵۵ ـ كرىستان ١٩ ـ ١٣١ . . Y+X - 107 کُردَکِس ۷۸ – ۱۰۱ – ۱۰۲ – عبالقه ٦٠ . فارس ۱۵۶ – ۲۱۲ ، . 1.4 فارسی میانه (زردشتی) نك . پهلوی گردوخها ۱۰۱ . کرفه ۲۰۰ ـ ۲۰۲ . فرّ (فرّه) ۱۵ ــ ۵۹ ــ ۷۰ ــ کرمان شاه ۷۲ . - 111 - 110 - 109 کر مانشاه ۱۳۷. - 174 - 170 - 177 کربیتی ۳۰ – ۹۲ – ۹۳ – ۹۸ . Y19 - 19E فرات ۳۲ . کرییتیا ۹۹. فرُوشي ۳۷ ــ ۱۷۷ . کستی ۹۸ . فرهنگستان ۸۲ . فَرَ يُبِرُكُ ١٠ . کستی بستن ۹۸. کلاینای ۱۳۶ . فریگیه ۳۱ ــ ۶۵ ــ ۱۳۴ . كُلدانيان ٣١ ـ ١٦٨ . فيلوتِشنَين ١٢٨ . كُنستانتين ١٦٨ . فنیقیان ۱۹۸ . كنگىزەرە . فيزيس ١٠٩ . كوتُك ع ٥ ـ ٥٥ . فيلوزوفين ١٤٠ . كۇرۇ ٣٩ . فِنُوداليسم ١٤ . كۇرى ٣٩ . قونيه ١٣٤ . كورينت ١٧٠ . قيصر پايي (حکومت) ۱۶۶ . کوستیك ۷۸ ـ ۹۷ . کابل ۱۱۸ . كۇشان شام ٧٢. كابادوكيه ٣١ ــ ٤٥ . کولوفون ۳۹. کادوسیه ۷۱ . كوماكن ١١٣ . کادوسی ها ۲۹ ــ ۳۱ . كۇناكسا ٤٧ – ١١٦ – ١٢١ – کارانوس ۲۶ .

· 141 - WY - 14. - 141 مایر ، ادوارد ۱۰ . . 771 مِتيونُحس ١٦٢ ــ ١٦٨ . کیقیاد ۱۵۸ – ۱۷۶ . محمد ١٤ . کیکاوس ۱۶۳ . كيكاوس وشمكير ١٤٠ . مردوك ٦٢. مُردونيوس (فب. مردونيه ـ) کینو ۲۷ ــ ۲۸ . کیومرث ۹۸ 🗕 ۲۱۷ . . 107 - 71 مَر دونيه ـ نك . كمر دونيوس . گادارتس ۳۱ . گاو بَرِوُوَ ١٣٥ . مسعودي ١٤٤ ــ ١٤٥ . كاو ماتا ٢٠. مسيح ١٧٠ . گبریاس ۳۱ ـ ۱۳۵ ـ ۱۶۳ ـ رمگابازوس ۱۶۷ . مگابیژس ۱۳۶ ـ ۲۱۳ . · 11 - 191 - 177 گرد آفرید ۱۲۵. ملك سابور ۱۳۱. گردیه ۲۰۲. منذر ۱۰۹ . گرسیوز ۱۲۵. منوچهر ۲۰ ــ ۹۲ ــ ۱۲۰ . گرشاسب ۹۳ . موسى ٣٥ ـ ٣٦ . كريل پارتئس ١٧٠ . مونتسكيو ١٣ . کشتاس ۲۹ ـ ۷۲ ـ ۹۸ ـ ۹۸ ـ ۹۸ ـ مهر (ایزد) ۱۲۳-۱۲۱ ۱۲۱-۱۷۹ ۱۲۰ نیزنك.: بیشتاسپ و . \\ مهرداد ۳۸ . ويشتاسب . ميترا ۱۱۷ - ۱۱۹ - ۱۷۰ -كوته ١٥ ــ ٨٤ ــ ٥٥ ــ ٧٥ ــ . 177 . 4.4 ميترُ داتِس ۲۷ . گؤدرز ۱٤٩ ـ ۱٥٨ . میتردانس اویباتور ۷۸ ـ ۹۹ ـ لاكراتس ١٧٥ ــ ١٧٩ . . 1.. میلتیادِس ۱۹۸ . لوتر ۲۰۵ . لۇكيان ٣٠ . نايلئون ٦٤ . لهراسب ۱۲۰ ـ ۱۵۸ . رنبو ۲۲ . ليساندر ٤٧ ـ ١٣٢ ـ ٢٠٤ . رنپوس ، کرنلیوس ۱۰۱ . نجم آبادی ، سیفالدین ۹ ـ ۱۰ . ليكورك (ليكوركوس) ٢٤-٨٤. زنجميا ١٦٥ . لئونيداس ١٦٢ ــ ١٦٦ . نُرِين ، ادوارد ۱۹۹ . ماسیس تیوس ۱۱۹ . ماندانه ۲۲ ـ ۲۷ ـ ۲۸ ـ ۳۰ ـ کرسی ۲۰۰ .

407

نظام الملك ١٨ ـ ٥٤ ـ ٦٦ ـ حِرِن ٤٠ . هرُونُت ۱۲ ۱۸ ۲۰ ۲۰ - ۲۱ -· 14+ - 149 نظامی ۱۰۳ . -48 - 44 - 40 - 77 للدكه، تئودر ١٠٠٠. -44 - 19 - 80 - 47 نوذر ۸۹ . -94 - 9 - NA - YE -1.0-1.7-1.. - 94 نیچه ، فریدریش ۸۵ – ۱۷۱ – - 118 - 117 - 1.4 . 197 نیکلاوس دمشقی ۲۸ ــ ۱۳۹ . - 174 - 119 - 114 والريان ١٥٥ . - 101 - 177 وحید نستگردی ۱۰۹ . - 171 - 179 - 177 وبين گړن ٤٣ ـ ٧٤ ـ ٩٣ ـ - \AY - \AO - \A8 .1.7-1.. - 90 - 98 - 199 - 197 - 190 وَرَهُران ۱۱۳. - 7.0 - 7.1 - 7.. ۇنوپس ٧٩ ــ ٨٠ . · 117 - 117 وَهُرُز ١٥٦ . هزوش ۸۷ سـ ۹۶ سـ ۱۰۱ . ویشتاسپ ( نیزنك . بیشتاسپ ) والانيكوس لسبوسي ٣٩. همای ۳۶ . . 117 ویکانبر ، س . ۹۳ . کھیر ۱۶۸ ج هُوَشَنگ (هَنُشَيَنگهُ) ۲۰۲ . وَيُوُ (ايزد) ۱۲۶ . هاریاگوس ۲۷ . هومان ۱۵۳ ــ ۱۵۹ . هارتمان فون آوئه ۱۶۳ . هوهن شتاوفن ۳۹ . حخامنش (حخامنشیه) ۳۰-۳۸-يهوه ٦٠ – ١٤ . يزدگرد ۱۰۲ - ۱۱۳ - ۱۲۵ -. 181 - mg · 137 هراتس ۱۹۹۰ هراکلید ۱۸۸۰ پیگر ، ورنر ۱۸ - ۶۲ - ۵۲ . هرير ، ي . گ . ١٦٢ . يوستين ٢٦ ــ ٩٩ ــ ١٠٠ ــ هرمز یکم ۳۵ – ۱۱۱ – ۱٤٥ . · 199 - 177 - 177 يۇليانوس آپوستاتا ١٢٢ . هرمز چهارم ۲۰۲ – ۲۰۸ – يوانكر ، كينريش ف . ١٠ ـ ١٥٠ . 717 يپمَ ( نيز نك . جمشيد ) ٥٤ \_ هرمولائوس ١٣٥٠. هِرمياس ١٦٩ -. 174 - 77

# فهرست واژهها، مردم ، جاها واصطلاحات دینی ، فلسفی و فرهنگی

اُيُژناک وُ ۹۳ . . YI+ - 17A آرتميس أرتيا (پرستشكده) ٩٥. اَیۇرنای جې په په ۰ اَرتُهُ ۲۱۸ - ۱۷۶ - ۲۱۸ -**اَپُور ناييك ٤٤ ــ ٩٥** . . 719 آپیس ۱۹۹۰ أرزۇش ٩٣ . راپیستانس نِس آگو گِس ۱۰۳ . آتش ورجاوند ۱۲۲ . ارمنستان ۱۹ ـ ۳۳ ـ ۶۶ ـ آتن ۲۷ ـ ۵۰ ـ ۱۶۸ ـ ۱۹۷ - 141 - 114 - YI - 117 - 114 - 179 · Y17 - 177 - 187 ارویا ۱۱ - ۱۶ - ۱۵ - ۲۹ -. Y . 1 آتن (ىموكراتى آتن) ١٩. · 119 - 117 - 170 آتنیها ۳۳ . اروپاییان ۱۰. اُروسَنگِن ۱۸٦ . آتور بورزین مهر ۲۰۹ . أرۇ وَسُتَ ١١٢ . آتور فرنبغ ۲۰۲ . آتورگشنسب ۲۰۶ . آری ۳۸ ۰ أَتُّى (دموكراتي أتَّى) ٥٤ - ٧٧. آرياس ١٨٦٠ آريانها ١٦٣ . راتیوپی ۳۲ . آریایی (آریاییان) ۱۰ – ۱۱ – آخور بدان سردار ۹۷ . اِدّا ١٥٦ ـ ٢٠٨ -17 - 74 - 44 - 40 - 171 - 118 - 90 رابسا ۱۵۵ . آذربایجان ۱۹۰. - 140 - 18A - 17M آذر گُشنَسب ۸۹. . 77. راربترای ۱۱۹. ارامنیه ۳۱ به ۳۳ به ۱۱۹ ب

آريستوكراتي ١٤٩. \_ \\0 \_ \\1\ \_ \\0 آریستی ۱۵۰ . . 777 آربستَيا ١٤٩ . آشوریان ۳۱ – ۶۱ – ۱۱۵ – آزاته ۸۷ . . 194 آزاتان ۸۸ . اَنُه (اش) ۱۷۲ – ۱۷۳ –۱۹۰ آزادان ۸۹ – ۱۲۲ . 3 · Y · X · Y · E آزادگان ۱۶ ـ ۳۲ ـ ۹۳ ـ اصفهان ۱۰ . . 149 - 141 - 1.4 رافِين ، إفيي ٩٢ - ٩٤ - ١٠٥ . آزادگان جنگنده ۱۲۱ . آفریقا ۱۸۶ . آزاده ۱٤٩ . آفریقای جنوبی ۹۹ . آزادی \_ بندگی ٥٥ . افغانستان ١٠٦ . آ کاد ۲۲ <u>- ۲۱۷</u> . ازیریس ۱۹۹۰ اسیارت ۱۳ - ۶۷ - ۵۷ - ۷۷ اكباتانا ٣٠. آگون ۱٤۸ . -A9 - A0 - AE - YA آگونال (نك. انديشهٔ مسابقه) ١٥٠. -177 - 108-99 - 90 آلبزتينۇم كيمنازيۇم ١٠ . . 197 الكساندريا ١٦٣ . اسیارتها ۶۱ ـ ۴۳ ـ ۲۶ ـ ۲۱ ـ آلمان ۲۰۸ ـ ۲۱۹ . -149-101-07-04 آلمان شرقی ۱۰ . . 177 ألمييا ١٤٨ . راستریمون (رودخانه) ۲۱۷ . الويترا آكورا ٨٣ - ٨٦ - ٨٨. اسكندريه ١٦٣ . آسوریان (آشوریان) ۵۳–۲۱ الويتريا ٨٧ . آمِد ۱۲۷ ــ ۱۵۶ ــ ۱۳۸ . . 140 - 119 أمثاسيندان ٦٨. آسها ۱۰۸ . آسيا ١١ ـ ١٥ ـ ١٦ ـ ٢٧ ـ آناتوكيٰ ٤٦ . آناهيتا (پرستشگاه) ٢٦ . -19 - 01 - 21 - 79 آنتيوخيا ١٥٦ . ·Y - 1 · 1 - 17 - Y · Y · انديشة مسابقه ١٤٨ آسیای پیشین ۱۱ ــ ۲۵–۲۱۳. اَنشان ۳۸ . آسیای غربی ۱۱ . انطاكيه ١٥٦ . آسیای کھین ۱۹ ۔ ۲۱ ۔ وی آسیای میانه ۱۲۲ . إنكراتيا ١٩٢. اشكانيان ۸۰ . اۇينَىنَە ٨٨ . آشور ۲۵ – ۲۸ – ۵۹ – ۱۳۱ – اۇرارتۇ ٣٩. 711

برےیہ ۔ تش ۱۳۳ . بردباری حکومت ۹۱. برلن شرقی ۱۰ . بسفر (تنگه) ۱۳۶. بغ رامشهر ۲۱۸ . بلخ ۱۱۷ . بهزاد ۱۱۷ - ۱۱۸ . بهستان ۸۰ ــ ۱۸۵ . بيتون ١٣٤ . بيزانس ١٤٧ - ١٤٧ - ١٦٧ -177 - 177 · بیستون (بهستان) ۱۰۲ . بيشخواهي ١٢ ــ ٥٨ ــ ٢١٧ . بئوت ۶۹ . بادشاهی پدرسالاری ٥٦ . باراديز ١٣٤. ياراديس ١٣٤ . يارادَى سوس ١٣٣٠. پارس ۱۳ - ۲۸ - ۳۱ - ۳۲ --Y+W-197 - 71 - 49 · 717 - 710 - 7+9 بارسیان ۱۵ و جاهای دیگر . پاری دایدا ۱۳۳ . یاسارگاد ۳۰ ـ ۶۱ ـ ۲۱۰ . باسارگاد (طایفه) ۳۰ . یاسار گادای ۳۸ - ۶۶ . ياسار كادى ها ٣٨. ياساكِس ١١٦ . پاکتولوس ۲۶. باليز ١٣٤ . پانتوس ۹۹ . پايدانوموس ١٠٥ . یایکیا ۵۰ .

اورشليم ١٦٥ . اۇسبار ۱۱۸ . اولیگارشی ۲۰ . أوى تاكسيا ٥٦ . أوىتىشيا ٧٠. اُويرتاس (رودخانه) **۹**۵ . اوي سبيا ٥٧ . اويغورها ٢٢. اوي کوس ميا ٥٦. ايتاليا ١٨٨ . ایران ۱۲ و جاهای دیگر . ایرانمنشی ۱۶. ایرانیان ۱۱ و جاهای دیگر . ایریس ۹۲ . ایسوس ۷۶ – ۱۰۱ – ۱۵۱ – . 104 - 104 ائِشمَ ٩٩ . إيشم ١٩٤٠ آيگالِئوس ١٨٦ . ایلامی ۲۵ . أيُوياكَفُنه ٨٨ . بابل ۱۹ - ۳۱ - ۳۲ - ۳۳ -· 11 - + 31 - 417-417. بابلیان ۸۸ . بابلیما ۱۸۵ ـ ۱۹۹ . بازار ۸۸ . بازیکیا ۵۳ ـ ٥٤ ـ ٥٥ . بازیلیکوی پایپس ۸۱ . بازيلِئوس ٥٣ ـ ٥٤ ـ ٧٧ . بالكان(شبه جزيره) ١٢ ــ ٢١٦. باناۋزوس ۱۰۸ . بَچوانها ۹۹ . بربریت ۱۰

تيربَد ١٢٣ . پېراستى ٩٧ . تیری بازوس ۱۲۳ . بَرتِيزِ ١٣٤ . يَرِثُوي ۱۲۲ . تیری داتس ۱۲۳ . يرديز ١٣٤ . تيسفون ١٦٩ . تیگرانس (=تیربد) ۱۲۳ . پَرِنايَ وُ ۹۳ . تیگرایاتس (=تیر بد) ۱۲۳ . بلاتِه ١٥١ . تيمبرارا ٢٦ . يلاتئه ١٥٢ . جهان خدایی (حکومت) ۲۵. پلپويزي ۸٤ . چو ویگان (چو پیغان) ۱۲۰ . پلوپونز ٤٧ ــ ١٤٨. پلوزیوم (دلتای نیل) ۱۷۹ . چين ۱۰۷-۲۱۸ - ۲۲۸-۸۲۲. حرّان (=کارهای) ۱۲۲ . پونتوس ۳۸ . يهلوانان ٧٩ . حکومت استبدادی ۲۱ . یهلوی (زبان) ۱۰. حكومت اشرافي ٢١ . خاور ۲۱۸ . پیروز ۱۵۰ ، خرد ٥٤ . بیری ـ دیز ۱۳٤ . ر خرسندیه ۲۰۰ . بیشدادیان ۲۸ . خَشُرُ ۲۱۸ . تاق بستان ۱۳۷ . خْشَسَ ۲۱۸ . رتبن ۹۰ . خوارزمیان ۱۱۳ . تخت جمشید ۹۱ . تدبير و تأمل ٥٥ . خُوُرِنو (=فر) ۱۵. تراكيه ۲۱۳ . خيم ۱۰۹ . دارۇك ٢٠٠ . ترك ۲۱۸ . داسكي لايون ١٣٤. ترکان عثمانی ۱۰۲ . دېيىر كىتان څوتاى ١٠٣ تركما ١١ ـ ٢٢ . ترکیه ۱۵۲. . ۱۵٤ على . کر اندرز بد ۱۳۲ . رترموپیل ۱۵۱ ــ ۱۶۲ . تراوگ ۲۱۸ . ترومَتی ۱۹۲ – ۱۹۳ . بربيك ها ٣٦. تِسالی ۱۱۹ . درفش کاویانی ۱۳۳۰. رتساليها ٨٦. ثروگ ۱۷۲ . توران ۱۲۰ ــ ۱۲۳ ــ ۱۲۰ ــ تُرها γه . · 77+ - 109 - 147 تورانیان ۱۵۷ – ۱۹۶ – ۲۲۰ . دریای اژه ۲۱۷ . دریای سیاه ۱۲ - ۱۹ - ۳۸ -**تهران ۹ ــ ۱۰** .

ساترایی ( = استانداری ) ۲۹ دریای مازندران ۲۹<u>۳۳۳۰</u>۸۱۸۰ سارد ۳۱ ـ ۶۹ ـ ۱۱۹ ـ ۲۰۶. ىرياى مديترانه ١٥٦. سارماتها ( = سكاها ) ۱۲۲ . **دستور میانه روی ۵۵** . ساسانیان ۹ - ۲۸ - ۳۵ - ۳۹ د**وشخُ**وَتاييه ١٩١ . دِلفی ۶۹ ـ ۱۸۲ . -18. -1.4-1.7 -77 دموکراتی ۲۰ ـ ۲۱–۲۲–۲۶\_ - 1AY - 100 - 188 - 717 - 7.7 - 119 دۇ ۇر ۸۰ ، · 714 - 717 ساكس ١٠ . كهياو ٢١٦ . سالار نوید ۱۳۲. دیار بکر ۱۵۶. دیاماستی گوسیس ۹۵. سالأميس ١٥١ ــ ١٦٩ ــ ١٨٥ ــ رتُه ۱۷۲ . رَثَ ئِ شَتْرِ ١٢١ . ساموس ۱۸۵ – ۲۰۱ – ۲۰۲ . رُ**خش ۱۱۸ بـ ۱۱۸** . . . سامی ۲۵ . رُم ۲۶ - ۲۰ - ۱۱ - ۸۱ -سائيس ١٦٦ . شپاسگویشنیه ۲۰۲ . 190\_177\_100 \_ 1+7 سياكو ٢٧ . · 717 - 7 · · شيرد ( نك . ليديه ) ٥٥ رُمیها ۲۲ – ۸۱ – ۲۱۷ . سغدیان ۱۱۳ ـ ۱۷۹ . رواقی **٦٥ ــ ١٦٣** . سقراطيان ٥٥. رواقیان ۱۷ ـ ۱۶۳ . سکاییان ۳۱ – ۱۰۱ – ۱۱۳ – روم ۸۹ - ۱۲۰ - ۱۶۲-۱۲۷-- 174 - 177 - 119 171 - XIY . رومیان ۱۲۰ ـ ۱۲۲ . . 199 - - 117 - 107 ریتک ۹۲ – ۹۶ – ۹۲ ریتک ۱۶۳ – ۱۰۷ . سند (رود) ۱۲. سوريه ١٩ - ٢١٧ . زاگرُس ۱۳۱ . سوفروسۇنە ١٩٢. سومر ٦٢ ــ ٢١٧ . زردشتی ۲۰ ـ ۷۳ ـ-۷۱۱-۱۱۸ سیاوش کرد ۵۳. - 100 - 181 - 180 سیراکوز ۱۶۸ . - 719 - 178 - 178 سیلوگوس ۲۹ . . 77. سٹی ریمی ۲۲۰ . زردشتیان ۹۸. شبديز ۲۲۰ . زری اسب ۱۱۷ . ژرمنها ۲۲ ـ ۲۰۸ . شروسکی ۲۲ .

714

شكاكان ( مكتب ) ٧٤ . کارهای (= حران ) ۱۲۲ . کارین ۲۱۷. شوش ۱۶۷ – ۱۶۸ – ۲۰۱ . کاستولوس ۲۶. شهر سیاسی ۲۱ – ۲۲ . کاستولی ۶۶ . شیراز ۱۰ . كالوكا كاتيا ٤٢ . شیلی آرخوس ۱۲۵ . كتيتوك (نك.كاپادوكيه) ٥٥. عدن ۱۳۶ عربستان ۱۰۷ کرد ۱۰۲ . کردان ۱۰۱ . عرب ها ۱۱ ـ ۲۲ ـ ۳۱ ـ ۱۵۵ ـ کردستان ۱۹ ـ ۱۳۱ . · \* \* 107 کردکس ۷۸ - ۱۰۱ - ۱۰۲ -عبالقه ۲۰ . فارس ۱۵۲ ـ ۲۱۲ . . 1.4 فارسی میانه (زردشتی) نك .پهلوی كردوخها ١٠١ . کرفه ۲۰۰ ـ ۲۰۲ . فر (فره) ۱۵ - ۹۹ - ۲۰ -كرمان شاه ۷۲ . - 111 - 110 - 109 كرمانشاه ١٣٧. - 1YA - 1YO - 1TY کربیتی ۳۵ ۔ ۹۲۔ ۹۳۔ ۹۸۔ · 419 - 198 . 44 فرات ۳۲ . كرييتيا ٩٩. فروشي ٣٧ ــ ١٧٧ . کستی ۹۸ . فرهنگستان ۸۲ . فريبرگ ١٠. کستی بستن ۹۸. کلاینای ۱۳۶. فریکیه ۳۱ ــ ۶۵ ــ ۱۳۶ . کلدانیان ۳۱ ـ ۱٦٨ . فیلوتشنین ۱۲۸ . كنستانتين ١٦٨ . فنیقیان ۱۹۸ . کناوژ ۱۳۰۰ . فیزیس ۱۰۹ . کوتک ع م م م م م م م م . فيلوزوفين ١٤٠ . کورو ۳۹. فتوداليسم ١٤. کوری ۳۹. قونيه ١٣٤ . كورينت ١٧٠. قيصر پاپي (حکومت) ١٤٤ . کوستیك ۷۸ ـ ۹۷ . کابل ۱۱۸ . کوشان شاه ۷۲ . کایادوکیه ۳۱ ــ ٤٥ . كولوفون ٣٩. کادوسیه ۷۱ . كوماكن ١١٣ . کادوسی ها ۲۹ ــ ۳۱ . کوناکسا ٤٧ ــ ١١٦ ــ ١٢١ ــ کارانوس ۲۹.

. \00 مسيحيت ١٩٣ ـ ١٧٠ . كيرۇس ٣٩. مصر ٣٢ - ٩٦ - ١٢٥ - ١٤٠ كيليكيه ۲۱۱ . · 717 - 177 کیبه ۱۸۸ . مصریان ۳۱ – ۱۸۲ . مغان ۲۰ ـ ۱۰۳ ـ ۱۳۹ ـ ۱۲۹ مغان كيني ( فلسفه ) ۲۳ . گاوگمل ۱۵۱ . مقدونیان ۷۹ . گرگانیان *ا*نگ . هیرکانیان . مقدونيه ١٦٧ . مِگالوپسی شیا ۱۶۹ . گوگېل ۱۲۲ . لاكِيمونيها ١٥٢ . مِمفيس ١٩٦ - ٢٠١ . لاميسًاكوس ٣٩ ــ ١٦٩ . موبدان ۲۹ – ۱۰۳ – ۱۰۶ – لَييزيك ١٠ . - 181 - 18+ - 1.Y - 4.0 - 184 - 184 ليديه ٣١ ــ ٤٥ ــ ١٩٥ ــ ١٩٦٠ · لبديها ١٠١. 7.7 ماد ٢٦ - ٨١ - ٢٩ - ١٣ -موبدان موبد ۱۳۲. موبدان موبدی (سازمان) ۲۳. -11" - Y1 -W - TO موياتو ۹۹ . - 14. - 148 - 141 موگان اندرز بَت ۱۰۳ \_ . 190 مونارشی ۲۰–۲۱ – ۲۲– ۲۶ . مادها ۲۹ ـ ۳۰ ـ ۲۱ ـ ۲۱ مهست ۹۶ . - 108 - 119 - 110 میتانی ۹۶ . - 197 - 190 - 111 ميزك ٩٤ ـ ١٠٠ . · Y17 - 199 میکِن ۱۰۱ . ماراتُن ۱۵۱ ــ ۱۵۲ ــ ۱۹۸ . ميوس ١٦٩ . ماساکِتها ۴۳ بے ۳۲ . رنبو (کوه) ۳۹ ماكيزيا ١٦٩ . نخجيربد ١٣٢ . ماگويَينُ ١٤٠ . نوموس ۱۸۱ . ماگیکوی لوگوی ۱۶۰ . نيسايون ۱۱۸ . نیل ( رود ) ۱۲ . مدائن ۱۹۰ . رنئيت ١٦٦ . مديترانه ١٤ ــ ١٥ . واسپوهرگان ۸۱ – ۸۲ – ۸۸ – مرد سیاسی ۲۲ . مرو شاه ۷۲ . واستر يوشان سالار ٢٠٦. مَزداپرستی ( مزدیسنی ) ۱۷۵ ـ واستر يوشبَد ٢٠٦ . 3.7 - P17 · وال هال ۳۳ . رمسياس ٦٥ - ١٩١ . ودا ۱۷۲ .

هندوستان ۳۱ ـ ۱۰۷ ـ ۱۳۶ ـ · 187 - 18+ هنر مردمی ۲۶ ، هو خْتُ ۱۷۳ . ھۇژىشت ١٧٣ هو مبولت ۱۰ . هو مُتُ ۱۷۳ . هوموتيموي ۱۰۸. هيبريس ١٩٣٠. هير بك ٧٨ ــ ١٤٠ . هیر پتستان ۱۰۳ . هيركانيان ٣١ ــ ١١٥ ــ ١١٩ . يمن ٩٥ ــ ١٥٦ . يُوْنُ ( نك ، فريگيه ) ٥٥ . یونان ۱۲ و جاهای دیگر . یونان منشی ( = هلنیسم ) ۱۶ \_ یونانیان ۱۱ و جاهای دیگر . يونيه ۲۱ ــ ۲۱۷ . يوفوان مرت ٥٥. يهۇد ١٦٥ . يهودان ۲۵ ــ ۲۶ ــ ۲۰ ـ 177 - 17A

وِرِثراْغَنَ ١١١ – ١١٣ . وَيُسْبُوهُ رَكَانَ پُت ٨٩ . هاليا ع ٩ . هالیگارناس ٤٠ . هپتان هایتی ۸۸ . هتایروی ۷۹ . هخامنشیان ۱۲ و جاهای دیگر . هخامنشیه ۳۷ هرات ۱۰۹ . هزار يت ۱۷۹ هزار یتی ۱۲۵ . **هفت واد ۱۱۳** . جلاس ( = يونان ) ١١٩ **- ١١**٩ -. 117 . هِلْت ۹۹ . هِلِسپونت ۱۲ . هِلِن ها ٤١ ــ ٨٨ . ِهِلِنيسم نك ، يونان منشى ، همدان ۱۱۸ . هندوان ( هندیان) ۹۸ـــ ۱۲۱ـــ . 174 هند وژرمنی ۱۰ .

| انس | بيز | 6 | f) | 6 | يونان |
|-----|-----|---|----|---|-------|
| •   |     |   |    |   |       |

#### ایران و خاورزمین

|     |   |        | ،ر حسيح | يس  |
|-----|---|--------|---------|-----|
| ہیر | 6 | كيوكيس | هشتم    | سدة |

رامون ۲۱۵ ۴ قيام مادها

سدة هفتم يبرامون ٦٤٠٠، كورش يكم ، زردشت ؟

٥٨٥-٦٢٠ كياكسار يادشاه ماد . ٦١٢ تسخير نينوا بدست مادها و بابلىما

(دولت آسور برجیده میشود)

۵۵۰ استیاک یادشاه ماد

۲۰هـ۹۰۰کورشبزرگ (کورش دوم)

هه برافتادن دولت ماد ٦)ه برافتادندولت ليديه

٥٢٩ فتع بابل

جهانداری بزرگ ایرانی ٥٢٩ مرک کورش ( در جنگ بسا ماساكتها )

> ۲۱ه-۲۱ه کمبوجیه دوم ه ۲۵ پیروزی بر مصر

ببرامون ٥٢٥-٥٤٦ أشيل نمايشنامه نویس یونانی

## ۸۵-۲۱ه داریوش یکم

سدهٔ پنجم جنگهای شورشیان

جمشید ، نگوش پلاستم ، شوش پیرامون ۲۵=۸۱ هردوت ه٦٥\_\_٨٨٤ خشيارشا ۲۵\_۱۵) اردشیر یکم

د ۱۰هـ۱۲ داریوش دوم

### ٤.١ قيام كورش كوچك

مرک کورش کوچك در نبرد كۇناكسا

پیرامون ۵۰۰ شورش بونانیهای بونیه نگارش کتیبه های بهستان ، تخت ۹۰ مارانن (مِلتیادس) ٨٠) ترموييل (لثونيداس) ، سالاميس

(نِمیستوکِلس) ۷۹} پلاتایای (پاوزانیاس) ۲۲) اجرای نمایشنامه «یارسیان» ه۲۵ اجرای نمایشنامه « آکارنی ها »

يبرامون ٣٩٦\_٥٥٤ كسنفن

ائر آریستوفان

# این جدول فقط مربوط بهرویدادهای تاریخی استکه در اینکتاب ازآنها باد شده ،

| . یونان ، رم ، بیزانس                                          | ایران و خاوردمین                        |             |
|----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|-------------|
| ٧٤٣-٢٧} افلاطون                                                |                                         | پیش از مسیح |
| ٣٣٨ـ٣٣١ ايسوكراتِس                                             |                                         |             |
| ١٠٤-١٣١ نبرد پلوپُونز                                          |                                         |             |
| ۲۲۲_\$۲۸ ارسطو                                                 | ۳۵۸ــ۰۰ ارىشىر دوم                      | سدهٔ جهارم  |
| پیرامون ۳۴۰ دینون                                              | كتسياس                                  |             |
| ٣٢٣ــ٣٢٣ اسكندر مقدوني                                         | ۳۲۸ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |             |
| ۳۳۳ نبرد ایسوُس                                                |                                         |             |
| آلشسوزى لخت جمشية                                              | .۳۳ـ۳۳۳ داریوش سوم                      |             |
|                                                                | برافتاين شاهنشاهيهخامنشي                |             |
| پیرامون ۲۵۰ اراتوستنس                                          | سلوكيها                                 | _           |
|                                                                | فرهنگ یونانی (هلنیسم) در آسیا           | سدة سوم     |
|                                                                | پیرامون.) امیتردات یکمفرمانروایی        | سدهٔ دوم    |
|                                                                | پارتیان را بنیاد میگذارد .              |             |
|                                                                | اشكانيان                                |             |
|                                                                | اشكانيان                                | سده يكم     |
|                                                                | میان سالهای ۸۸ و ۱۴ نبرد میتردات        |             |
|                                                                | ششم (پونتوس) با رمیها                   |             |
| پیرامون ۲۰-۱۰۰ کورنلیوس بُپوس                                  |                                         |             |
| }_}۲ : نیکلای دمشقی                                            |                                         |             |
| پیرامون ۹۳ پیش از م . تا ۱۶ پس از                              |                                         |             |
| م ، : استرابون                                                 |                                         |             |
| م . : استرابون<br><b>۵۰</b> مرگ کراسوس در کا <mark>د</mark> هٔ |                                         |             |
| ديودومړس سيكولوس                                               |                                         |             |
| ديونيهيوس اهل هاليكادناس                                       |                                         |             |
| •                                                              |                                         | پس از مسیح  |
| ١٢٠–٢٦ پلوتارخ                                                 | اشكانيان                                | سدة يكم     |
| پیرامون ۵۰ کورتیوس دوفوس                                       |                                         |             |
| پیرامون ۱۲۰–۶۰ دیونکریسوستوموس                                 |                                         | سدهٔ دوم    |
| اهل پروسا                                                      |                                         |             |
| پیرامون ۱۱۷-۱۱۱ جنگهای ترایسان                                 | اشكانيان                                |             |
| با اشکانیان                                                    |                                         |             |
| پیرامون ۱۷۵-۹۵ آدیان                                           |                                         |             |
| پیرامون ۱۳۰ آپیان                                              |                                         |             |
| پیرامون ۲۰۰ کالمیان                                            | 110.1                                   | ś           |
| پیرامون ۲۰۰ آتِنایوس (آتِنتُوس)                                | برافتادن شاهنشاهي اشكاني                | سدة سوم     |
|                                                                | 719                                     |             |

| یونان ، رم ، بیزانس             | ایران و خاورزمین                          |            |
|---------------------------------|-------------------------------------------|------------|
|                                 | آغاز شاهنشاهی ساسانیان :                  | پس از مسیح |
|                                 | 177-701                                   |            |
| .٢٦ اسادت قيصر والريانوس        | ۲۲۲–۲۴۱ شاپور یکم                         |            |
| ۲۷۵ دیوگنس لائرتیوس             | نقشها و کتیبههای او                       |            |
| •                               | (بیشاپور ، نقش رستم)                      | c          |
| ۳۹۳ نبرد ایرانیان ، مرگ قیصریوا | ۳۷۹_۳۱۰ شاپور دوم                         | سدهٔ چهارم |
| پیرامون ۳۹۰ آمیانوس مارسلینوم   |                                           |            |
| پیرامون ۰۰} قیصر آرکادیوس       | ۲۲}_۳۹۹ یزدگرد یکم                        | •          |
| پیرامون ۶۰۰ هزوش                | ٢٩٤-٢١] بهرامگور (=بهرام پنجم)            | سده پنجم   |
|                                 | پیرامون ۵۰۰ مزدك ، كواد (قباد)            | · ·        |
| ۵۲۵–۷۲۷ قبصر پوستینیان          | ۷۹هـ۲۱م خسرو یکم (انوشیروان)              | سدهٔ ششم   |
| ۲۹ه بستن آکادمی اقلاطون         | يذيرفتن فيلسوفان يوناني                   |            |
|                                 | ېزرگمهر = پرژويه ۱                        |            |
|                                 | نامهٔ تنسر پیرامون ۱۰،۵ ا                 |            |
|                                 | .٥٩-٥٧٩ هرمز چهارم                        |            |
|                                 | ۱۲۷-۵۹۰ خسرو دوم (خسروپرویز)              |            |
|                                 | شورش بهرام چوبینه                         | سدهٔ هفتم  |
|                                 | <b>۱۵۱–۱۳۲</b> پزدگرد سوم                 |            |
|                                 | تاخت و تاز عربها                          |            |
|                                 | برافتادن شاهنشاهی ساسانی                  |            |
|                                 | (نبردهای قادسیه و نهاوند)                 |            |
|                                 | ایران ، بخشی ازحکومت خلفا                 |            |
|                                 | پيرامون ٧٦٠ كشته شدنابن المقفع،           | سدهٔ هشتم  |
|                                 | (ترجمان ک <sup>ی اب</sup> ھائی مہم فسارسی |            |
|                                 | به عربی) 🖊                                |            |
| . <b>∄</b>                      | پیرامون۸۹۹ مرگ جاحظ، نویسندهٔ             | سده تهم    |
|                                 | كتاب التاج .                              |            |
| پیرامون ۹۵۰ سویداس              | ۲۲۳ مرگ طبری                              | سدة دهم    |
|                                 | 44.                                       |            |

۱۹۲ مرک مسفودی ۱۳۲ تساه فردوسی پیرامون ۱۰۲۰ کا سامنامهٔ فردوسی پیرامون ۱۰۲۰ مرک تعالبی

۱۰۸۲/۸۳ (=۷۵) قابوسنامه

۱۰۹۱/۹۲ (= ۱۸۹هجری)سیاستنامه